Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 154

Vereinsnachrichten: Société romande de philosophie : séance annuelle 19 juin 1949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

SEANCE ANNUELLE
19 juin 1949

Clest le dimanche 19 juin que notre société a tenu, a Rolle, sa réunion
de Pannée 1949 @,

En ouvrant la séance, le président eut pour triste devoir d’évoquer la
personnalité et de rappeler ’ceuvre de Perceval Frutiger, mort le 4 février
1949, alors qu’il était le président du Groupe genevois de la Société romande,
et le secrétaire de la Société suisse de philosophie ().

M. Fernand-L. Mueller, privat-docent de philosophie a I'Université de
Genéve, présenta ensuite une étude intitulée : Existence et rationalité, dont
on trouve le texte ici méme (pages 17-35).

Aprés le déjeuner pris en commun, les auditeurs de M. Mueller se ren-
dirent avec lui sur la terrasse de I’hétel, au bord du lac; ils se plurent a le
remercier et féliciter de sa communication ; nombreux furent ceux qui lui
posérent des questions ; d’autres lui soumirent des objections. Examinant
attentivement les unes comme les autres, il fit valoir ses idées avec aisance
et conviction.

Les «opinants » furent invités a résumer leurs remarques par écrit. La

discussion reproduit les textes qui nous sont parvenus et les réponses, trés
abrégées, de M. Fernand-L. Mueller.

Henri REVERDIN,

président central.

() Assistalent a cette séance, du Groupe genevors : MM. Charles Baudouin,
Robert Bouvier, Daniel Christoff, George Dubal, M!!¢ Jeanne Hersch, MM. Georges
Mottier, Henri Reverdin, Edmond Rochedieu, Hugo Saini, Léon Walther, Charles
Werner ; du Groupe neuchdtelois : MM. Félix Fiala, René Schaerer; du Groupe
vaudots : MM. Maurice Gex, Henri-L. Miéville, J.-Claude Piguet, Arnold Reymond,
Marcel Reymond, Henri De Riaz, M™¢ Claude Secrétan, MM. Jacques Sulliger,
Pierre Thévenaz, M=e Virieux-Reymond, M. G.-Ph. Widmer.

(?) Voir la notice publiée par H. Reverpin dans Studia philosophica. Annuaire
de la Société suisse de phtlosophie, vol. TX, 1949.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 37

DISCUSSION

A) REMARQUES PRESENTEES A M. MuEeLLER

Maurice Gex : Je me suls rarement senti en communication d’idées aussi
étroite avec un exposé philosophique qu’en entendant M. Mueller, et je le
félicite pour Pampleur et la fermeté de son étude. J’ai gofité tout particu-
liérement ce qu’il nous a dit sur le procés de la conscience dans son rapport
avec l'autre, P'universalité se fondant sur la relation entre les « consciences
de soi».

M. Mueller ayant fait une incursion dans la caractérologie en qualifiant
Sartre de « nerveux en mal d’excitant », qu’on me permette d’enchainer et de
signaler, en dehors de tout souci de classification, une structure caractérielle
typique de certains existentialistes. Je pense en particulier a Kierkegaard et
a ses rapports avec son évéque. Placer son interlocuteur sur un terrain qui
n’est pas le sien, le mettre au pied du mur, exiger qu’il réponde par oui ou
par non — alors qu’il désirerait peut-étre montrer que sa véritable position
est ainsi méconnue — enfin le tancer vertement s’il ne s’exécute pas de bonne
griace : tels sont les procédés de discussion familiers a ceux qui projettent
inconsciemment sur autrui leurs propres conflits intérieurs, et qui réclament
impérieusement «tout ou rien» Cette structure caractérielle implique la
non-acceptation de I’autre en tant qu’autre et révéle une subjectivité intran-
sigeante et agressive.

M. H. Miétville commence par rendre hommage a la richesse, a la belle
tenue, a la pénétration du travail de M. Mueller. Le probléme abordé est
immense et fondamental et proprement vital. L’expérience de Pautre, de
Pautre irréductible, parfois hostile et toujours plus ou moins impénétrable,
est constitutive de notre existence d’étres pensants et sensibles. Elle com-
mence avec la premiére enfance et nous oblige a nous affirmer, parce qu’elle
fait que nous nous sentons limités, ¢’est-a-dire niés et constamment sollicités,
souvent menacés. Se retrouver en cette négation, en Pautre : im andern bet
sich sein, telle est la solution du probléme, la conciliation des contraires que
Hegel a tenté de mettre en ceuvre dans sa philosophie, avec une puissance et
une variété de moyens remarquables. I1 faut féliciter M. Mueller de ’hom-
mage qu’il a su rendre a un hégélianisme — non pas adopté mais compris en
profondeur.

Tout conciliateur risque de sous-estimer la difficulté des conciliations
honnétes (c’est-a-dire de celles qui ne se bornent pas a des artifices de lan-
gage). C’est finalement I'aventure qui est arrivée 2 Hegel : I'un des mérites
des philosophies qu’on appelle existentielles est de I’avoir rappelé avec une
grande énergie. Avec Pexistentialisme, la philosophie est redevenue ce qu’elle
avait commencé a Ctre pour le jeune Hegel : le drame de la «conscience



38 DISCUSSION

3

malheureuse », angoissée par cette sorte de perte de P'étre qu’est laliéna-
tion de sot, impuissante dans son élan sans cesse entravé vers une totalité,
vers un absolu, vers un Dieu qui se dérobent. Toujours 'obstacle ressurgit
devant nous, nos victoires ne sont que des victoires a la Pyrrhus. La conci-
liation que Hegel croyait pouvoir réaliser en batissant un systéme serait-elle
illusoire, ou faut-il la concevoir comme une tiche toujours nouvelle (les
Allemands disent : eine unendliche Aufgabe) ? Est-elle comme le point a
linfini qu’on ne peut pas espérer atteindre, mais qui marque la direction
de la marche ? Peut-étre M. Mueller n’a-t-il pas assez souligné cet aspect du
probléme, son coté paradoxal et dramatique.

Qui dit conciliation dit médiation. Kierkegaard et Hegel veulent au fond
la méme chose : résoudre le probléme du salut. Mais ils congoivent autrement
la médiation, parce que I'un s’appuie sur une philosophie de la continuité
(congue comme mouvement dialectique), tandis que l’autre est une philo-
sophie de la rupture. Ils échouent 'un et ’autre pour des raisons diverses.
Kierkegaard et les existentialistes ne voient pas que les pouvoirs de la raison
sont présupposés par toute affirmation d’existence qui veut étre valable —
la raison a une portée ontologique. Ayant coupé toute attache de la pensée
humaine avec I’étre, Kierkegaard aura besoin d’un deus ex machina (miracle
de P'incarnation en un moment unique du temps) pour opérer la médiation.
Hegel le voit dans un mouvement dialectique qui définit Pesprit et ne laisse
aucun élément de I’étre, aucune existence, dans un isolement absolu. Mais un
vieux levain de rationalisme I'incite a concevoir ce mouvement comme ache-
wable ; il croit pouvoir le fixer une fois pour toutes en un systéme, il Pintellec-
tualise. L esprit alors devient objet : la transcendance se perd et les objections
surgissent, que les existentialistes, Kierkegaard en téte, feront valoir contre
la tentative hégélienne.

Arnold Reymond : 1’étude si objective que M. Fernand Mueller nous a
apportée met bien en lumiére les divers aspects de la question qu’il a traitée.
Je voudrais, sur certains points de son riche exposé, présenter quelques
remarques et demander des précisions.

1. Clest a juste titre qu’il a parlé de plusieurs rationalismes. Pour la plu-
part des positivistes, par exemple, le spiritualisme qui affirme lexistence
propre de Desprit est antirationnel. Pour le spiritualiste, c’est au contraire le
matérialiste qui ne tient pas compte de la raison, car il affirme que des com-
binaisons purement physico-chimiques sont capables de donner naissance a
des étres doués de réflexion sur eux-mémes et capables de méditer sur I'étre
et le non-étre, sur la valeur bonne ou mauvaise de lexistence. La diversité
des positions rationalistes s’explique par le fait que la raison n’est pas le
réceptacle d’idées toutes faites, mais bien plut6t le pouvoir qu’a la pensée
humaine d’apprécier, de coordonner et de déduire. Comme telle, elle dirige
Pactivité conceptuelle de juger dans son contact avec les positions de réalité



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 39

qui s’offrent a elle. Comme, d’autre part, toute intuition s’accompagne d’une
activité jugeante (implicite ou explicite) on comprend que P'usage de la rai-
son puisse conduire a des intuitions du monde qui différent les unes des
autres.

2. A propos du cogito et des cogitationes il faut, me semble-t-il, préciser
de quel cogito il $’agit, si c’est celui de Descartes, ou de Husserl, ou de Jaspers,
car le probléme et sa solution ne sont pas les mémes suivant le choix opéré.
Pour Descartes, le cogito est Paboutissement du doute radical. Il n’a de sens
que sous cet angle. Je doute, donc je pense; je pense, donc je suis. Mais si
mon existence est certaine, en quoi consiste-t-elle ? Ici intervient le doute
hypercritique que Descartes surmonte par un appel a I'idée du parfait et a
sa source qui est Dieu. Le cogito, ergo sum est donc un jugement d’existence
et de valeur a la fois.

3. Sur le logos, M. Mueller a été trés bref et il me permettra de lui poser
une question. Selon Hegel, I’Absolu dans son devenir se pose tout d’abord
comme I’étre inconscient et impersonnel. Dans cet état, le logos virtuel qu’il
renferme engendre, par une dialectique interne progressive, des concepts qui
se précisent en idées en méme temps qu’ils s’extériorisent dans ce que nous
appelons le monde sensible et matériel. Ce monde —— il s’agit uniquement de
notre terre, car pour Hegel, le ciel étoilé n’entre pas en ligne de compte —
produit des étres vivants dont ’homme est le couronnement. C’est dans et
par Phomme que ’Absolu prend conscience de lui-méme et devient esprit.

4. Il semble donc que pour I’étre absolu lexistence précéde I’essence.
Lorsqu’il s’agit de I'homme, je comprends qu’il puisse en étre ainsi. Le petit
enfant, au moment ou il nalt, a sans doute une conscience vitale, mais il n’a
slirement pas conscience de ce qu’il est ou sera comme essence, homme,
cheval, chien, arbre, etc. Pour ce qui est de I’Absolu, on congoit qu’il puisse
faire surgir une matiére inconsciente soumise a des lois et des étres vivants
qui acquiérent progressivement la conscience de ce qu’ils deviennent dans
leur essence.

Mais je ne vois pas du tout comment ’Absolu lui-méme passerait par ces
étapes, c’est-a-dire comment d’un état d’absolue inconscience jaillirait une
activité logicisante et finalement une vie absolue de I’Esprit. Je n’ai pas
bien saisi si sur la question du logos et de Pesprit M. Mueller suit entiérement
Hegel ou ¢'il fait certaines réserves.

M. Edm. Rochedien : M. Mueller, trés judicieusement, s’est posé la ques-
tion: Le concept constitue-t-il un enrichissement ou un appauvrissement
lorsqu’il est utilisé pour rendre les intuitions spirituelles les plus élevées ?
Déforme-t-il la réalité ou lui donne-t-il au contraire une existence plus com-
pléte ? Le philosophe de la religion, Rudolf Otto, qui voyait dans la religion
un mystertum tremendum et fascinosum et la décrivait comme une catégorie
spéciale, celle du numineux, relevait cependant ce qu’il considérait comme



40 DISCUSSION

Pune des particularités des religions supérieures: seules, estimait-il, elles
parviennent a insérer dans des symboles intellectuels I’expérience spirituelle
de Pinconnaissable. Il y a 13, me semble-t-il, une tentative intéressante
d’harmoniser la rationalité et I'existence, et d’autant plus suggestive qu’Otto
prend bien soin, en commengant, d’accentuer I’aspect irrationnel de la reli-
glon.

Parmi toutes les choses excellentes qui nous furent présentées, j’ai fort
apprécié la remarque de notre conférencier notant qu’il est plus important
pour Phomme d’avoir une 4me tant qu’il vit ici-bas que de savoir qu’il en
possédera une dans ’au-dela. Ne convient-il pas de rappeler a ce propos la
notion johannique de vie éternelle, qui précisément posséde cette signification ?
Alors que notre mentalité moderne a tendance 4 ne saisir que I’aspect tem-
porel de cette éternité, la pensée véritable de ’auteur du quatriéme évangile
est d’insister sur P’actualité de cette vie éternelle, laquelle s’exprime avant
tout par la plénitude et la perfection qualitative de la vie de ’ame.

G.-Ph. Widmer : Partant des positions et des intentions de Hegel et
Kierkegaard sur le probléme des rapports entre I'existence et la pensée, ne
pourrait-on pas distinguer entre deux maniéres de poser le probléme, en
fonction de la fin visée par le penseur : ou bien comme Kierkegaard, angoissé
et solitaire, il cherche Pissue a un conflit personnel, dans la communion avec
le Tout Autre par loffice d’un médiateur, en refusant les médiations uni-
verselles et extériorisantes de '« esthétique » et de P« éthique » (¥ ; ou bien
a la suite de Hegel, il cherche la solution de problémes généraux (union du
fini et de Pinfini, des hommes entre eux) 2 au moyen de médiations imper-
sonnelles ? N’y aurait-il pas, dant ces deux types de recherches, deux atti-
tudes réflexives en face de I’existence (alternative de I« ou bien... ou bien » ;
trilogie dialectique conciliante, dictée par la fin visée et par la conception de
Pexistence (pour Kierkegaard : démarche vers la subjectivité ; pour Hegel,
réduction de Dintériorité a Pextériorité (3), et cependant impliquant toutes
deux une rationalisation de l’existence & ’aide de normes opposées (agréga-
tion du croyant au Régne de Dieu transmondain ; intégration de I’homme
dans le mondain, le politique) ?

G. Dubal : La réflexion des philosophes sur l’existence et la rationalité
peut étre complétée par le point de vue des psychologues, car ceux-ci sont
bien placés pour saisir la relativité de la conscience de soi.

(*) J- Wanvr Euwdes kierkegaardiennes, pp. 88 sq., 130 sq., 159 sq.

(*) H. Nixr, De la médiation dans la philosopbie de Hegel, pp. 22 sq., 40 sq.

(3) K. Lowrrn, L'achévement de la pbilosophic classique par Hegel et sa dissolu-
tion chex Marx et Kierkegaard, in: Recherches philosophigues, tome IV, 1934-1933,

pPp- 264 sq.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 41

Existence et rationalité étant solidaires dans leur rapport avec la cons-
cience de soi, il s’agit de définir la nature de cette solidarité. Dans la petite
enfance, chez le primitif et en particulier dans la pensée psychopathique
(schizophrénie), nous voyons souvent lexistence du sujet se fondre et se
confondre avec celle de ’objet et du cosmos, et, par voie de conséquence, la
rationalité se confond avec I’expression des désirs en devenant une pensée
magique sur laquelle la raison, si elle est déja constituée, ne dispose que de
justifications (rationalisations).

Ainsi le rapport de existence et de la rationalité apparait dans sa signi-
fication fonctionnelle.

F. Fiala : 11 y a, dans le bel exposé que nous venons d’entendre, une
recherche trés sincére de conciliation entre les exigences rationalistes et
Pattitude existentielle. Je suis trés sensible a cet effort qui est assurément
un des devoirs de notre temps et je remerciec M. Mueller de I’avoir tenté.
Toutefols, je ne pense pas qu’il ait pleinement réussi.

Il y a dans toute tentative de conciliation un danger qui consiste & rap-
procher d’emblée les points de vue opposés et a les priver de leurs traits
caractéristiques, de leurs armes essentielles. Une entente artificielle et momen-
tanée sera peut-étre établie, mais au prix d’un tel sacrifice que les adversaires,
un moment réunis, ne tarderont pas 4 faire valoir toutes leurs exigences et
a s’opposer comme avant.

N’est-ce pas ce qui vient de se passer ? Il ne semble pas que I'exposé de
M. Mueller ait reflété suffisamment, au gré des existentialistes, le drame de
la condition humaine. Pour ma part, ce sont les exigences rationalistes que
j’al trouvées singulierement édulcorées. Nulle trace de ce pouvoir illimité de
Pesprit du physicien sur la matiére, nulle allusion a Pascétisme du forma-
lisme mathématique et logique actuel. Le rationalisme scientifique posséde
aujourd’hui des moyens d’investigation, une collection de résultats et un
sentiment de son efficacité dont il ne sera pas facile de tenir compte dans la
syntheése philosophique qui doit recréer une conception cohérente de ’homme.
On ne saurait pourtant négliger ce rationalisme-la.

Je ne pense pas qu’un effort de conciliation entre le rationalisme et
Pexistentialisme puisse aboutir, si ’on ne commence pas par poser trés clai-
rement et trés fermement leurs exigences fondamentales réciproques. Ce
n’est que lorsque l’on se sera résolu a les confronter dans toute leur acuité
que Pon pourra prétendre qu’il n’existe pas de dilemme véritable. Pour ma
part, il ne me semble guére que cette confrontation puisse avoir lieu dans
la perspective de l'idéalisme hégélien, méme assoupli et infléchi vers les
nécessités présentes.



42 DISCUSSION

B) Brer rfsumf DEs rREPONSEsS DE M. F.-L. MurLLEr

J’ai abordé le probléme de la prise de conscience et des conditions de
toute affirmation en essayant de le situer et de le maintenir 4 un niveau o
les dogmatismes ne le monopolisent pas encore. Si I’élément de tragique
inhérent 4 ce perpétuel dépassement par Pesprit humain des limites qu’il
pose, a I’impossibilité ou il se trouve de s’arréter jamais et de saisir une bonne
fois, dans une explication exhaustive, ’ensemble du réel, n’a pas été accen-
tué davantage (M. Henri Miéville), c’est par souci de ne pas m’engager dans
une métaphysique particuliére. Pour cette méme raison, je n’ai pas apporté,
en parlant du Cogito, ces précisions et développements souhaités par M. Arnold
Reymond ; comme celui-ci le dit lui-méme, tout varie alors « suivant le choix
opéré », et je visais a reculer ce choix dans toute la mesure du possible. Pour
ce qui est de mes réserves a 1’égard de I’hégélianisme, elles sont trés nettes
en ce qui concerne la déduction des catégories absolues (ce qu’on a juste-
ment appelé le « panlogisme » hégélien). Il y a incontestablement une ambi-
guité chez Hegel (développement de I’Esprit absolu sur le plan anthropo-
logique inséparable du temps, et apaisement de cet Esprit dans un systéme
universel et intemporel), ambiguité qui explique qu’on ait pu exploiter la
doctrine selon les préoccupations des continuateurs, dans un sens athéiste
ou déiste.

C’est en songeant a la part d’affectivité intervenant dans toute solution
métaphysique que j’ai fait allusion — cum gramo salis — a une inter-
prétation caractérologique possible de certaines attitudes contemporaines

(M. Maurice Gex).



	Société romande de philosophie : séance annuelle 19 juin 1949

