
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 154

Vereinsnachrichten: Société romande de philosophie : séance annuelle 19 juin 1949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

SEANCE ANNUELLE

iç juin 1949

C'est le dimanche 19 juin que notre société a tenu, à Rolle, sa réunion
de l'année 1949 W.

En ouvrant la séance, le président eut pour triste devoir d'évoquer la

personnalité et de rappeler l'œuvre de Perceval Frutiger, mort le 4 février
1949, alors qu'il était le président du Groupe genevois de la Société romande,
et le secrétaire de la Société suisse de philosophie <2>.

M. Fernand-L. Mueller, privat-docent de philosophie à l'Université de

Genève, présenta ensuite une étude intitulée : Existence et rationalité, dont
on trouve le texte ici même (pages 17-35).

Après le déjeuner pris en commun, les auditeurs de M. Mueller se
rendirent avec lui sur la terrasse de l'hôtel, au bord du lac ; ils se plurent à le
remercier et féliciter de sa communication ; nombreux furent ceux qui lui
posèrent des questions ; d'autres lui soumirent des objections. Examinant
attentivement les unes comme les autres, il fit valoir ses idées avec aisance

et conviction.
Les « opinants » furent invités à résumer leurs remarques par écrit. La

discussion reproduit les textes qui nous sont parvenus et les réponses, très
abrégées, de M. Fernand-L. Mueller.

Henri REVERDIN,
président central.

Assistaient à cette séance, du Groupe genevois : MM. Charles Baudouin,
Robert Bouvier, Daniel Christof!, George Dubaï, MIlc Jeanne Hersch, MM. Georges
Mottier, Henri Reverdin, Edmond Rochedieu, Hugo Saini, Léon Walther, Charles
Werner ; du Groupe neuchâtelois : MM. Félix Fiala, René Schaerer ; du Groupe
vauiois : MM. Maurice Gex, Henri-L. Miéville, J.-Claude Piguet, Arnold Reymond,
Marcel Reymond, Henri De Riaz, Mme Claude Secrétan, MM. Jacques Sulliger,
Pierre Thévenaz, Mm" Virieux-Reymond, M. G.-Ph. Widmer.

(2) Voir la notice publiée par H. Reverdin dans Studia philosophica. Annuaire
ie la Société suisse de philosophie, vol. IX, 1949.



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 37

DISCUSSION

A) Remarques présentées a M. Mueller

Maurice Gex : Je me suis rarement senti en communication d'idées aussi

étroite avec un exposé philosophique qu'en entendant M. Mueller, et je le

félicite pour l'ampleur et la fermeté de son étude. J'ai goûté tout
particulièrement ce qu'il nous a dit sur le procès de la conscience dans son rapport
avec l'autre, l'universalité se fondant sur la relation entre les « consciences
de soi ».

M. Mueller ayant fait une incursion dans la caractérologie en qualifiant
Sartre de « nerveux en mal d'excitant », qu'on me permette d'enchaîner et de

signaler, en dehors de tout souci de classification, une structure caractérielle

typique de certains existentialistes. Je pense en particulier à Kierkegaard et
à ses rapports avec son évêque. Placer son interlocuteur sur un terrain qui
n'est pas le sien, le mettre au pied du mur, exiger qu'il réponde par oui ou

par non — alors qu'il désirerait peut-être montrer que sa véritable position
est ainsi méconnue — enfin le tancer vertement s'il ne s'exécute pas de bonne

grâce : tels sont les procédés de discussion familiers à ceux qui projettent
inconsciemment sur autrui leurs propres conflits intérieurs, et qui réclament

impérieusement « tout ou rien ». Cette structure caractérielle implique la

non-acceptation de l'autre en tant qu'autre et révèle une subjectivité
intransigeante et agressive.

M. II. Miéville commence par rendre hommage à la richesse, à la belle

tenue, à la pénétration du travail de M. Mueller. Le problème abordé est

immense et fondamental et proprement vital. L'expérience de Vautre, de

l'autre irréductible, parfois hostile et toujours plus ou moins impénétrable,
est constitutive de notre existence d'êtres pensants et sensibles. Elle
commence avec la première enfance et nous oblige à nous affirmer, parce qu'elle
fait que nous nous sentons limités, c'est-à-dire niés et constamment sollicités,
souvent menacés. Se retrouver en cette négation, en l'autre : im andern bei

sich sein, telle est la solution du problème, la conciliation des contraires que
Hegel a tenté de mettre en œuvre dans sa philosophie, avec une puissance et

une variété de moyens remarquables. Il faut féliciter M. Mueller de l'hommage

qu'il a su rendre à un hégélianisme — non pas adopté mais compris en

profondeur.
Tout conciliateur risque de sous-estimer la difficulté des conciliations

honnêtes (c'est-à-dire de celles qui ne se bornent pas à des artifices de

langage). C'est finalement l'aventure qui est arrivée à Hegel : l'un des mérites
des phUosophies qu'on appelle existentielles est de l'avoir rappelé avec une
grande énergie. Avec l'existentialisme, la philosophie est redevenue ce qu'elle
avait commencé à être pour le jeune Hegel : le drame de la « conscience



38 DISCUSSION

malheureuse», angoissée par cette sorte de perte de l'être qu'est l'aliénation

le soi, impuissante dans son élan sans cesse entravé vers une totalité,
vers un absolu, vers un Dieu qui se dérobent. Toujours l'obstacle ressurgit
devant nous, nos victoires ne sont que des victoires à la Pyrrhus. La
conciliation que Hegel croyait pouvoir réaliser en bâtissant un système serait-elle

illusoire, ou faut-il la concevoir comme une tâche toujours nouvelle (les
Allemands disent : eine uneniliche Aufgabe) Est-elle comme le point à

l'infini qu'on ne peut pas espérer atteindre, mais qui marque la direction
de la marche Peut-être M. Mueller n'a-t-il pas assez souligné cet aspect du

problème, son côté paradoxal et dramatique.
Qui dit conciliation dit méiiation. Kierkegaard et Hegel veulent au fond

la même chose : résoudre le problème du salut. Mais ils conçoivent autrement
la médiation, parce que l'un s'appuie sur une philosophie de la continuité
(conçue comme mouvement dialectique), tandis que l'autre est une
philosophie de la rupture. Ils échouent l'un et l'autre pour des raisons diverses.

Kierkegaard et les existentialistes ne voient pas que les pouvoirs de la raison
sont présupposés par toute affirmation d'existence qui veut être valable —
la raison a une portée ontologique. Ayant coupé toute attache de la pensée
humaine avec l'être, Kierkegaard aura besoin d'un leus ex machina (miracle
de l'incarnation en un moment unique du temps) pour opérer la médiation.
Hegel le voit dans un mouvement dialectique qui définit l'esprit et ne laisse

aucun élément de l'être, aucune existence, dans un isolement absolu. Mais un
vieux levain de rationalisme l'incite à concevoir ce mouvement comme ache-

vable ; il croit pouvoir le fixer une fois pour toutes en un système, il l'intellectualise.

L'esprit alors devient objet : la transcendance se perd et les objections
surgissent, que les existentialistes, Kierkegaard en tête, feront valoir contre
la tentative hégélienne.

Arnoll Reymonl : L'étude si objective que M. Fernand Mueller nous a

apportée met bien en lumière les divers aspects de la question qu'il a traitée.
Je voudrais, sur certains points de son riche exposé, présenter quelques

remarques et demander des précisions.

I. C'est à juste titre qu'il a parlé de plusieurs rationalismes. Pour la

plupart des positivistes, par exemple, le spiritualisme qui affirme l'existence

propre de l'esprit est antirationnel. Pour le spiritualiste, c'est au contraire le

matérialiste qui ne tient pas compte de la raison, car il affirme que des

combinaisons purement physico-chimiques sont capables de donner naissance à

des êtres doués de réflexion sur eux-mêmes et capables de méditer sur l'être
et le non-être, sur la valeur bonne ou mauvaise de l'existence. La diversité
des positions rationalistes s'explique par le fait que la raison n'est pas le

réceptacle d'idées toutes faites, mais bien plutôt le pouvoir qu'a la pensée
humaine d'apprécier, de coordonner et de déduire. Comme telle, elle dirige
l'activité conceptuelle de juger dans son contact avec les positions de réalité



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 39

qui s'offrent à elle. Comme, d'autre part, toute intuition s'accompagne d'une
activité jugeante (implicite ou explicite) on comprend que l'usage de la raison

puisse conduire à des intuitions du monde qui diffèrent les unes des

autres.
2. A propos du cogito et des cogitationes il faut, me semble-t-il, préciser

de quel cogito il s'agit, si c'est celui de Descartes, ou de Husserl, ou de Jaspers,
car le problème et sa solution ne sont pas les mêmes suivant le choix opéré.
Pour Descartes, le cogito est l'aboutissement du doute radical. Il n'a de sens

que sous cet angle. Je doute, donc je pense; je pense, donc je suis. Mais si
mon existence est certaine, en quoi consiste-t-elle Ici intervient le doute

hypercritique que Descartes surmonte par un appel à l'idée du parfait et à

sa source qui est Dieu. Le cogito, ergo sum est donc un jugement d'existence
et de valeur à la fois.

3. Sur le logos, M. Mueller a été très bref et il me permettra de lui poser
une question. Selon Hegel, l'Absolu dans son devenir se pose tout d'abord
comme l'être inconscient et impersonnel. Dans cet état, le logos virtuel qu'il
renferme engendre, par une dialectique interne progressive, des concepts qui
se précisent en idées en même temps qu'ils s'extériorisent dans ce que nous
appelons le monde sensible et matériel. Ce monde — il s'agit uniquement de

notre terre, car pour Hegel, le ciel étoile n'entre pas en ligne de compte •—

produit des êtres vivants dont l'homme est le couronnement. C'est dans et

par l'homme que l'Absolu prend conscience de lui-même et devient esprit.
4. Il semble donc que pour l'être absolu l'existence précède l'essence.

Lorsqu'il s'agit de l'homme, je comprends qu'il puisse en être ainsi. Le petit
enfant, au moment où il naît, a sans doute une conscience vitale, mais il n'a
sûrement pas conscience de ce qu'il est ou sera comme essence, homme,
cheval, chien, arbre, etc. Pour ce qui est de l'Absolu, on conçoit qu'il puisse
faire surgir une matière inconsciente soumise à des lois et des êtres vivants
qui acquièrent progressivement la conscience de ce qu'ils deviennent dans
leur essence.

Mais je ne vois pas du tout comment l'Absolu lui-même passerait par ces

étapes, c'est-à-dire comment d'un état d'absolue inconscience jaillirait une
activité logicisante et finalement une vie absolue de l'Esprit. Je n'ai pas
bien saisi si sur la question du logos et de l'esprit M. Mueller suit entièrement

Hegel ou s'il fait certaines réserves.

M. Eim. Rocheiieu : M. Mueller, très judicieusement, s'est posé la question

: Le concept constitue-t-il un enrichissement ou un appauvrissement
lorsqu'il est utilisé pour rendre les intuitions spirituelles les plus élevées

Déforme-t-il la réalité ou lui donne-t-il au contraire une existence plus complète

Le philosophe de la religion, Rudolf Otto, qui voyait dans la religion
un mysterium tremenium et fascinosum et la décrivait comme une catégorie
spéciale, celle du numineux, relevait cependant ce qu'il considérait comme



4o DISCUSSION

l'une des particularités des religions supérieures : seules, estimait-il, elles

parviennent à insérer dans des symboles intellectuels l'expérience spirituelle
de l'inconnaissable. Il y a là, me semble-t-il, une tentative intéressante
d'harmoniser la rationalité et l'existence, et d'autant plus suggestive qu'Otto
prend bien soin, en commençant, d'accentuer l'aspect irrationnel de la
religion.

Parmi toutes les choses excellentes qui nous furent présentées, j'ai fort
apprécié la remarque de notre conférencier notant qu'il est plus important
pour l'homme d'avoir une âme tant qu'il vit ici-bas que de savoir qu'il en

possédera une dans l'au-delà. Ne convient-il pas de rappeler à ce propos la
notion johannique de vie éternelle, qui précisément possède cette signification
Alors que notre mentalité moderne a tendance à ne saisir que l'aspect
temporel de cette éternité, la pensée véritable de l'auteur du quatrième évangile
est d'insister sur l'actualité de cette vie éternelle, laquelle s'exprime avant
tout par la plénitude et la perfection qualitative de la vie de l'âme.

G.-Ph. Wiimer : Partant des positions et des intentions de Hegel et

Kierkegaard sur le problème des rapports entre l'existence et la pensée, ne

pourrait-on pas distinguer entre deux manières de poser le problème, en
fonction de la fin visée par le penseur : ou bien comme Kierkegaard, angoissé
et solitaire, il cherche l'issue à un conflit personnel, dans la communion avec
le Tout Autre par l'office d'un médiateur, en refusant les médiations
universelles et extériorisantes de 1'« esthétique » et de 1'« éthique » M ; ou bien
à la suite de Hegel, il cherche la solution de problèmes généraux (union du
fini et de l'infini, des hommes entre eux) te) au moyen de médiations
impersonnelles N'y aurait-il pas, dant ces deux types de recherches, deux
attitudes reflexives en face de l'existence (alternative de 1'« ou bien... ou bien » ;

trilogie dialectique conciliante, dictée par la fin visée et par la conception de

l'existence (pour Kierkegaard : démarche vers la subjectivité ; pour Hegel,
réduction de l'intériorité à l'extériorité (3), et cependant impliquant toutes
deux une rationalisation de l'existence à l'aide de normes opposées (agrégation

du croyant au Règne de Dieu transmondam ; intégration de l'homme
dans le mondain, le politique)

G. Dubaï : La réflexion des philosophes sur l'existence et la rationalité
peut être complétée par le point de vue des psychologues, car ceux-ci sont
bien placés pour saisir la relativité de la conscience de soi.

(') J- Wahl Etuies kierkegaariiennes, pp. 88 sq., 130 sq., 159 sq.
H. NiEL, De la méiiation ians la philosophie de Hegel, pp. 22 sq., 40 sq.

(3) K. Lowith, L'achèvement de la philosophie classique par Hegel et sa dissolution

chez Marx et Kierkegaard, in : Recherches philosophiques, tome IV, 1934-1935,
pp. 264 sq.



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 41

Existence et rationalité étant solidaires dans leur rapport avec la
conscience de soi, il s'agit de définir la nature de cette solidarité. Dans la petite
enfance, chez le primitif et en particulier dans la pensée psychopathique
(schizophrénie), nous voyons souvent l'existence du sujet se fondre et se

confondre avec celle de l'objet et du cosmos, et, par voie de conséquence, la
rationalité se confond avec l'expression des désirs en devenant une pensée
magique sur laquelle la raison, si elle est déjà constituée, ne dispose que de

justifications (rationalisations).
Ainsi le rapport de l'existence et de la rationalité apparaît dans sa

signification fonctionnelle.

F. Fiala : Il y a, dans le bel exposé que nous venons d'entendre, une
recherche très sincère de conciliation entre les exigences rationalistes et
l'attitude existentielle. Je suis très sensible à cet effort qui est assurément

un des devoirs de notre temps et je remercie M. Mueller de l'avoir tenté.
Toutefois, je ne pense pas qu'il ait pleinement réussi.

Il y a dans toute tentative de conciliation un danger qui consiste à

rapprocher d'emblée les points de vue opposés et à les priver de leurs traits
caractéristiques, de leurs armes essentielles. Une entente artificielle et momentanée

sera peut-être établie, mais au prix d'un tel sacrifice que les adversaires,
un moment réunis, ne tarderont pas à faire valoir toutes leurs exigences et
à s'opposer comme avant.

N'est-ce pas ce qui vient de se passer Il ne semble pas que l'exposé de

M. Mueller ait reflété suffisamment, au gré des existentialistes, le drame de

la condition humaine. Pour ma part, ce sont les exigences rationalistes que
j'ai trouvées singulièrement édulcorées. Nulle trace de ce pouvoir illimité de

l'esprit du physicien sur la matière, nulle allusion à l'ascétisme du formalisme

mathématique et logique actuel. Le rationalisme scientifique possède

aujourd'hui des moyens d'investigation, une collection de résultats et un
sentiment de son efficacité dont il ne sera pas facile de tenir compte dans la

synthèse philosophique qui doit recréer une conception cohérente de l'homme.
On ne saurait pourtant négliger ce rationalisme-là.

Je ne pense pas qu'un effort de conciliation entre le rationalisme et
l'existentialisme puisse aboutir, si l'on ne commence pas par poser très
clairement et très fermement leurs exigences fondamentales réciproques. Ce

n'est que lorsque l'on se sera résolu à les confronter dans toute leur acuité

que l'on pourra prétendre qu'il n'existe pas de dilemme véritable. Pour ma

part, il ne me semble guère que cette confrontation puisse avoir lieu dans

la perspective de l'idéalisme hégélien, même assoupli et infléchi vers les

nécessités présentes.



42 DISCUSSION

B) Bref résumé des réponses de M. F.-L. Mueller

J'ai abordé le problème de la prise de conscience et des conditions de

toute affirmation en essayant de le situer et de le maintenir à un niveau où
les dogmatismes ne le monopolisent pas encore. Si l'élément de tragique
inhérent à ce perpétuel dépassement par l'esprit humain des limites qu'il
pose, à l'impossibilité où il se trouve de s'arrêter jamais et de saisir une bonne

fois, dans une explication exhaustive, l'ensemble du réel, n'a pas été accentué

davantage (M. Henri Miéville), c'est par souci de ne pas m'engager dans

une métaphysique particulière. Pour cette même raison, je n'ai pas apporté,
en parlant du Cogito, ces précisions et développements souhaités par M. Arnold
Reymond ; comme celui-ci le dit lui-même, tout varie alors « suivant le choix
opéré », et je visais à reculer ce choix dans toute la mesure du possible. Pour
ce qui est de mes réserves à l'égard de l'hégélianisme, elles sont très nettes
en ce qui concerne la déduction des catégories absolues (ce qu'on a justement

appelé le « panlogisme » hégélien). Il y a incontestablement une ambiguïté

chez Hegel (développement de l'Esprit absolu sur le plan anthropologique

inséparable du temps, et apaisement de cet Esprit dans un système
universel et intemporel), ambiguïté qui explique qu'on ait pu exploiter la
doctrine selon les préoccupations des continuateurs, dans un sens athéiste
ou déiste.

C'est en songeant à la part d'affectivité intervenant dans toute solution
métaphysique que j'ai fait allusion —¦ cum grano salis — à une
interprétation caractérologique possible de certaines attitudes contemporaines
(M. Maurice Gex).


	Société romande de philosophie : séance annuelle 19 juin 1949

