
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 157

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Dr theol. Werner Bieder, Privatdozent an der Universität Basel, Die Vor¬
stellung von 1er Höllenfahrt Jesu Christi. Zürich, Zwingli-Verlag, 1949,
237 p. Bd. 19. der «Abhandlungen zr. Theol. des A. und N.-Ts ».

L'auteur s'est proposé d'apporter une contribution à l'histoire de la

croyance qui a trouvé tardivement son expression dans l'article du « symbole

des apôtres » : « il est descendu au séjour des morts ». Le premier
chapitre de son ouvrage expose l'histoire des conceptions du iescensus ai inferos,
et des études le concernant, depuis la Réformation jusqu'à nos jours. Le
deuxième chapitre contient une étude exégétique fouillée de tous les textes
du N. T. qui ont été invoqués, le plus souvent à tort, en faveur du iescensus.

Le troisième chapitre est consacré aux textes qui témoignent de la croyance
au Iescensus dans les premiers siècles de l'Eglise et jusqu'à son insertion
tardive dans le « symbole des apôtres ». Dans un dernier chapitre, l'auteur
formule les résultats et les conséquences de sa recherche. Une bibliographie
impressionnante (p. 210-222) et des index rendront de grands services à

ceux qui voudront consulter cet ouvrage important, ou reprendre l'étude
du sujet. Nous regrettons cependant de ne pas voir figurer dans la
bibliographie si riche l'étude magistrale que M. Goguel a faite des problèmes
historiques posés par le iescensus dans son livre : La foi à la résurrection

le Jésus Ians le christianisme primitif (p. 357-390).

Il vaudrait la peine de discuter les conclusions de Werner Bieder dont
le jugement théologique est informé et sûr. On lui accordera volontiers que
les préoccupations qui ont donné naissance à la croyance au iescensus, et
plus encore les spéculations qu'elle a inspirées, sont étrangères à l'Evangile,
qui se borne à proclamer la paradoxale et décisive victoire du Christ crucifié

et ressuscité. Mais, nous ne croyons pas, comme notre auteur, que le

iescensus, même sous la forme d'une prédication du Christ aux morts, soit

dépourvu de tout fondement biblique (p. 128-129, 198, 207). Certes, il n'en
est question dans le N. T. qu'en marge, seulement dans I Pierre m, 19-20
et iv, 5-6, mais là, il en est question. Werner Bieder n'arrive à la conclusion
contraire que par une exégèse qui substitue aux vraisemblances d'un texte
difficile des interprétations trop conjecturales. Selon nous, ni, 20 conduit
naturellement à voir dans les irveuuccrci, « esprits », du v. 19, les hommes
de la génération du déluge, plutôt que les Puissances angéliques du v. 22,
comme le voudrait W. Bieder. De même, quand on a affaire à une formule
déjà fixée comme : « juger les vivants et les morts » (iv, 5), il est de bonne
méthode de partir du sens certain de vexpoi, « les morts », dans cette
formule courante, pour déterminer le sens de vexpoi dans le v. 6 qui en
dépend. Or, W. Bieder fait le contraire : il essaie de montrer d'abord que



COMPTES RENDUS 307

« les morts » auxquels l'Evangile a été annoncé (v. 6) ne sont pas les morts
au sens propre, mais les « geistlich Toten », les païens, pour conclure qu'au
verset 5 nous ne sommes probablement pas en présence de la formule bien

connue : « juger les vivants et les morts ». Bien que savante, trop savante

peut-être, cette exégèse nous paraît difficilement admissible, et nous
persistons à penser que, par les textes de I Pierre, l'article du « Credo » a un
lien ténu, mais réel tout de même, avec l'Ecriture Sainte. Si nous sommes
d'un autre avis que l'auteur sur ce point important, nous n'en tenons pas
moins à rendre hommage à son étude remarquablement documentée et
bien conduite, dont la lecture sera profitable aux théologiens et aux historiens

du christianisme antique.
Charles MASSON.

Edgar Michaelis, Geisterreich uni Geistesmacht. Der Heilungs- und
Dämonenkampf J. Chr. Blumhardts. Bern, Verlag Paul Haupt, 1950, 110 p.

Dans les années 1842-1843, un événement bouleversa toute la Souabe :

le pasteur de Möttlingen, Johannes-Christoph Blumhardt, obtint après une

longue lutte spirituelle la guérison de la jeune paysanne Gottliebin Dittus,
de sa sœur et de son frère en proie tous trois à une armée de démons. C'était,
en plein XIXe siècle, la confirmation des récits évangéliques.

Blumhardt, qui dut présenter sur ce qui s'était passé un rapport à ses

supérieurs ecclésiastiques, publia son texte en 1850 te), tandis qu'il continuait
son ministère de guérisons auprès d'autres malades. Son fils Christoph le

suivit dans cette voie pendant quelques années.

Ces faits ont non seulement ému les contemporains, mais exercé une
influence profonde dans le protestantisme d'alors et jusqu'à aujourd'hui.
Témoin le rôle qu'un L. Ragaz ou un K. Barth leur reconnaissent dans leur
formation, les nombreuses publications consacrées aux Blumhardt père et

fils te) et les allusions que l'on rencontre fréquemment dans des ouvrages
religieux, sans parler de telle secte de Suisse allemande qui, se réclamant
des guérisons de Blumhardt, prétend commander aux démons.

Si les dialecticiens se sont intéressés à l'aspect existentiel de la lutte de

J. Chr. Blumhardt, si les exégètes ont tiré parti de son expérience pour
expliquer les récits évangéliques te), personne encore n'avait donné une

explication complète de l'aventure dans laquelle le pasteur souabe fut
entraîné malgré lui par la fidélité de son ministère. C'est ce qu'a entrepris
le médecin psychiatre E. Michaelis, avec une remarquable pénétration et

(') J. Chr. Blumhardt, Krankheitsgeschichte 1er Gottliebin Dittus. 1850.

Signalons entre autres Fr. Zundel, J. Chr. Blumhardt, ein Lebensbild.

2' éd., Basel, 1926. Ed. Thurneysen, Chr. Blumhardt. München, 1926. L. Ragaz,
Der Kampf um das Reich Gottes Blumhardt Vater und Sohn. Erlenbach-Zürich,
1926. P. Scherding, Chr. Blumhardt et son père. Paris, 1937.

(3) Cf. Günther Dehn, Le Fils de Dieu. Paris, 1936, p. 38. J. Schniewind,
Das Neue Testament Deutsch, vol. I/i, p. 51.



3o8 COMPTES RENDUS

la compétence que lui assurent, d'une part, ses connaissances et ses

expériences médicales et, d'autre part, sa foi chrétienne. Parfaitement au courant

des travaux des psychologues analystes, il n'en estime pas moins que
J. Chr. Blumhardt, malgré certaines erreurs d'interprétation, dépasse ces

savants et indique aux médecins des âmes la seule manière vraiment efficace.

Il s'applique donc à dégager, dans l'expérience de Möttlingen, ce qui
conserve une valeur permanente de ce qui porte la marque des superstitions
de l'époque. D'où une étude extrêmement intéressante où, en marge de

l'exégèse psychologique et spirituelle du rapport de Blumhardt, apparaissent
— avec nombre de développement suggestifs sur les rapports étroits du

ministère de prédication et du ministère de guérison dans l'Eglise, sur le

rôle essentiel de la Weltanschauung dans l'activité psychiatrique, sur la

dépendance où se trouve la guérison à l'égard du salut spirituel, sur la réalité

métaphysique des puissances de ténèbres — des exposés critiques sur
la pensée de plusieurs psychologues contemporains ou plus anciens

L'auteur poursuit ainsi l'effort dont témoignent déjà ses publications
précédentes, notamment Die Menschheitsproblematik der Freuischen
Psychoanalyse, Urbill uni Maske (Leipzig, 1925 et 1931) et Die Flucht vor lem
Kreuz (Schwerin, 1934) pour réunir ce qui n'aurait jamais dû être séparé :

la médecine psychiatrique et la foi chrétienne. L'Eglise ne saurait demeurer
indifférente à cette recherche, et moins encore ceux qui ont à exercer un
ministère de cure d'âmes.

Jean BURNIER.

Emile Trachsel, De Colomban aux Gueux. Episoies. 166 illustrations.
Bruxelles, 1949, in-8, 252 pages.

On ne peut reprocher à l'auteur de cet ouvrage de ne pas s'être donné
de peine pour en enrichir l'illustration. Choisies, sans doute avec patience, mais

sans guère d'unité, ces cent soixante-six figures — reproductions de manuscrits,

de titres de livres, de médailles, de portraits, de gravures (le tout à

une échelle extrêmement réduite) — forment un assemblage singulièrement
disparate. Fidèle image du livre lui-même, amalgame sans précision, sans

équilibre, sans cohésion. De Colomban aux Gueux entend être « la mosaïque
concise et détaillée, et jusqu'ici inexistante (au dire de M. Trachsel) des

hauts faits de la Réforme en Belgique... »

L'auteur veut faire de la mission irlandaise des VIe et VIIe siècles la

lointaine origine de la réforme luthérienne. Pareil paradoxe ne peut être
dû qu'à une inquiétante méconnaissance de toute méthode historique : ce

que démontre d'ailleurs la façon dont est introduite la thèse proposée.
« Il s'agit d'établir, écrit l'auteur (page 23), que la « Réforme » n'est pas

(') En particulier Carus, contemporain et ami de Goethe, dont le principal
ouvrage, Vorlesungen über Psychologie (1831), a été réédité par Michaelis en 1931

(Rotapfelverlag, Erlenbach-Zürich).



COMPTES RENDUS 309

issue du XVIe siècle, mais que ce mouvement est le prolongement de la

pensée gréco-celtique par opposition au courant romain. » Ainsi, une thèse

préconçue doit plier les faits à l'audace de ses prétentions...
L'ouvrage, sur un ton d'assez déplaisante polémique, aborde successivement,

et sans lien apparent, les thèmes suivants : les psautiers celtiques,
les conservateurs de la tradition, l'action des nobles — sujets à propos
desquels se succèdent de multiples et rapides notices. Cette forme anecdo-

tique et découpée a été choisie par l'auteur à l'intention des élèves d'Athénée

qu'il a à instruire — procédé pédagogique qui ne nous paraît pas heureux.
Et cela d'autant moins que la présentation de ce manuel scolaire, au premier
abord agréable, est gâtée par des erreurs historiques, d'innombrables
maladresses de style, des négligences verbales et un fourmillement de fautes

d'impression : noms propres estropiés, citations latines criblées d'inexactitudes,

graves atteintes à l'orthographe.
L'on ne peut que regretter la hâte mise à l'exécution d'un travail qui

a nécessité de très nombreuses recherches, et qui ne manque pas, dans le

détail, d'une valeur et d'un intérêt qu'il est impossible d'allouer à l'ensemble.

Jean MEYHOFFER.

Yann Roullet, Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'as-tu abanionné Pré¬
face de Daniel-Rops. Paris, Pion, 1950, 233 pages avec 4 gravures hors
texte.

Il y a comme une relation mystérieuse entre le cri déchirant de Jésus
à Golgotha et la destinée tragique du jeune pasteur français qui en a fait
le titre de sa thèse de baccalauréat en théologie. Daniel-Rops en retrace
les étapes : alors qu'il se destinait à la marine, Yann Roullet est atteint,
en 1937, à vingt et un ans, d'hémoptysie ; à Leysin, il décide de devenir

pasteur. Après quelques mois de ministère à Mougon (Deux-Sèvres), il est

arrêté en mars 1944 par la Gestapo, conduit au camp de Schirmeck, et
exécuté dans la nuit du 2 septembre.

« On ne discute pas un témoignage » ; cette maxime revient constamment
à l'esprit du lecteur de Roullet. C'est avant tout comme un témoignage,
en effet, qu'il faut considérer l'essai très personnel d'un homme qui a été

saisi jusqu'au tréfonds de lui-même par le problème que représente l'abandon

du Christ par son Père et la mort sur la croix. La prudence de l'exègète,
la lente construction du dogmaticien sont bousculées par le besoin passionné
de clarté, par la brûlante sympathie du croyant pour les souffrances de son

Seigneur.
Au point de vue théologique, les pages consacrées au caractère de la

mort de Jésus (Jésus victime, ou mort volontairement f), à Jésus et Judas,
au rejet de la Loi (Dieu rejette son Fils, qui a accompli la loi pour condamner

l'humanité, qui a fait de sa Parole une loi, et ne plus laisser place qu'à la
grâce), nous paraissent les meilleures. Dans l'analyse du Psaume 22, comme



310 COMPTES RENDUS

des psaumes en général, l'auteur est trop dépendant d'une conception
typologique insuffisamment justifiée ; et dans le grand paradoxe de la

croix, il accumule à tel point les paradoxes que le lecteur a de la peine à

suivre, et préférerait une forme de pensée moins brillamment intuitive et

plus explicite.
La brève étude sur la mort de Jésus vue par les poètes romantiques français

(cette mort est l'échec du suprême représentant de l'humanité, et il
n'y a plus rien à espérer), ainsi que la «Découverte d'une paroisse», écrites

après trois mois de ministère, témoignent de la richesse intérieure et de la
perspicacité de jugement d'un homme trop tôt enlevé à un ministère
pastoral et littéraire qui annonçait les plus belles promesses.

Francis BAUDRAZ.

S. de Dietrich, Le Renouveau biblique. Manuel pratique d'études bibliques.
2 e édition. Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1949, 308 p.

Dans quel sens peut-on parler aujourd'hui, se demande l'auteur, de

renouveau biblique On constatait à la fin des années de guerre un intérêt

pour la Bible, une soif de connaissance, un besoin de direction ferme de la
vie qui ont bien diminué ; la Bible est moins à la mode aujourd'hui qu'en
1945, particulièrement chez les jeunes. Il ne faut pas s'en étonner ; aux
difficultés de la connaissance du saint livre, qui requiert beaucoup de

patience et de persévérance, s'ajoutent celles de l'obéissance à la vérité,
qui exige le don de soi.

Mais ce n'est pas pour répondre à un enthousiasme momentané que
MIle de Dietrich avait publié, en 1945, la première édition de son ouvrage.
Elle constate un « renouveau biblique » surtout dans le fait que la Bible

est, de nos jours, mieux comprise pour ce qu'elle veut être : le témoignage
de la révélation, passée et actuelle, du Dieu vivant.

Il faut féliciter l'auteur de ne s'être pas bornée à une réimpression, mais

d'avoir apporté, tout en maintenant les grandes lignes de son premier
travail, une série de modifications, qui sont autant d'améliorations. Touchant
le caractère « Manuel pratique d'études bibliques », signalons de nouveaux
plans d'étude, sur le Sermon sur la montagne, sur l'apôtre Pierre, sur la

prière sacerdotale (Jean xvn), ainsi que sur une série d'images bibliques
(la lumière et les ténèbres, le berger, la vigne, etc.). D'autre part, on se

plaît à relever le développement de certains chapitres (Bible et histoire,
vérité historique et vérité théologique ; différence et unité des deux Testaments

; interprétation christologique de l'A. T. ; Bible et éthique personnelle

et sociale, etc.), qui témoignent d'un plus grand souci de méthode,
et qui font de ce livre une excellente présentation de la Bible aux hommes

d'aujourd'hui. Saluons aussi avec satisfaction la disparition complète du

style télégraphique.
Francis BAUDRAZ.



COMPTES RENDUS 311

Ernst Lohmeyer, Kultus uni Evangelium. Göttingen, Kommissionsverlag
Vandenhoeck-Ruprecht, 1942, 128 p.

Oscar Cullmann, Urchristentum uni Gottesiienst, zweite vermehrte und ver¬
änderte Auflage. Zürich, Zwingli-Verlag, 1950, 120 p.

Ces deux ouvrages traitent l'un et l'autre du culte sur le terrain
néotestamentaire. Ils sont néanmoins distincts et complémentaires par la
matière et le sujet qu'ils étudient. Le premier se limite aux Evangiles synoptiques

et esquisse essentiellement les relations de Jésus avec les institutions
cultuelles du judaïsme. Le second dégage les renseignements que donnent

sur le culte chrétien des origines soit les documents du premier siècle soit
même ceux du second.

Lohmeyer commence par plonger le lecteur dans l'ambiance religieuse
des contemporains de Jésus ; en présence des rites sacrificiels, des règles de

pureté et de jeûne, de la prêtrise et du sanctuaire de Jérusalem, l'attitude
de Jésus apparaît comme un antagonisme. Chez Luc, il est vrai, celui-ci est

atténué, et si rien ne témoigne d'une participation de Jésus au sacrifice, du
moins le Temple y apparaît comme le lieu de prière par excellence, où
surgissent les figures de Zacharie, de Siméon, d'Anne, des pèlerins de Nazareth,
du pharisien et du péager ; c'est là enfin, selon le dernier mot de l'évangéliste,

que les disciples « se tenaient continuellement pour bénir Dieu ». Chez

Marc et Matthieu en revanche, Jésus en tant que Fils de l'homme dépossède
littéralement l'établissement sacerdotal de sa raison d'être, de ses droits et
de ses fins : il est lui-même le Saint de Dieu (et s'approprie par là même le
titre du grand prêtre), il procure lui-même le pardon des péchés, la guérison,
la pureté, la sainteté ; il accueille ceux que les règles cultuelles repoussent ;

il n'est pas lié par les prescriptions du sabbat ou du jeûne. Enfin la
purification du Temple, les événements et enseignements qui le suivent (Marc
xi à xiv) révèlent en lui celui qui accomplit la promesse de Dieu et par là
même rend caduques les institutions cultuelles séculaires : sa mort entraîne
la déchéance du Temple dont le voile se déchire.

On avait souvent relevé l'opposition de Jésus au ritualisme judaïque,
son intériorisation de la notion de pureté, sa manière d'exalter avec les

prophètes de l'A. T. la miséricorde par rapport au sacrifice. L'étude de

Lohmeyer est capitale en ce qu'elle montre cette attitude liée à la mission
même de Jésus qui assume et dépasse à la fois celle du prêtre, du roi et du

prophète, et instaure le Royaume eschatologique qu'il annonce. On pourrait

résumer le rapport culte et Evangile dans l'affirmation de Jésus : « Il
y a ici plus que le Temple. »

La richesse exégétique de ce travail fait regretter qu'il ne fasse qu'aborder

le culte que fonde l'Evangile : le baptême est cependant évoqué en

rapport avec le rôle du Précurseur, et la Cène lors du dernier repas où Jésus
lie l'eschaton à l'acte le plus quotidien, comme déjà au cours de son ministère

en mangeant et en buvant avec les excommuniés de l'institution reli-



312 COMPTES RENDUS

gieuse. Les sacrements apparaissent ici surtout en contraste avec le culte
sacrificiel qu'ils supplantent ; ils ne sont plus, comme lui, liés à un lieu
saint et à un ordre fixe et sacré. La Cène est l'acte par lequel Jésus réunit
les siens dans la communion et leur donne le Royaume que lui a donné

son Père.

Cullmann a repris à peu près intacte la première partie de l'opuscule
qu'il avait publié en 1944. Celle-ci, traduite en français par la collection
des Cahiers théologiques le l'Actualité protestante, est connue. La brièveté
même avec laquelle l'auteur a réussi à présenter les indications principales
que nous possédons sur le culte des origines chrétiennes fait la force de cet
exposé. Cette concision n'est pas sans inconvénients cependant et deux
réserves s'imposent :

1° En définissant en une courte page le but du culte par le mot
d'édification (oÌKOóourj), l'auteur relève un aspect essentiel, mais non le seul.
Pour être bien compris, ce terme doit être non seulement dégagé de sa
tonalité pietiste et rendu à sa signification communautaire et christocentrique,

mais aussi combiné à la notion de service célébré par l'Eglise qui
rend grâce (exemple : Actes xm, 2 : XeiTOupYouvTuuv be aùrOùv tuj Kupnîi).
Cette notion proprement « eucharistique » est étroitement dépendante
de celle d'édification : les croyants s'offrent à Dieu pour être édifiés et sont
édifiés comme un temple offert à Dieu. Il y a là une perspective qui est loin
d'être absente de l'étude de Cullmann, mais qui est fâcheusement sous-
entendue lorsqu'il définit la finalité du culte.

20 Cullmann, on le sait, affirme vigoureusement que la Cène était
toujours présente dans le culte du christianisme primitif. Il dénonce la distinction

entre deux types de cultes, souvent formulée par les historiens, comme
« un de ces dogmes pseudoscientifiques, répétés à l'envi par les manuels et

qu'on accepte pour finir sans se demander s'ils résisteraient à l'examen des

textes ». Il fallait sans doute une attaque aussi massive pour que non
seulement fût ébranlée cette classification sur le terrain néo-testamentaire,
mais aussi la déformation courante — malgré Calvin — au sein des Eglises
issues de la Réforme qui fait de la Cène une solennité réservée à de rares
occasions. Il était juste et urgent que l'on reprît conscience de la place
centrale que l'eucharistie a dû occuper dans la chrétienté primitive et que,
de là, on entreprît une révision des usages ecclésiastiques actuels. On fera
bien cependant de se garder de certaines illusions : il ne suffit pas de décréter
la Cène partie intégrante du culte principal pour restaurer du même coup
l'enthousiasme eucharistique de la communauté des origines ; on fera bien
de remarquer que la célébration présente de la Cène ne diffère pas seulement

du premier siècle par sa rareté, mais aussi par son cadre (il s'agissait
d'un repas) et ce qui est plus grave par l'atmosphère que l'Eglise respire.
Mais ceci est une autre histoire. Pour s'en tenir à la thèse elle-même de

Cullmann, il faut tout au moins relever qu'elle reste une hypothèse, et une
hypothèse qui rencontre malgré tout certaines difficultés. Ainsi rien ne



COMPTES RENDUS 313

prouve que I Corinthiens xiv, par exemple, fasse allusion à une assemblée

eucharistique ; tout au contraire, si ce repas était le centre obligé de cette

synaxe, la présence possible et souhaitée de « simples auditeurs ou
d'incrédules » (v. 22-25) nous laisse devant un problème non résolu : que
devenaient-ils lors de la célébration de la Cène Ce texte, et d'autres avec
lui, laissent à penser que dans l'Eglise primitive la frontière entre action
missionnaire et culte a été plus mouvante que le pense Cullmann ; et

que d'autre part les manifestations cultuelles ont plus de diversité qu'il
le reconnaît.

La deuxième partie de l'ouvrage de Cullmann reproduit l'étude plus
spéciale sur les relations du quatrième évangile avec le culte ; mais quelques
développements sont ajoutés à la première édition. Cullmann répond à

diverses critiques, notamment celles du professeur D. W. Michaelis, de

Berne, dans un cahier dactylographié (Die Sakramente im Johannesevangelium,

Bern, BEG Verlag, 1946). Ce dernier n'admet guère que Jean vi,
51è-58 et peut-être m, 5 et xix, 34 comme textes relatifs aux sacrements
et rejette par conséquent certaines conclusions de Cullmann, en particulier
l'idée que l'Evangile johannique concevrait les sacrements comme le

prolongement des miracles qu'il rapporte. Sa critique aussi serrée que courtoise

a amené Cullmann à exposer en quelques pages magistrales le point
de vue de l'évangéliste, les rapports qu'il suppose entre la vue et la foî,
l'identité qu'il postule entre le Christ incarné et le Christ actuellement
vivant dans l'Eglise, le sens multiple dont il charge parfois certains mots,
certaines phrases, certains épisodes : d'où la permission de voir dans
plusieurs des signes et enseignements johanniques des allusions à l'eucharistie
et au baptême.

Il est impossible d'entrer ici dans le détail de ce beau débat exégétique.
A priori, la supposition de Cullmann paraît possible ; néanmoins une fois

qu'il s'agit de la vérifier, l'application semble forcer les données textuelles
et y faire entrer de l'extérieur les conclusions qu'on veut en dégager ; tout
au plus les indices relevés par l'exégèse cullmannienne autorisent-ils à

pressentir dans l'Evangile johannique la confirmation de ce que les autres
documents du N. T. nous apprennent au sujet des sacrements. Mais ce

qu'il faut dire en définitive, c'est que le quatrième évangile nous en apprend
plus sur les sacrements par ce qu'il nous fait connaître du Christ que par
des allusions directes au baptême ou à l'eucharistie. C'est en nous attachant
à sa personne, c'est en nous montrant son pouvoir de transformation ou
de résurrection, c'est en le présentant à notre faim et à notre soif comme
le fait le sacrement que l'évangéliste mérite le titre de Jean le Liturge que
lui donne la littérature patristique.

Louis RUMPF.



314 COMPTES RENDUS

Maurice Goguel, Les premiers temps le l'Eglise. Delachaux et Niestlé,
Neuchâtel-Paris, 1949 (manuels et précis de théologie 28). 236 p. Fr. s. 7.50.

La Revue a rendu compte des deux volumes intitulés La Naissance lu
Christianisme et L'Eglise primitive te) qui, avec La Vie de Jésus — parue
en 1932 et dont une nouvelle édition est annoncée — forment l'exposé
magistral consacré par M. Goguel à Jésus et aux origines du christianisme.
Ces forts volumes, avec les discussions nécessaires qu'ils renferment, réclament

un effort que tous les lecteurs n'ont pas le loisir de faire. Aussi l'éminent
professeur de Paris a-t-il été bien inspiré d'écrire le résultat de ses recherches

sous une forme accessible au grand public et de donner pour les origines
chrétiennes le pendant de l'ouvrage consacré il y a quelques années par
Adolphe Lods à la religion d'Israël.

Aux spécialistes eux-mêmes, le volume que nous annonçons apportera
quelque chose de nouveau. D'abord une description plus rapide que l'explication

plus minutieuse des autres volumes ; ensuite, dans les trois premiers
chapitres surtout, des vues pénétrantes sur le caractère du christianisme

primitif et sur la nature de son développement.
Avec ce volume les éditions Delachaux et Niestlé inaugurent une collection

de manuels et précis de théologie. De semblables collections existent
depuis longtemps, nombreuses, en allemand et en anglais. C'est la première
fois qu'une tentative analogue est faite dans notre langue. Il convient de

féliciter les éditeurs de leur esprit d'entreprise et de souhaiter que la
collection comporte beaucoup d'ouvrages de la qualité de celui dont nous
parlons et que nous recommandons à tous nos lecteurs.

Ph. MENOUD.

Wilfred L. Knox, The Acts of the Apostles. Cambridge, University Press,
1948, 122 p. Prix : 8 s. 6 d.

Ce petit volume très dense reproduit un cours de vacances donné à Oxford
en août 1946. Un premier chapitre, complété par un appendice, traite de

l'auteur des Actes, qui est Luc, l'évangéliste. Dans le chapitre II, consacré

aux sources les Actes, W. L. Knox se montre réservé : il admet que, pour
les discours, Luc s'inspire de modèles traditionnels tout en respectant la
manière propre à chacun des apôtres mis en scène ; le professeur de Cambridge
accepte la théorie de C. C. Torrey d'un original araméen, mais seulement

pour les cinq premiers chapitres. Pour le reste, il estime qu'on ne peut pas
établir que Luc a utilisé des sources écrites et qu'il est plus vraisemblable

qu'il n'a connu que des traditions orales. Le chapitre III, L'épitre aux Galates

et le concile le Jérusalem, compare Galates II et Actes XV et conclut que
la conférence mentionnée Galates II et le concile d'Actes XV sont deux
événements différents. On ne saurait donc arguer du désaccord entre ces
deux textes pour déclarer que Luc, en tant qu'historien, ne mérite aucune

(') Cf. dans cette Revue, 1947, p. 173-182 et 1949, p. 35-38.



COMPTES RENDUS 315

confiance. On ne saurait non plus le tenir pour suspect, parce qu'il rapporte
des récits miraculeux, car tout chrétien du premier siècle croit que des

miracles accompagnent la prédication de l'Evangile. Il n'y a donc pas de

raison, conclut le chapitre IV (Les Actes et l'histoire) de ne pas tenir Luc

pour un historien digne de crédit. La fidélité avec laquelle Luc reproduit
ses sources et la valeur de ces sources elles-mêmes se révèlent encore par
l'étude de la théologie ies Actes (chapitre V). Luc connaît la foi chrétienne

primitive ; il donne notamment une idée exacte de la théologie de l'Eglise
de Palestine et de la christologie de Paul ; « his one excursion into Christology
before a Gentile audience, in the speech at Athens, is dramatically appropriate

and thoroughly Pauline » (p. 74-75). Ce dernier chapitre est un modèle
de critique avertie, mesurée et nuancée.

Au total, et quelles que soient les réserves qu'on puisse faire sur telle

ou telle question, le dernier livre du professeur Knox est une excellente
introduction aux problèmes du livre des Actes tels qu'ils se posent
actuellement.

Ph. MENOUD.

Maurice Gex, Variétés philosophiques. Lausanne, Librairie de l'Université,
1948. (Préface de M. Arnold Reymond.)

Cet ouvrage méritait un compte rendu moins tardif. Les circonstances

en ont jugé autrement. Laissons-leur ce triomphe sans conséquence, car le

livre demeure actuel aujourd'hui comme hier et les délais n'y changent rien.
Parmi les analyses si diverses qui constituent ce volume et en justifient

pleinement le titre, nous ne retiendrons ici que les trois premières, non
seulement à raison de leur intérêt majeur, mais encore parce qu'elles visent

un objet unique, sous trois biais différents, et nous paraissent particulièrement

révélatrices de la manière et du style de pensée propres à l'auteur.
Dans Esprits objectifs et esprits subjectifs, M. Gex examine, à la lueur

de la caractérologie, une opposition fondamentale, celle du penseur objectif,
en qui « l'influence du monde extérieur et celle du monde intérieur
s'équilibrent harmonieusement » et qui « voit le monde en quelque sorte par les

yeux des autres en même temps qu'il le voit par les siens propres », et du

penseur subjectif, qui « se laisse dominer par le monde extérieur » et « s'identifie...

avec ce qui le fascine à un moment donné».
Ici le lecteur s'étonne un peu. Ne manque-t-il pas une troisième catégorie,

celle de l'homme qui prétend modeler le monde à son image Le type
équilibré (objectif) n'est-il pas, en bonne symétrie, flanqué de deux types
extrêmes qui se font pendant, le dominé et le dominateur Il semble que,

pour M. Gex, le type subjectif occupe à la fois l'une et l'autre position.
Non seulement, nous venons de le dire, il subit passivement le monde, mais

encore « il exige de la réalité qu'elle soit conforme à l'idée qu'il s'en fait ».

Il ne cesse d'être passif que pour s'affirmer avec sans-gêne. Car une seule

chose compte pour lui : son harmonie intérieure, et si le monde manque à



3i6 COMPTES RENDUS

la lui donner, il la lui imposera. Ce « synthétique », ce « global » demeure
relativement insensible à la richesse de l'univers extérieur. Pareil au
bonhomme Chrysale, il passe de l'obéissance à la velléité tyrannique. Car, plus

que le monde entier, sa guenille — la noble guenille de son moi — lui est
chère.

De toute évidence, les sympathies de M. Gex vont au type objectif,
qui lui paraît être le seul complet. Les subjectifs ne rendent guère qu'un
service négatif en faisant « la preuve de la vanité des voies dans lesquelles
ils s'engagent ».

On pourrait discuter sur ce point, proposer des amendements ou faire
des réserves. Ce que nous tenons à relever ici, c'est l'intérêt d'une telle
recherche pour l'histoire de la philosophie. Au Congrès international
d'Amsterdam, en 1948, M. Gaston Berger insista avec raison sur l'importance

des analyses caractérologiques rattachant chaque système à l'homme

qui l'a construit, le système apparaissant « non comme une représentation
du monde qu'il faudrait tenir pour vraie ou fausse dans l'absolu, mais comme
le monde vu en situation ». (Proceelings of the Xth. Congress of Philosophy,
Amsterdam 1949, T. I, p. 167.) Non qu'il faille, bien sûr, céder à une mode

biographique ou anecdotique. On n'explique pas un système par un accident

de voiture ou un mariage heureux. Mais une grande philosophie est

toujours une vision personnelle du monde. Et nous félicitons M. Gex, homme
de science doublé d'un psychologue, de l'avoir si bien compris.

La seconde étude concerne Quelques aspects iu réalisme contemporain,
le réalisme étant défini comme une philosophie s'attachant à « l'ensemble
du réel donné concrètement » et tenant pour admis que ce domaine « déborde
celui de la pensée ».

Là encore, les pages de M. Gex, comme tout ce qui est vivant, excitent
l'objection en même temps que l'intérêt approbatif. Est-il vrai, par exemple,

que la science soit idéaliste et brunschvicgienne (p. 39), elle dont on a dit,
au contraire, qu'elle était naturellement réaliste et dont Meyerson — que
M. Gex connaît si bien — a montré, dans d'admirables analyses, qu'elle
ne pouvait se passer du concept de chose Que l'immédiat du savant ne
soit pas celui de l'homme de la rue, nul ne le contestera. En est-il moins
immédiat, moins donné pour autant Et la science, quelle que soit la
majesté de ses « constructions », n'y revient-elle pas sans cesse

Sous le nom de philosophie réaliste, M. Gex passe en revue la phénoménologie

husserlienne, la théorie de l'émergence chez Alexander, la conception
organiciste de Whitehead, enfin quatre grands courants représentés en
France par le bergsonisme, le néo-thomisme, l'école blondélienne et la

philosophie de la structure de Ruyer.
Une conclusion, dans laquelle le caractérologue et l'épistémologue se

prêtent main forte, permet à l'auteur, par une intelligente Aufhebung, de

dépasser, sans les rejeter, les affirmations idéaliste et réaliste et de conclure,
avec Whitehead, par une adhésion à un « réalisme provisoire », qui consacre



COMPTES RENDUS 317

l'orientation actuelle de la pensée, tout en laissant la porte ouverte aux
révisions possibles.

Mais peut-être est-ce dans le troisième article, sur les Orientations
fondamentales en métaphysique, que M. Gex montre le plus de pénétration.
Revenant sur la composante personnelle, il signale la « gageure étonnante »

que doit tenir le philosophe en se reliant à la fois au tout et à lui-même, en

courant sans cesse le danger, soit de s'évanouir dans l'univers anonyme
des relations objectives, soit, au contraire, de se confiner au sein d'un moi

purement subjectif qui lui fait entendre, non plus la « voix des Mères »,

mais « celle des Sirènes ».

Le circuit de la recherche philosophique doit donc tendre à l'objet en

passant par le sujet. «Nous sommes à la fois, quant au problème
métaphysique, juge et partie ». Il est donc intéressant de distinguer et classer

« les diverses orientations métaphysiques fondamentales ». L'auteur en fait
l'essai sur deux philosophies opposées, celle de Brunschvicg, qui valorise
l'œuvre de la pensée coordinatrice, et celle de Bergson, qui valorise les

données sensibles. A ces deux types de philosophies « à sens unique »,

M. Gex, par une nouvelle et hardie Aufhebung, substitue une « métaphysique

à double sens », qui valorise à la fois les structures cognitives et l'objet
connu.

Regrettons que la place nous manque pour discuter ici les autres
chapitres de Variétés philosophiques. Le lecteur, sensible à la séduction d'une

pensée claire et stimulante, y fera par lui-même d'autres découvertes.

René SCHAERER.

C. J. de Vogel, Greek Philosophy. A collection of texts, selected and
supplied with some notes and explanations. Volume I : Thaïes to Plato.
Leiden. E. J. Brill 1950. X — 318 p.

Les historiens de la pensée antique déplorent, depuis bien des années,
l'absence d'un choix de textes présentés dans l'original et judicieusement
commentés, tel que les leur offrait l'excellente Historia philosophiae graecae,
de Ritter et Preller, aujourd'hui épuisée.

Ils seront donc reconnaissants à M1Ie de Vogel, professeur à l'Université
d'Utrecht, d'avoir comblé cette lacune et salueront avec joie le premier
volume de la Greek Philosophy. Des revues plus spécialisées que la nôtre
analyseront, dans le détail, cet ouvrage important que nous aimerions voir
figurer dans les bibliothèques de nos gymnases classiques et de nos
séminaires. Contentons-nous de signaler ici les mérites d'un choix clair et
judicieux, agrémenté de quelques croquis et schémas, orné même d'une image,
discutable certes, mais utile de la fameuse caverne platonicienne. Le latin
des commentaires de la précédente Historia a fait place à l'anglais.

Le vœu que nous formerions, c'est que ce livre trouve un public
d'étudiants capables de l'utiliser, buvant à la source même, et que de petits



318 COMPTES RENDUS

séminaires se constituent dans nos universités où Thaïes, Empedocle et
Démocrite soient étudiés directement.

Réjouissons-nous, en attendant, de posséder cet utile instrument de

travail et de savoir que le second volume paraîtra en 1952.

Philosophia antiqua. A series of monographs on ancient philosophy, edited
by W. J. Verdenius and J. H. Waszink. Volume III : W. J. Verdenius,
Mimesis, Plato's doctrine of artistic imitation ani its meaning to us.
Leiden. E. J. Brill, 1949. 50 p.

Puisque nous sommes à Utrecht, signalons ici une nouvelle collection
de monographies philosophiques dirigée par un helléniste de cette université,

connu par des travaux sur Parmenide et Aristote, M. Verdenius. Cette
collection comprend déjà trois cahiers, dont les deux premiers sont consacrés

à Aristote, le troisième à une étude de M. Verdenius lui-même sur la
théorie platonicienne de l'imitation. L'auteur s'efforce de démontrer, de la
manière lucide et vivante qui lui est propre : 1° que l'esthétique platonicienne

attribue à l'art un rôle qui n'est ni créateur ni imitateur, mais
« interprétatif » ; 2° que cette conception, loin d'être aujourd'hui dépassée,

conserve encore toute sa valeur. Plusieurs ouvrages modernes d'esthétique
sont confrontés avec l'œuvre platonicienne. Ainsi l'analyse des textes se

double d'un jugement d'actualité. Dans la surabondante production
d'ouvrages consacrés soit à Platon, soit à l'esthétique, cette étude mérite de

retenir l'attention.
René SCHAERER.

Boethius, Consolationis Philosophiae libri quinque, lateinisch und deutsch.
Artemis-Verlag, Zurich, 1949, 334 pages.

C'est une fort heureuse idée que celle de faire entrer dans la « Bibliothek
der alten Welt » l'œuvre principale de Boèce. Les amateurs peuvent ainsi
placer sur les rayons de leur bibliothèque, en un petit volume bien relié, l'un
des testaments spirituels de l'âge antique, qui deviendra bientôt l'un des

classiques du moyen âge.
Le texte est emprunté, comme de juste, à l'édition critique que Wilhelm

Weinberger en a donné, en 1934, au t. LXVII du «Corpus» de Vienne,
compte tenu des suggestions de quelques recenseurs. La traduction est due
à Eberhard Gothein, l'un des meilleurs connaisseurs de la Renaissance, qui
l'a eue en chantier toute sa vie, laissant à sa femme et à son fils le pieux
devoir de publier son œuvre, munie d'une introduction et de quelques notes.

Une seule lacune à relever, mais de taille : aucune référence aux travaux
de M. Pierre Courcelle, qui ont renouvelé le sujet, soit le mémoire sur les
Commentaires de la Consolation du IXe au XVe siècle, paru dans les Archives
l'histoire littéraire et ioctrinale du moyen âge (t. XII, 1939, p. 5-140), soit
les pages singulièrement neuves consacrées à Boèce et à ses maîtres d'Alexandrie,

dans les Lettres grecques en Occiient (Paris, de Boccard, 1943, p. 257-312).

Henri MEYLAN.


	Comptes rendus

