
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 157

Nachruf: Théo Preiss (1911-1950)

Autor: Bonnard, Pierre

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEO PREISS

(1911-1950)

Les études néotestamentaires viennent de perdre un de leurs plus ardents
ouvriers. D'autres ont dit ce que Théo Preiss a donné au Séminaire des

étudiants en théologie de Strasbourg, dont il fut le directeur de 1935 à 1939,
à sa paroisse de Guebwiller (1940-1942), à la Faculté de théologie protestante
de Montpellier (1943-1950), aux étudiants du Sanatorium universitaire de

Leysin, aux Associations chrétiennes d'étudiants, au Mouvement œcuménique.

Dans cette revue, nous voudrions revenir sur quelques aspects de

son œuvre scientifique, en formulant le vœu qu'elle soit bientôt recueillie
et publiée avec le texte de la thèse que Preiss était près d'achever.

C'est à Ignace que Preiss a consacré ses premiers travaux te). Depuis
l'étude de Schlier (1929), il n'avait rien paru de décisif sur l'évêque
d'Antioche. Alors que trop d'historiens s'étaient bornés à souligner l'importance des

déclarations d'Ignace sur l'épiscopat, Preiss a montré que ces déclarations

ecclésiologiques trouvent leur explication dans la doctrine ignatienne de

1'« union charnelle et spirituelle ». D'autre part, l'originalité de l'étude de

Preiss vient de la comparaison qu'il conduit très habilement entre les lettres
d'Ignace et celles de Paul. Il montre, par exemple, que l'attitude d'Ignace
devant la mort, dans sa lettre aux Romains, est absolument différente de

celle de Paul, dans sa lettre aux Philippiens. Alors que le premier « opte
joyeusement pour la vie au service de l'Evangile », le second « supplie les

Romains de le laisser mourir ». Si, dans la doctrine paulinienne, on doit
parler de « participation » du croyant à la mort du Christ (Rom. vi), chez

Ignace le terme d'« imitation » s'impose. « Alors que Paul concluait de sa

crucifixion à la nécessité de vivre dans une vie nouvelle, que de sa mystique
passive jaillissait une « éthique » active devant être vécue dans ce monde

en attendant le retour du Christ, Ignace greffe sur le peu qu'il garde de

cette mystique passive une « mystique active » où l'homme cherche à s'élever

(*) La mystique de l'imitation du Christ et de l'unité chez Ignace d'Antioche,
« Rev. d'hist. et de phil. rei. » (Strasbourg), 1938, p. 197-241.



302 PIERRE BONNARD

vers Dieu en fuyant délibérément le monde » (op. cit. p. 207). Le christianisme,

ramené à une imitation charnelle de la passion du Christ, est alors

réduit à un procédé de rédemption comme il en existait tant d'autres alors,
à un chemin spirituel (et combien tragique dans le cas d'Ignace vers
l'êvuuorç, dans la substance divine. Cependant, si Preiss a bien marqué tout
ce qui sépare la spiritualité ignatienne du paulinisme, il en souligne avec
la même force l'aspect profondément biblique : le réalisme tragique et historique.

L'évêque d'Antioche, tout au long de son voyage vers les arènes

romaines, n'a cessé d'avoir devant les yeux la personne du Christ crucifié,
fondement du réalisme sacramentaire et ecclésiologique, mais aussi de

l'obéissance morale, jusqu'au martyre.
Les trois autres études de Preiss, dont nous voulons parler, gravitent

nettement autour d'une même question, qui se trouvait au centre de ses

réflexions. C'est la question du « juridisme biblique ». Dans une étude sur
Mat xxv, 31-46 te), qui résume sans doute la thèse qu'il préparait sur l'unité
de la christologie néotestamentaire, Preiss écrivait, en parlant du principe
de droit rabbinique « l'envoyé est comme celui qui l'envoie » : « Nous sommes
donc en présence, tant dans Marc ix, 37 et Mat. xvm, 5, que dans Mat. xxv,
d'une mystique juridique plus vaste et plus projonie qui dépasse de loin les

limites du principe rabbinique : le Fils de l'Homme s'est solidarisé avec

ceux qui ont, objectivement, besoin de secours, quelles que soient, par ailleurs,
leurs dispositions subjectives. » Pour décrire cette identification de Jésus

et des misérables, Preiss montre d'abord que ce cadre juridico-eschatologique
est étranger au mythe oriental et gnostique de VAnthropos. «Dans le mythe
gnostique, l'Homme est le principe divin substantiellement, éternellement

identique à la somme des âmes... Dans la pensée de Jésus, le Fils de l'Homme
s'identifie par libre grâce à chacun de ces misérables par un acte de substitution

et d'identification et les rassemblera au dernier jour. » Cette ligne
juridique, Preiss la retrouve dans le concept de justification (I Tim. ni, 16),
dans toute l'eschatologie judiciaire paulinienne (Rom. vin), dans la notion
johannique du Paraclet, dans tel apophtegme méconnu des synoptiques
(Marc ix, 37 ; l'expression « en mon nom », etc.) et il précise que «juridique »

ne veut pas dire « fictif ». Le Juge céleste des derniers jours ne fera pas comme
si la destinée des misérables avait été la sienne, car cette destinée a vraiment
été la sienne. « Il s'agit bien d'une substitution juridique, mais d'une substitution

réelle et efficace qui va jusqu'à l'identification... Cet Homme est
devenu tellement homme qu'il a, mystérieusement, mais très réellement,
pris et fait siennes la place et la destinée de chaque homme... Il aura été

mystérieusement présent dans le dernier des misérables. » Et Preiss montre
comment la mystique paulinienne « n'a fait qu'expliciter, déployer et pousser
à ses ultimes conséquences ce que Jésus avait déjà esquissé » (op. cit., p. 33).

(*) Le Mystère iu Fils ie l'Homme, « Dieu Vivant », n° 8 (sans date), Paris.
Editions du Seuil. L'achevé d'imprimer est du deuxième trimestre 1947.



THÉO PREISS 303

Enfin, il met en plein jour le lien qui unit cette mystique juridique, d'une

part à l'ecclésiologie du corps de Christ où « dans chacun des membres, le

chef est présent », d'autre part à la morale néotestamentaire qui ramène

toujours à nouveau le sujet moral de la rêverie religieuse vers l'homme à

aimer immédiatement « non seulement parce que le temps est court... mais

parce qu'il est chargé du poids infini de la présence mystérieuse, dans l'homme
qui est devant l'homme, du Fils de l'Homme et de Dieu lui-même ».

L'article capital de Dieu vivant, que nous venons de résumer bien
imparfaitement, s'éclaire à la lecture d'une étude consacrée par Preiss à la justification

dans la pensée johannique te). Contre l'interprétation spirituelle ou
mystique habituelle du quatrième évangile, Preiss se proposait d'insister
sur son « aspect juridique ». L'entreprise était difficile. Le juridisme johannique

est d'abord distingué du juridisme paulinien ; alors que la doctrine
de la justification par la foi mettait l'accent sur l'aspect individuel du salut,
« la pensée johannique nous donne précisément cet aspect objectif et
cosmique du grand procès » (op. cit., p. 105). Preiss relève et analyse alors tous
les textes johanniques où figure le verbe « témoigner » et ses composés ;

puis il insiste sur la fonction juridique de l'Esprit dans I Jean v, 4-11 et

sur le caractère cosmique du procès présupposé par Jean xn, 31, 32, où
« l'Esprit sera donc le Paraclet des fidèles devant les tribunaux du monde,
le Fils de l'Homme leur Paraclet au jugement dernier », comme dans Jean xvi,
33 où « vaincre » signifie « sortir victorieux et justifié d'un procès » (avec
Bultmann). Il est donc légitime de rapprocher la notion johannique de

l'Esprit — Paraclet de la figure du Fils de l'homme tel qu'elle apparaît
dans les évangiles synoptiques ; l'une et l'autre décrivent une fonction
essentiellement juridique ; le Paraclet fait maintenant pour l'Eglise ce que
le Fils de l'homme fera au jugement dernier. Ainsi « il n'y a pas trace d'une
concurrence entre une eschatologie primitive du Fils de l'Homme juge et
une eschatologie spiritualisée de la présence intérieure de l'Esprit » (op.

cit., p. 112) et nous retrouvons entre le Père et le Fils johanniques cette
identité ou relation juridique, cette «mystique juridique» où Jésus lui-même
est « comme celui qui l'envoie ».

Mais c'est dans son étude intitulée Le Témoignage intérieur iu Saint-
Esprit te) que Théo Preiss a sans doute donné l'expression la plus précise
de sa pensée sur le juridisme néotestamentaire. « Je me demande, écrivait-il
à Leysin en avril 1946, si l'oubli à peu près complet, dans l'histoire de la
théologie, de ce que j'ai appelé, faute d'un meilleur terme, la fonction juri-

(') La justification ians la pensée johannique, in : « Hommage et reconnaissance

». Recueil de travaux publiés à l'occasion du soixantième anniversaire de

Karl Barth. Cahiers théologiques de F« Actualité protestante ». Hors série 2,
Neuchâtel, 1946.

Le témoignage intérieur iu Saint-Esprit, Cahiers théologiques de P« Actualité
protestante», n° 13, Neuchâtel, 1946. Traduction allemande: «Theologische
Studien », Heft 21.



3o4 PIERRE BONNARD

dique de l'Esprit, l'oubli, jusque dans l'exégèse protestante, de son lien
étroit avec la justification, n'a pas contribué à donner à la troisième personne
de la Trinité cet air abstrait et artificiel, et désarmé l'Eglise devant les

spiritualismes d'autrefois et d'aujourd'hui » (op. cit., p. 8).

Après avoir rappelé la doctrine calvinienne et écarté ses déformations
tant littéralistes que spiritualistes, Preiss remarque que dans le Nouveau

Testament, l'œuvre de l'Esprit n'est jamais formelle ; l'Esprit n'agit pas
comme tel, en tant que principe d'une autorité abstraite ; au contraire,
l'Esprit dit quelque chose au croyant en même temps qu'il agit en lui
(Rom. vm). Quant à la définition même de l'Esprit, Preiss relève
l'incohérence des textes bibliques, incohérence qui n'est d'ailleurs qu'apparente ;

le sens des textes se ramène à ceci : « Entre Dieu et l'homme, il n'y a pas
quelque chose d'intermédiaire ; Dieu n'envoie pas sur la terre un être détaché
de lui-même ; il ne donne pas quelque chose à l'homme ; il se donne lui-même,
avec tout son grand cœur de Père, dans son Fils» (op. cit., p. 17).

Les images dont le Nouveau Testament se sert pour parler de l'Esprit
sont toutes empruntées aux formes juridiques des relations humaines :

arrhes, prémices, gages, etc. « Il n'est pas question d'entités intellectuelles
ni d'unions mystiques» (op. cit., p. 20). L'Esprit ne «prouve» pas la vérité de

la Bible ; il ne fait pas « sentir » le salut. Il accuse, juge, défend et convainc
l'homme de son péché comme de sa justification. Mais l'Esprit n'ajoute
rien à l'œuvre de Dieu en Christ, il l'explicite. « En bon témoin il s'effacera
devant celui dont il témoigne comme le Fils lui-même s'efface devant son
Père. » Il reste insaisissable ; nous ne le possédons jamais ; il ne se propose
jamais comme objet d'expérience; dans son «humilité» parfaite réside sa

majesté suprême. « Il nous ouvre les yeux, mais nous ne voyons ni le chirurgien

ni l'opération par lesquels nos yeux ont été ouverts » (op. cit., p. 27).

L'Esprit ne fait donc que renvoyer le croyant à Jésus-Christ, c'est-à-dire
au témoignage extérieur de la Parole.

Il y a, dans cette dernière publication de Preiss, de tels trésors de science

et de méditation que nous ressentons une vraie souffrance à la résumer si
sommairement. Il nous semble, à la relire, être à nouveau assis au chevet
de ce grand malade qui, avec une même simplicité, nous parlait de la mort
et de la résurrection qu'il attendait, et des études qu'il espérait pouvoir
achever.

Pierre BONNARD.

Une bibliographie complète ne pourra être dressée qu'après la publication
des inédits.

Notre reconnaissance va à notre collègue, M. Wilhelm Vischer, professeur

à la Faculté de théologie protestante de Montpellier, qui nous a aidé à

dresser cette liste provisoire.



THÉO PREISS 305

PUBLICATIONS DE THEO PREISS

A propos le Kierkegaarl, « Rev. d'hist. et de phil. rei. », 1936.

La mystique le l'imitation lu Christ et de l'unité chez Ignace l'Antioche,
« Rev. d'hist. et de phil. relig. », 1938.

L'Eglise et la Mission, « Le Semeur », 1939, reproduit in : « La lumière des

nations », Neuchâtel, 1944.

Christian Youth, « Student World », 1939.

La tâche de l'Eglise ians la nation, « Et. th. et rei. », 1943.

Art et création, « La correspondance federative », 1944.

La justification Ians la pensée johannique. Hommage et reconnaissance à

Karl Barth, Neuchâtel, 1946.

Le témoignage intérieur lu Saint-Esprit, Cahiers théol. de 1'« Actualité
protestante », Neuchâtel, 1946.

L'origine araméenne le Jean vm, 30-36, « Et. th. et rei. », 1946. En alle¬

mand : Aramäisches in Joh. vm, 30-36. «Th. Zft.», 1947, p. 78.

Le baptême ies enfants et le Nouveau Testament, « Verbum Caro », n° 3,

1947.

Forgiveness, «Student World», 1947.

L'enseignement théologique et le monle, « Le Semeur », 1947.

Le Mystère iu Fils ie l'Homme, «Dieu vivant », n° 8. Paris, 1947.

L'Alsace, «Le Semeur», 1948.

Le lernier repas ie Jésus fut-il un repas pascal « Th. Zft. », 1948, p. 81 ss.

La vision ie l'histoire ians le Nouveau Testament, « Le Semeur », 1950.

Vie en Christ et éthique sociale Ians l'épitre à Philemon, in : « Aux sources
de la tradition chrétienne ». Mélanges offerts à M. Maurice Goguel.
Delachaux et Niestlé, Neuchâtel et Paris, 1950.

P. B.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXVIII (n° I 57, 1950)


	Théo Preiss (1911-1950)

