Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 157

Artikel: Liberté et choix : & propos des actes du congres de Neuchatel
Autor: Gagnebin, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LIBERTE ET CHOIX

A PROPOS DES ACTES DU CONGRES DE NEUCHATEL

J’al pris un vif intérét a lire les soixante-dix communications relatives
4 La Liberté. que contiennent les Actes du IVe Congrés des sociétés de phi-
losophie de langue francaise. Parmi celles-ci, treize sont relatives a des
sujets historiques. Les cinquante-sept autres ont été réparties par M. le
professeur Pierre Thévenaz, rédacteur des Actes, sous neuf titres, ce qui
montre la variété des aspects envisagés, et si ’on songe que chacune de
ces communications est faite d’un point de vue différent, on se rend compte
de la difficulté quil y aurait 4 donner une idée d’ensemble des résultats
de ces travaux.

Dans ’embarras ou je me suis trouvé, j’ai pris le parti de me tenir a
un seul aspect du probléme de la liberté, apparaissant dans la plupart des
communications et qui peut se désigner par 'un des titres choisis par
M. Thévenaz : liberté et choix.

A premiére vue, il semble qu'un choix soit constitutif de la liberté et
que, si ’on ne peut choisir, on n’est pas libre. Beaucoup des auteurs ont
en effet lié liberté et choix.

Les Actes s’ouvrent sur une remarquable communication de M. Lacroze
qui caractérise deux sentiments distincts de la liberté. Le premier réside
tout entier dans le refus de s’identifier avec Pensemble des qualités, sou-
venirs, opinions qui constituent 'image que les autres se font de vous et
qu’on leur emprunte. Le second, au contraire, est le sentiment qu’on est
Pagent de son propre moi, celui-ci résultant d’une synthése personnelle
voulue, origine d’une vie intérieure comportant un développement. Ce
sentiment est considéré par celui qui Péprouve comme une réponse a une
vocation. '

Dans une communication intitulée La liberté existentielle, M. Aimé Forest
présente un point de vue analogue. La liberté se définit par l’altérité, car
étre libre c’est toujours demeurer capable d’étre autre que ce que l’on est
et la conscience se reconnait en quelque sorte elle-méme dans ce refus.



LIBERTE ET CHOIX 289

Mais, en second lieu, la liberté existentielle correspond 4 une tout autre
attitude, celle de I’acquiescement : « La réflexion nous permet d’atteindre
une volonté universelle nous rendant capable de consentir 4 ce qui nous
est donné... @ L’acquiescement donne a la liberté la valeur de I’abandon,
mais I’empéche de se perdre dans une expérience purement négative... (2)
Etre et se faire coincident, non parce que notre étre est négativité, mais
parce qu’il est vocation. » ()

M. Gaston Berger voudrait situer le probléme plus profond encore:
« Le moi véritable est plus intérieur et plus secret, au-dela des complaisances
esthétiques comme des tensions et des forces. A celui qui accepte les sacri-
fices nécessaires, il est permis, non de saisir comme une chose ou de vivre
comme une émotion, mais de concevoir dans une parfaite évidence, la
réalité d’un « Je » soustrait au devenir et au temps et devant qui les choses
naissent, passent et meurent. La philosophie accomplit son ceuvre lors-
qu’elle aide ’homme a prendre conscience de son éternité ). Loin d’étre
un choix dans le temps, Pacte de la liberté est un choix entre le temps et
I’éternité. » (5

M. J. Chaix-Ruy présente un point de vue qui n’est pas sans analogie
avec celui de M. Berger quand il oppose a la conception d’une liberté fondée
sur une contingence radicale une idée inspirée de Kant, celle d’un temps
intelligible dont celui que nous apercevons et ol nous croyons vivre n’est
qu'une image déformée. L’option par laquelle nous choisissons de nous
qualifier par des actes dont s’impose a nous le déterminisme — comme le
gel solidifie ’élan du jet d’eau — nous impose une structure. L’acte libre
est celui qui nous installe dans ce temps réel.

Dans plusieurs communications, la liberté est liée a I’idée de valeur en
méme temps qu’a celle de choix.

M. Le Senne analyse le rapport du caractére et de la liberté. Le carac-
tére n’est que la structure congénitale et incompléte qui précéde et condi-
tionne les acquisitions de I'individu au cours de son histoire. Le moi, recevant
de ce caractére et de la formation d’enfance des orientations, des visées, va
¢étre engagé dans des conflits, soit entre telles puissances du caractére, soit
entre celles-ci et la situation naturelle ou humaine du moi. Ainsi émerge
la conscience de la liberté et le pressentiment d’une valeur. « Peu a
peu a la visée naturelle de valeur se substitue la vocation ol se composent
les tendances caractérielles du moi, les conclusions de ses épreuves et ses
options ; et cette vocation s’objective dans une mission. » (6

M. Eugéne Dupréel, opposant la philosophie des valeurs aux philoso-
phies de D’Etre, distingue des valeurs absolues, comme la vérité, et des
valeurs relatives, comme celles de réalité. Il existe des clés ou techniques
de détermination correspondant chacune 4 un type de réalité relative. Le

(Y) Actes, Editions de la Baconniére, Neuchitel (un vol., VIII, 423 p.), p. 95.
(*) Page 96. — (3) Page g5. — (4) Page 66. — (5) Page 72. — (%) Page 159-160,

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXVII (N° 157, 1930) 19



290 SAMUEL GAGNEBIN

‘déterminisme est la notion clé de la technique industrielle; la notion de
personne capable de choisir et de mériter est la notion clé de la technique
sociale et chacune de ces deux techniques permet également la prévision
dans des conditions ou I’autre ne la permet pas.

Dans une communication intitulée: La [iberté comme agent de trans-
mission des valeurs, M. Jean Pucelle déclare qu’il n’est pas de valeur sans.
option. Il semble alors que nous soyons enfermés dans le domaine du sub-
jectif. « Cependant toute décision de valorisation aspire a trouver en autrui
un répondant, un écho qui consolide la valeur et qui Pauthentifie» (O, de
sorte que toute valeur est au point de « rencontre du jugement qui les insti-
tue et du consentement qui les ratifie » @),

M. M.-J. Lefebvre, a propos de l’ambiguité de la notion de liberté,
montre que la liberté ne peut étre congue ni comme une propriété de Pétre,
ni comme un état de totale libération, mais comme «une valeur qui, sur-
‘gissant a l'intersection de ces deux sens, est nécessairement ambigué» (),
«nous ne nous estimons libres que dans la mesure ou nous avons le senti-
ment de nous libérer... c’est-a-dire que nous ne nous estimons libres vis-a-vis
d’un ordre donné de contraintes et de sollicitations que parce que nous
adhérons volontairement a un autre ordre » @). Il semble qu’il y ait autant
de degrés de liberté qu’il y a d’ordres possibles, et que ces ordres se distin-
guent eux-mémes les uns des autres par la plus ou moins grande difficulté
que nous éprouvons a y adhérer. La liberté est ainsi a conquérir comme
une fin, mais cela suppose que nous la possédons déja. C’est un état (grice)
a quoi nous aspirons en méme temps que le moyen (nature) de parvenir
a cet état. Mais, dans ’un et ’autre de ces cas extrémes, la liberté est congue
comme une chose incapable d’expliquer notre plus commun destin qui ne
s’éclaire que dans son ambiguité.

On trouve une pensée en étroite parenté avec celle qui vient d’étre indi-
quée dans la communication de M. Hubert Frére qui constitue peut-étre
un testament philosophique puisque nous avons eu le regret d’apprendre
la mort de ce vaillant philosophe. Pour lui aussi, la liberté ne peut étre
congue que comme une libération. « Cependant ’homme qui pense se libérer
intérieurement a nécessairement le sentiment d’avoir entrepris sa libération
morale a la faveur d’un premier geste de liberté absolue et de soutenir son
entreprise au prix d’une série indéfinie de pareils gestes, celui du choix
originel. La série d’étapes destinées a étre reniées tour a tour au profit
d’étapes ultérieures est tenue pour progressive.» (s} Et Pon n’échappe a
Pantinomie d’une liberté originelle et d’une libération définitive qu’en for-
mulant une loi de progrés. M. Frére fonde cette loi sur des constatations
positives a savoir sur une tendance «a détacher essentiellement ’homme
de sa souche zoologique, non moins qu’a le retenir sur sa pente méca-
nisante » (6),

() Pages 164-165. — (3) Page 164. — (3) Page 171. — (4) Page 171.
(5) Page 220. — (%) Page 224.



LIBERTE ET CHOIX 291

L’antinomie ou l’ambiguité dont nous venons de parler est précisée
dans Pexposé de M. V. Jankélévitch qui pense que la liberté repose sur
I'imprévisibilité de P'avenir. Quel qu’il soit effectivement, mon choix aura
été explicable parce que dans la profondeur inépuisable des déterminismes
on peut trouver des raisons suflisantes pour tous les événements possibles.
Mais on aurait beau concevoir un ordre, une légalité, auquel le sujet serait
soumis, serait-ce celui d’é¢chapper a la prévision, que nous ne pourrions
prévoir ce choix, car nous ne savons pas encore sur quel plan de conscience
la personne se fixera ; en effet, la conscience déborde de toutes les figures
qui la délimitent. L’homme ne tient pas dans sa notion abstraite. Notre
nature est ce pouvoir d’étre hors de toute nature, et en premier lieu de la
notre propre. La liberté n’est rien, elle sera ; elle n’existe pas, mais devient ;
clle se fait. (¥ Et parce qu’elle est libération, elle permet d’espérer. On
rejoint ici, dans les termes mémes, ’éloquente communication de M. Eugéne
Minkowski: «Etre libre n’est rien, se libérer, devenir libre, aspirer a la
liberté est tout. » (2)

Pour tous ces auteurs, la liberté est congue comme le choix d’un ordre,
Poption d’une hiérarchie des valeurs. En ce sens, la liberté serait une capa-
cité d’autonomie, que cette autonomie soit congue comme ’adhésion a un
ordre préexistant, ou comme la création originale d’un systéme de normes.
De plus, la sincérité ou l’authenticité serait la condition fondamentale de
la libération. Comme le note trés bien M. G. Mottier, Spinoza lui-méme,
en élargissant la conscience humaine jusqu’«a saisir dans les innombrables
péripéties du drame cosmique les manifestations de son propre travail » (),
fonde cette autonomie. Mais, bien que le début du Traité de la réforme de
entendement montre comment Spinoza a choisz la voie qui ’améne a conce-
voir que toutes choses (et en conséquence I’dme humaine) dépendent de
Dieu quant a Pessence et quant a Pexistence, cette conclusion exclut l'idée
de choix et celle de possible.

Plusieurs auteurs des Actes se référent a cette liberté sans choix. Pour
certains, la liberté n’exclut pas le choix, mais elle ne 'implique pas et cela
semble étre le cas de Descartes, d’aprés un texte cité dans plusieurs com-
munications (Méditation quatriéme ou Lettre 4 Mersenne du 27 mai 1641) :
« Car si je connaissais toujours clairement ce qui est vrai et ce qui est bon,
je ne serais jamais en peine de délibérer quel jugement et quel choix je
devrais faire; et ainsi je serais entiérement libre, sans jamais étre indiffé-
rent.» MM. Pierre Thévenaz et Jean Wahl montrent que Kierkegaard
adopte un point de vue semblable.

En analysant la pensée de Malebranche et en partant de I’adage socra-
tique : nul n’est méchant volontairement (qui devient évident si I’on con-
sent 4 Pentendre en un sens formel ou il affirme simplement que Pétre
pensant ne saurait agir contre son jugement), M. Joseph Moreau montre

(*) Page 207. (*) Page 31. (3) Page 131.



202 SAMUEL GAGNEBIN

que la libération morale authentique porte sur les fins et non sur les moyens
seulement, comme le veulent Aristote et les philosophes qui nient qu’il y
ait une science des fins. Dés lors, si nous ne sommes capables que de pen-
ser a des objets sensibles, nous serons dominés par le déterminisme des
intéréts. Mais, si nous pouvons nous détacher de notre nature sensible,
nous atteindrons la liberté du sage ou autonomie de la volonté coincide
avec la pleine détermination rationnelle et tout choix sera exclu. Clest
dans Pantagonisme entre le déterminisme des impulsions sensibles et la
détermination suivant des valeurs rationnelles que le choix trouve a s’exercer.

D’autres auteurs cependant pensent qu’en réalité I'idée de liberté doit
exclure I'idée de choix.

L’acte est libre, déclare M. Marcel Barzin, quand il est déterminé uni-
quement par notre sentiment des valeurs. Il cesse de I’étre lorsque inter-
viennent des facteurs extérieurs pour empécher ces valeurs, émergées du
fond de notre conscience, de s’incarner dans notre action. Cependant, nous
ne sommes pas libres d’éprouver la valeur d’un objet, mais elle s’impose
a nous. Et cette expérience de nos valeurs détermine complétement I’action.
Pouvoir obéir 4 des motifs qui sont vraiment nétres, voila la liberté.

En étudiant le role de la liberté dans la création artistique, M. J.-Claude
Piguet parvient a cette conclusion qu’« une norme artistique se présente a
la réflexion abstraite comme un produit de la création, alors qu’elle est
pour la conscience vivante la forme que prend I’acte méme de la création.
La liberté créatrice n’est donc pas une liberté de choix, mais une liberté
de Dacte. » (¥

Mais c’est M!'® Jeanne Hersch qui, dans une communication trés ori-
ginale, expose comment on est amené a concevoir la liberté sans le choix :
Etre libre, c’est vouloir pleinement. Or celui qui délibére ne veut pas encore
puisque alors il attend d’étre déterminé et qu’il ne peut pas encore étre
sa volonté méme. Il n’est donc pas libre, il ne pourrait pas encore vouloir
Pétre. Quand les termes du choix se sont trouvés abolis par sa volonté, il
a été libre. Et plus cette abolition a été radicale et exclusive, plus il a vécu
I’évidence de la liberté. ‘

La liberté ne doit pas non plus étre congue comme une affirmation de
soi «contre» les contraintes extérieures, matérielles ou sociales. Etre libre,
c’est étre libre d’agir et agir c’est se tourner vers ce qui n’est pas soi, c’est
poursuivre une fin hors de soi. De sorte que le monde extérieur n’est nulle-
ment un adversaire et un obstacle. Il devient au contraire I'instrument de
la liberté.

Dans sa volonté d’atteindre l'immédiat, M!e Hersch ne semble pas
admettre que, non pour se regarder délibérer, mais pour délibérer réellement,
il faut déja vouloir et qu’il faut vouloir une solution pour la trouver. Cest
souvent en cherchant la solution des difficultés que présente une situation,

(*) Page 338.



LIBERTE ET CHOIX 293

c’est-a-dire en délibérant, qu’on accomplit Pacte de volonté le plus carac-
térisé, Il ne semble pas y avoir de place dans cette conception de la liberté
pour le souci qu’on peut avoir, en agissant, de négliger une valeur plus
haute. Qui pourrait se vanter de ne négliger aucune valeur qu’une réflexion
ferait juger plus grande que celle que ’on poursuit ?

M!e Hersch parait considérer que le refus d’agir ne peut étre la mani-
festation d’une véritable liberté. Et dans ’attente anxieuse, ou l'on ne
peut agir que comme un automate, 11 y a cependant place pour la liberté
gqu’on retrouve par un consentement de tout ’étre 4 la puissance qui vous
constitue.

Il y a sans doute une liberté sans choix comme le remarque Descartes.
Le mathématicien le sait trés bien lorsqu’il trouve /z solution d’un pro-
bléme ou la méthode pour résoudre une difficulté d’ordre général, ce qui
lui donne au plus haut degré le sentiment de la liberté. Mais il faut remar-
quer que Pexclusion du choix n’est pas a confondre avec celle du possible.

Comme presque tous les auteurs des Actes Pont reconnu, la liberté
implique la pensée. Or la pensée se rapporte aussi bien au réel qu’au possible.
Par exemple, dans I’acte de tirer par le bras un inconnu qui allait se faire
écraser, les perceptions de lauto et de P'inconnu ont déclenché en nous
Pestimation de la possibilité de la rencontre par I'appréciation des trajec-
toires et des vitesses de l’auto aussi bien que de I'inconnu. Clest l'idée de
Pévénement possible qui déclenche Paction sans choix. «Il faudrait d’ail-
leurs se demander si toute théorie de la liberté ne doit pas supposer une
théorie de la possibilité » @ affirme M. Jean Wahl

Il ne faut donc pas confondre le choix et le possible. Il n’y a pas de
réel sans possible, dans notre pensée. Les idées de vérité et de réalité sont
complémentaires, je veux dire que, tout a la fois, elles s’impliquent et sont
irréductibles I'une a P'autre. Il en est de méme des idées de liberté et de
déterminisme comme le montre M. F. Gonseth dans un ouvrage, Détermi-
nisme et libre arbitre 2 auquel deux des communications des Actes se référent.

En me limitant a un aspect trés particulier du probléme de la liberté,
il me semble avoir déja montré les richesses que fournissent les communi-
cations faites au Congrés de Neuchatel et la profondeur a laquelle s’est
maintenue la recherche d’une conception véritable de la liberté.

- Neuchitel. Samuel GAGNEBIN.

(*) Page 101.
(*) Editions du Griffon, Neuchitel, 2¢ éd.



	Liberté et choix : à propos des actes du congrès de Neuchâtel

