
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 157

Artikel: Étude critique : institution et événement

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

INSTITUTION ET EVENEMENT

Nous ne saurions présenter plus clairement la thèse de l'ouvrage de

Jean-Louis Leuba te) qu'en reproduisant ces lignes de sa conclusion :

« L'œuvre de Dieu est, d'une part, une institution. Dieu dépose son œuvre
dans des éléments de sa création, qu'il a lui-même choisis. Il a choisi Adam,
l'homme, pour en faire par excellence le dépositaire de son œuvre. La ligne
d'élection se continue par Noé, Abraham, David et Joseph, jusqu'au Christ.
Le Christ lui-même confirme cette élection en choisissant les Douze,
représentants du peuple élu et en s'adressant d'abord aux Juifs. Dans l'institution,
l'œuvre de Dieu est liée aux créatures élues : Dieu ne se renie pas. — D'autre
part, l'œuvre de Dieu est un événement. En dehors des institutions qu'il a

lui-même établies, Dieu agit par sa puissance souveraine. La conception du
Christ a lieu en dehors de la lignée dynastique de la maison de David, son
ministère se constitue en dehors de Jérusalem et de la Judée, et la seigneurie
du Ressuscité s'atteste en dehors de Jérusalem. De même l'origine de l'apostolat

de Paul est indépendante de l'apostolat institutionnel des Douze et
les païens sont convertis à l'Evangile en dehors du peuple d'Israël. Dans
l'événement, l'œuvre de Dieu n'est pas liée aux créatures élues. Dieu est
libre et souverain. — Mais l'institution et l'événement, les deux modes de

l'œuvre de Dieu, bien qu'étant distincts ne sont pas séparés, ni contradictoires.

Ils sont unis, ils s'accomplissent mutuellement, procèdent tous deux
de la même volonté divine. » <2'

L'auteur s'est proposé de mener à bien une étude de théologie biblique
et se défend d'en dépasser les limites te), aussi tirerons-nous la matière de

notre critique la plus générale du titre même de son livre : L'institution et
l'événement. Il eût été bon, et ce sera notre première réserve, de définir dès

la première page ces termes qui, visiblement, ne sont pas employés dans
leur sens courant. Ne chicanons pas sur le premier ; admettons que la Bible

L'institution et Vévénement. Les deux modes de l'œuvre de Dieu selon le
Nouveau Testament. Leur différence, leur unité. Neuchâtel-Paris, Delachaux et
Niestlé, 1950, 141 p.

(2) Page 113. — (3) Pages 5, 113, 124.



272 CHARLES MASSON

parle d'institutions comme la famille, la royauté, le sacerdoce, le sacrifice
et d'autres encore ; le lecteur néanmoins ne peut se défendre de l'impression
que, dans l'ouvrage de M. Leuba, la notion d'institution est singulièrement
extensible, et nous n'en voulons pour preuve que le premier alinéa de la
citation ci-dessus. Mais que dire de « l'événement » Selon le dictionnaire,
c'est « tout ce qui arrive », mais selon M. Leuba, l'événement est moins « ce

qui arrive » que l'action souverainement libre de Dieu qui produit « ce qui
arrive ». Notre auteur est amené ainsi à parler d'assez étrange manière de

« l'événement de l'intervention de Dieu » te); expression déterminée qui
montre bien ce que le terme d'événement, à lui seul, a de flottant dans son
livre. Ce qui est beaucoup plus grave à nos yeux, c'est que les termes d'îns-
titution et d'événement ne se rencontrent pas dans la Bible, ce qui laisse

penser, non pas nécessairement que les réalités qu'ils désignent en sont
absentes, mais bien que l'intérêt des écrivains bibliques ne portait pas sur
elles. Mais alors, nous le demandons, est-il de saine méthode, en matière de

théologie néotestamentaire, de conduire son étude à la lumière de deux
notions étrangères au Nouveau Testament C'est, à tout le moins, courir
le risque de verser le contenu du Nouveau Testament dans des formes qui
ne sont pas faites pour le recevoir, c'est lui imposer une systématisation à -

laquelle il est réfractaire. L'étude de M. Leuba n'a pas échappé à ce danger.
Quelle que soit la place faite à l'exégèse, du commencement à la fin, nous
sommes en présence d'une magistrale systématisation, œuvre d'une pensée

vigoureuse, servie par une langue d'une clarté et d'une souplesse
remarquables, mais systématisation qui ne cesse de faire violence aux données

du Nouveau Testament. Nous pourrions le montrer par de nombreuses
observations de détail, nous devons nous borner à examiner, et trop
sommairement, les trois points sur lesquels l'auteur s'efforce de mettre en lumière
ce qu'il appelle « le dualisme néotestamentaire fondamental » (*), le dualisme
de l'institution et de l'événement.

C'est en la personne du Christ qu'il apparaît d'abord, dit M. Leuba,
dans la première partie de son livre. Les titres christologiques, selon lui,
se répartissent en deux groupes. Celui des « titres institutionnels » comprend
les titres de Christ, Fils de David, Roi d'Israël, Fils de Dieu, qui « témoignent
tous d'une conception statique, et, si l'on peut dire, dynastique de la
personne de Jésus. Jésus est le descendant de David, l'héritier d'une succession

longuement préparée, d'une royauté qu'il possède de droit divin » te). Dans

un second groupe rentrent les titres dits « spirituels », « parce que tous les

trois témoignent d'une conception de la personne de Jésus qui accorde une

grande importance à l'intervention constante, souveraine et soudaine, de

l'Esprit de Dieu » te), et ce sont les titres de « Fils de l'Homme, Kyrios
(Seigneur) et Serviteur (de l'Eternel) ». Cette classification des titres
christologiques paraît arbitraire. Le titre de Fils de. Dieu, même « avant la

(') Pages 116, 118. — (J) Page 121. — (3) Page 11. — (4) Page il.



INSTITUTION ET ÉVÉNEMENT 273

résurrection » te), n'est pas un titre « institutionnel », car il n'est pas un
équivalent du titre de Christ, et quand il l'accompagne, dans les évangiles
synoptiques déjà, il lui confère un contenu spirituel sur lequel les évangélistes

ne se trompaient pas (p. ex. : Mat. xvi, 16 ; Mat. xi, 27 ; Mat. xxiv,
36). On ne comprend pas non plus pourquoi le titre de Serviteur figure dans
le groupe des titres spirituels, alors qu'il désigne aussi Jésus comme celui

qui accomplit la prophétie (Mat. xn, 17), et une prophétie étroitement
liée à l'œuvre de Dieu en Israël (Es. lui). Le titre de Christ relève sans
doute de la tradition messianique vétérotestamentaire, mais la réserve de

Jésus à l'égard de ce titre est si frappante, que M. Héring a cru pouvoir
soutenir la thèse que Jésus n'a pas eu conscience d'être le Christ, mais bien
le Fils de l'Homme te). Sans adopter cette thèse extrême, il faut reconnaître

que, selon les synoptiques, Jésus a eu conscience d'être le Christ, mais sous
des apparences singulièrement déconcertantes, non pas le Christ qu'Israël
attendait pour sa délivrance et sa gloire, mais le Christ que « la chair et
le sang» ne pouvaient discerner (Mat. xvi, 17), qui apporterait à Israël,

par sa mort et sa résurrection, le pardon des péchés et la repentance (Actes v,
31), bref, le Christ dont la messianité ne serait confessée que par le nouveau
peuple de Dieu, la communauté de ceux qui croiraient en Lui. Que reste-
t-il du caractère « institutionnel » du titre de Christ, dont Jésus lui-même a

déclaré qu'il ne l'assumait point sans être occasion de « scandale » (Mat. xi,
1-6), tandis que l'apôtre Paul devait dire qu'un « Christ crucifié » est « scandale

pour les Juifs » (I Cor. 1, 23)
S'il faut parler de « dualisme christologique », le Nouveau Testament

nous invite à le chercher ailleurs que dans la distinction d'un aspect «

institutionnel » et d'un aspect « spirituel » de la personne du Christ, distinction
qui s'exprimerait dans le couple des titres Christ-Fils de l'Homme ou
Christ-Seigneur. Le « dualisme christologique » fondamental est celui de

l'homme-Dieu, exprimé par le nom propre Jésus et un titre, par exemple,
tel que celui de Christ (Mat. vm, 29), ou celui de Seigneur (Phil. n, io-ll).
Que l'homme qui a porté dans l'histoire le nom de Jésus, soit le Christ, le

Fils de l'Homme, le Seigneur, dans l'unité d'une personne, voilà le fait
fondamental que la foi seule peut saisir par le Saint-Esprit (I Cor. xn, 3).
Aussi n'est-ce point par hasard que « le docétisme ait été la grande hérésie

christologique de l'antiquité » te), déjà combattue par la première épître de

Jean (il, 22 et iv, 2 et 3). Le véritable « dualisme christologique » a trouvé
son expression la plus paradoxale dans la grande affirmation johannique :

«La Parole s'est faite chair» (Jean 1, 14). Or, M. Leuba ne cite jamais
Jean 1, 14, comme si l'événement de l'incarnation était en dehors de la
perspective de son étude. Selon le Nouveau Testament, le mystère de la

personne du Christ est trop riche pour n'être considéré que sous les deux

(') Page 11. — (') Le Royaume ie Dieu et sa venue. Paris, 1937.
(3) O. Cullmann, Christ el le temps, p. 89.

»ev. de theol. et de phil. — n. s., t. xxxvin (n° 157, 1950) 18



274 CHARLES MASSON

aspects qui ont retenu l'attention de notre auteur. Il comporte au moins
trois aspects essentiels s'exprimant dans ces trois titres : le titre de Christ,
qui définit la personne de Jésus par son rapport avec la révélation de Dieu
en Israël ; le titre de Fils de l'Homme, qui la définit par son rapport avec
la révélation eschatologique ; le titre de Fils de Dieu qui, l'Eglise l'a reconnu
dès l'origîne, définit Jésus par son rapport unique avec Dieu.

Qu'en est-il du « dualisme apostolique » auquel M. Leuba consacre la
deuxième partie de son livre « L'apostolat institutionnel des Douze, dit-il,
et l'apostolat charismatique de Paul sont les deux piliers de l'apostolat
selon le Nouveau Testament. L'apostolat institutionnel des Douze est le
lien qui unit d'une part la nouvelle alliance à l'ancienne, d'autre part l'Eglise
primitive au ministère du Christ en Galilée et en Judée. L'apostolat
charismatique de Paul exprime la rupture entre le particularisme de l'ancienne
alliance et l'universalisme de la nouvelle, de même que la différence entre
l'œuvre, encore cachée, du Christ historique et l'œuvre éclatante du
Ressuscité. » te) La distinction entre un apostolat « institutionnel » et un apostolat

« charismatique » a-t-elle un fondement solide dans les textes
Evitons d'abord une erreur souvent commise et ne confondons pas l'élection

des Douze par Jésus pendant son ministère galiléen (Marc m, 13-19)
et l'apostolat des Douze attesté par le livre des Actes, qui, à l'exception
de vi, 2, les appelle toujours « les apôtres » et jamais les Douze. L'institution
du groupe des Douze par Jésus signifiait que sa venue concernait tout
Israël et était l'ultime appel de Dieu à son peuple. Le nombre douze se

référait certainement aux douze tribus d'Israël et désignait en ces hommes
« Jesu Mitarbeiter in seinem Ringen um sein eigenes Volk », comme l'a
dit Rengstorf te). Or, M. Leuba l'a noté lui-même, il ressort des passages
des Synoptiques qui racontent l'envoi des Douze en mission (Mat. x, 1 sq.
Marc vi, 7 sq. Luc ix, 1 sq.) « que cette mission est temporaire et que
les évangélistes ne qualifient les Douze d'apôtres, avant la résurrection,
qu'en rapport avec la mission précise qui leur est confiée (Mat. x, 1-2 et

par., Marc vi, 30 et par.) Après leur retour, ils sont à nouveau appelés
les Douze, sans plus, ou les Douze disciples. Ils ne sont plus apôtres. »

« l'apostolat définitif ne leur sera conféré que par le Ressuscité. » te) Si
donc les Douze sont apôtres après la mort et la résurrection, comme le veut
le livre des Actes, c'est qu'ils tiennent du Ressuscité lui-même la mission

qui fait d'eux les envoyés du Christ, et ils exercent leur apostolat avec la
puissance du Saint-Esprit qu'ils ont reçu le jour de la Pentecôte (Actes 1, 8 ;
11, 1-4) et qu'ils ne cesseront de recevoir (iv, 31). En est-il autrement de

Paul Il n'y a aucune raison de le penser. Paul lui aussi tient sa mission

(') Page 80. — (*) Th. Wb., II, p. 327, 4. — (3) Page 52.



INSTITUTION ET ÉVÉNEMENT 275

du Ressuscité qui lui est apparu sur le chemin de Damas (I Cor. ix, 1 ;

xv, 3-11 ; Gai. I, 15-16) et lui aussi l'exerce par la puissance du Saint-

Esprit (Actes ix, 17 ; I Cor. 11, 4 et 5 ; I Thess. 1, 5, etc.). Paul, il est vrai,
a été appelé à l'apostolat dans d'autres conditions que les Douze, « par
l'intervention bouleversante du Ressuscité dans sa vie » te) et contre toute
attente, car il persécutait l'Eglise (I Cor. xv, 9; Gai. 1, 13 ; Phil. ni, 6;
Actes vm, 3). Mais, bien que la tradition évangélique ait eu tendance à la
minimiser, il ne faut pas oublier la crise terrible que la passion de Jésus

fut pour les Douze : Judas l'a livré, Pierre l'a renié, tous l'ont abandonné.
Seules les apparitions du Ressuscité et la mission reçue de lui ont pu les

regrouper, les ramener à Jérusalem et faire d'eux les apôtres. Eux non plus
n'auraient pas été apôtres sans « l'intervention bouleversante du Ressuscité

dans leur vie » et sans le don du Saint-Esprit. En quoi leur apostolat
est-il moins « charismatique » que l'apostolat de Paul

Aussi bien l'apôtre Paul lui-même ne sait-il rien des deux apostolats

que M. Leuba se plaît à distinguer. Sans doute dénonce-t-il des « pseudoapôtres

» (II Cor. xi, 13), mais en face d'eux il n'y a que les apôtres. Il constate

que Dieu a établi dans l'Eglise « d'abord des apôtres » (I Cor. xn, 28) ;

il connaît ceux qui étaient « apôtres avant lui » (Gai. 1, 17) ; il confesse que
parmi « tous les apôtres » (I Cor. xv, 7), il est le dernier venu et, de par les

circonstances de sa vocation, «l'avorton» (I Cor. xv, 8 et 9), mais enfin,
comme les autres, il est « apôtre, non envoyé par des hommes et pas non
plus par l'intermédiaire d'un homme, mais par Jésus-Christ et Dieu, le
Père » (Gai. 1, 1). S'il y a une différence entre son apostolat et celui de Pierre,
ce n'est pas différence d'origine ou de nature, mais seulement de but. Paul
est chargé de l'évangélisation des incirconcis comme Pierre de celle des

circoncis (Gai. n, 7) ; Paul est «l'apôtre des Gentils» (Rom. xi, 13), alors

que les Douze, leur nom même l'indique, étaient les apôtres d'Israël te),

tous apôtres de Jésus-Christ, au service du même Seigneur, par la puissance
du Saint-Esprit.

La manière dont M. Leuba présente les relations des Douze avec Paul

et, réciproquement, appelle de nombreuses réserves. Traitant de ce problème
historique, il n'a pas poussé la critique assez loin dans l'étude des textes
relatifs à la conférence de Jérusalem et à l'incident d'Antioche (Actes xv,
1-35 ; Gai. u, i-ii et 12-21), qui à eux seuls demanderaient une étude
nouvelle. Nous n'ajouterons donc rien à notre objection majeure aux conclusions
relatives aux apôtres : le « dualisme apostolique » que M. Leuba croit devoir
statuer entre « l'apostolat institutionnel » des Douze et « l'apostolat
charismatique » de Paul ne peut se réclamer du témoignage du Nouveau Testament.

O Page 54;
(2) Pourquoi M. Leuba n'a-t-il pas tiré meilleur parti de l'article òuuoeKO,

rédigé par Rengstorf, dans Th. Wb., II, p. 235-236



276 CHARLES MASSON

Examinons maintenant la troisième et dernîère partie du livre qui traite
de l'Eglise et dont voici la thèse principale : « L'Eglise institutionnelle du
judéo-christianisme et l'Eglise spirituelle du pagano-chrîstianisme sont les

deux piliers de l'ecclésiologie néo-testamentaire. L'Eglise judéo-chrétienne
groupée autour de Jérusalem, son centre sacral, constitue à la fois l'aboutissement

de l'Israël du passé et le point de départ du nouvel Israël. L'Eglise
pagano-chrétienne manifeste la rupture entre l'ancien et le nouvel Israël.
Ces deux caractéristiques fondamentales commandent toutes les différences

qu'on observe entre les deux Eglises : l'Eglise judéo-chrétienne se

développe selon un principe immanent qui n'est autre que l'Esprit iéposê en elle.

L'Eglise pagano-chrétienne surgit te) partout où, chez les païens, l'Esprit
manifeste son activité souveraine. » te)

La distinction entre l'Eglise judéo-chrétienne « institutionnelle » et

l'Eglise pagano-chrétienne « spirituelle » est-elle valable U y a de fortes
raisons d'en douter.

Selon M. Leuba, « l'Eglise judéo-chrétienne tire son origine d'un acte
de fondation. Les premiers disciples sont le fondement de l'Eglise judéo-
chrétienne, posé par Jésus durant son ministère, confirmé par le Ressuscité

et par l'envoi de l'Esprit » te). « Les premiers disciples » (entendez les Douze)
« fondement de l'Eglise judéo-chrétienne » Voilà qui s'accorde assez mal
avec la fameuse déclaration de l'épître aux Ephésiens (11, 20)' sur l'Eglise
édifiée « sur le fondement des apôtres et des prophètes », car ce texte ni
connaît qu'un seul fondement de l'unique Eglise de Dieu, et, selon toute
vraisemblance, les apôtres sont ici les Douze et Paul. Mais voici qui est

plus grave. Selon l'Evangile de Matthieu, l'Evangile de l'Eglise judéo-
chrétienne palestinienne, Jésus pendant son ministère a reconnu à Pierre,
le premier confesseur de sa messianité, la qualité de « pierre sur laquelle il
édifiera son Eglise» (Mat. xvi, 17) te). Et le rôle que Pierre a joué dans

l'Eglise primitive témoigne de l'accomplissement de la parole du Seigneur.
L'Eglise judéo-chrétienne de Jérusalem a été rassemblée par la prédication
de Pierre, annonçant le Christ crucifié et ressuscité, appelant Israël à la

repentance par la Parole rendue efficace par le Saint-Esprit (Actes n-v).
L'Eglise pagano-chrétienne a-t-elle une autre origine M. Leuba en paraît
persuadé, quand, à la « fondation » de l'Eglise judéo-chrétienne, il oppose le
« surgissement » de l'Eglise pagano-chrétienne te) et ses communautés
« fondées directement par l'Esprit » (6). Serions-nous en présence d'un
phénomène de génération spontanée d'ordre spirituel M. Leuba est trop averti

pour le prétendre. Il sait aussi bien que nous «l'origine des communautés

(') C'est nous qui soulignons. — (2) Page m. — (3) Page 91.
(4) On s'étonne que M. Leuba, désireux pourtant de mettre en lumière te

caractère institutionnel de l'Eglise judéo-chrétienne fondée par Jésus-Christ
pendant son ministère, ne cite pas le seul texte qu'il aurait pu invoquer : Mat. xvi,
18 et ne dise mot du : Tu es Petrus... dont l'Eglise romaine, institutionnelle s'il
en fût, se réclame avec l'insistance que l'on sait. — (5) Pages 90, 91. — (6) Page 105.



INSTITUTION ET ÉVÉNEMENT 277

pauliniennes dépend entièrement du message apostolique apporté par les

missionnaires et confirmé par le Saint-Esprit » te). N'est-ce pas exactement
ce qui s'est passé à Jérusalem Non, dit M. Leuba, car « les Juifs qui se

convertissaient à Jérusalem... entraient dans une Eglise déjà existante »,

étaient réunis « au groupe des premiers disciples et spécialement des

Douze » te). En était-il autrement en terre païenne Certainement pas.
Partout, Paul et ses compagnons, un Barnabas, un Silas, un Timothée,
d'autres encore, jouent le rôle joué à Jérusalem par «les premiers disciples»,
car on nous accordera que le nombre en l'occurrence importe peu. C'est

autour d'eux que se groupent les croyants gagnés par leur prédication du
Christ crucifié et ressuscité et par l'action du Saint-Esprit. Si à l'origine de

l'Eglise nous trouvons toujours l'apôtre te), la Parole et le Saint-Esprit,
l'Eglise judéo-chrétienne n'est pas plus « institutionnelle » en ses commencements

que l'Eglise pagano-chrétienne et l'Eglise pagano-chrétienne n'est

pas plus « spirituelle » que l'Eglise judéo-chrétienne.
Nous devons renoncer, faute de place, à discuter le problème historique

et théologique des rapports de l'Eglise judéo-chrétienne et de l'Eglise pagano-
chrétienne étudié par M. Leuba. Sur un point cependant, nous ne pouvons
nous taire, car il est d'importance capitale. Selon notre auteur, l'Eglise
institutionnelle judéo-chrétienne aurait reçu l'Esprit « une fois pour toutes »

le jour de la Pentecôte, si bien qu'« elle se développe selon un principe
immanent qui n'est autre que l'Esprit déposé en elle » te). Il ne s'agit pas
ici de l'exégèse d'un texte de plus ou de moins, mais de la notion même du

Saint-Esprit. Dans le Nouveau Testament, l'Esprit est toujours explicitement

ou implicitement l'Esprit de Dieu (Rom. vin, 9), de son Fils (Gai. iv, 6),
du Christ (Rom. vm, 9), du Seigneur (Actes v, 3 ; vi, 39) ; c'est dire qu'il
est toujours personnel. Est-ce par inadvertance, ou emporté par les exigences
de son système, que M. Leuba a imputé au Nouveau Testament l'assimilation

de l'Esprit à un « principe immanent » Comment Dieu, comment le

Seigneur se séparerait-il de son Esprit Comment le « déposerait »-il, fût-ce
dans la plus institutionnelle des Eglises En vérité, l'Eglise reçoit
continuellement l'Esprit, tant qu'elle demeure dans la communion de Jésus-
Christ, mais elle ne dispose jamais de l'Esprit, qui est l'action, la présence
souveraine du Seigneur. M. Leuba le sait aussi bien que nous. Cherchant
la raison « du déclin et de la disparition de l'Eglise judéo-chrétienne de

Palestine », il constate que dès qu'elle a prétendu « se constituer sur sa

propre tradition », elle s'est « privée de ce qui, en réalité, lui eût assuré la
vie : la foi en l'intervention sans cesse actuelle du Christ vivant » te). Autre-

(') Page 91.
(2) Page 91.
(3) Nous disons l'apôtre, mais nous savons bien que très tôt les porteurs de

l'Evangile ont été aussi des croyants sans mandat apostolique (cf. par ex. Actes xi,
19 et 20), ce qui ne change rien au fait que nous signalons.

(4) Page ni. — (s) Page 103.



278 CHARLES MASSON

ment dit, cette Eglise dite « institutionnelle » a vécu tant qu'elle est restée

ouverte à l'action de l'Esprit, mais elle est morte quand elle s'y est fermée.

A première lecture, l'ouvrage de M. Leuba impressionne par la virtuosité

avec laquelle l'auteur use de la dialectique de l'institution et de

l'événement. Seul un théologien doué d'éminentes qualités de systématicien
pouvait concevoir et composer cette œuvre admirablement construite et

équilibrée. Mais ce qui aurait fait la force d'une œuvre de théologie
systématique fait la faiblesse d'une œuvre de théologie du Nouveau Testament,

car le contenu du Nouveau Testament dans sa diversité, et en dépit de son
unité profonde, répugne à toute systématisation.

Tout l'effort de M. Leuba tend à établir que ce qu'il appelle « le dualisme
néotestamentaire fondamental », celui de l'institution et de l'événement,
« est constitutif de l'unité du Christ, des apôtres et de l'Eglise » (l), si bien

qu'il est « canonique » et qu'il n'est pas permis d'envisager « la nature, la

structure, l'unité, le témoignage, la vie de l'Eglise sur une autre base que
celle-là » te). On voit la portée que pourrait prendre cette thèse dans le débat

œcuménique, si elle était fondée. Or, en la confrontant avec le témoignage
du Nouveau Testament, nous avons constaté qu'elle ne l'est pas. Une étude
des rapports de l'institution, au sens propre du terme, avec l'action
souveraine de Dieu dans l'histoire de Jésus et de l'Eglise primitive montrerait,
croyons-nous, que l'institution, bien loin d'être coordonnée à l'action de

Dieu, lui est toujours subordonnée. Quant au « dualisme néo-testamentaire
fondamental », s'il en fallait parler, ce n'est pas le dualisme abstrait de

l'institution et de l'événement, mais la dualité vivante de Dieu et de l'homme,
de la souveraineté divine et de la liberté humaine, de l'action divine et de

l'action humaine, dualité réduite à l'unité en Jésus-Christ. En la personne
de Jésus, en effet, sont unis les divers titres christologiques qui la définissent,
et qui, nous l'avons vu, ne sauraient se répartir sans arbitraire en « titres
institutionnels » et « titres spirituels ». Le Christ seul unit les apôtres : les

Douze et Paul, car avec des missions différentes, ils sont « serviteurs du

Christ » (II Cor. xi, 23), ses ambassadeurs auprès du monde (II Cor. v, 20),

accomplissant la même œuvre, au service du même Seigneur. Et Christ
seul enfin assure l'unité de l'Eglise, de l'Eglise judéo-chrétienne et pagano-
chrétienne des origines et de l'Eglise déchirée d'aujourd'hui. Selon le Nouveau

Testament, il n'y a d'unité pour l'Eglise qu'en Christ, dans le Corps unique
dont il est la Tête, dans la communion du Saint-Esprit. Ou bien l'Eglise
déchirée est incapable de reconnaître l'unité qui lui est donnée en Christ,
et toute recherche de l'unité restera vaine, ou bien elle la reconnaîtra, et
elle saura la confesser et en témoigner devant le monde.

Charles MASSON.
Page 121. — Page 124.


	Étude critique : institution et événement

