Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 157

Artikel: Etude critique : institution et événement
Autor: Masson, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

INSTITUTION ET EVENEMENT

Nous ne saurions présenter plus clairement la thése de ouvrage de
Jean-Louis Leuba (0 qu’en reproduisant ces lignes de sa conclusion :
« L’ceuvre de Dieu est, d’une part, une institution. Dieu dépose son ceuvre
dans des éléments de sa création, qu’il a lui-méme choisis. I1 a choisi Adam,
Phomme, pour en faire par excellence le dépositaire de son ceuvre. La ligne
d’¢élection se continue par Noé, Abraham, David et Joseph, jusqu’au Christ.
Le Christ lui-méme confirme cette élection en choisissant les Douze, repré-
sentants du peuple élu et en s’adressant d’abord aux Juifs. Dans I'institution,
Peeuvre de Dieu est liée aux créatures élues : Dieu ne se renie pas. — D’autre
part, ’ceuvre de Dieu est un événement. En dehors des institutions qu’il a
lui-méme établies, Dieu agit par sa puissance souveraine. La conception du
Christ a lieu en dehors de la lignée dynastique de la maison de David, son
ministére se constitue en dehors de Jérusalem et de la Judée, et la seigneurie
du Ressuscité s’atteste en dehors de Jérusalem. De méme Porigine de Papos-
tolat de Paul est indépendante de I’apostolat institutionnel des Douze et
les paiens sont convertis a ’Evangile en dehors du peuple d’Israél. Dans
Pévénement, I'ceuvre de Dieu n’est pas liée aux créatures élues. Dieu est
libre et souverain. — Mais Dinstitution et ’événement, les deux modes de
Pceuvre de Dieu, bien qu’étant distincts ne sont pas séparés, ni contradic-
toires. Ils sont unis, ils s’accomplissent mutuellement, procédent tous deux
de la méme volonté divine. » 2

L’auteur s’est proposé de mener a bien une étude de théologie biblique
et se défend d’en dépasser les limites (3), aussi tirerons-nous la maticre de
notre critique la plus générale du titre méme de son livre : L’institution et
Pévénement. 11 elit été bon, et ce sera notre premiére réserve, de définir dés
la premiére page ces termes qui, visiblement, ne sont pas employés dans
leur sens courant. Ne chicanons pas sur le premier ; admettons que la Bible

(1) Linstitution et I'événement. Les deux modes de I'ceuvre de Dieu selon le
Nouveau Testament. Leur différence, leur unité. Neuchétel-Paris, Delachaux et
Niestlé, 1950, 141 p.

(?) Page 113. — (3) Pages 5, 113, 124.



272 CHARLES MASSON

parle d’institutions comme la famille, la royauté, le sacerdoce, le sacrifice
et d’autres encore ; le lecteur néanmoins ne peut se défendre de I'impression
que, dans 'ouvrage de M. Leuba, la notion d’institution est singuliérement
extensible, et nous n’en voulons pour preuve que le premier alinéa de la
citation ci-dessus. Mais que dire de «I’événement » ? Selon le dictionnaire,
c’est « tout ce qui arrive », mais selon M. Leuba, I’événement est moins «ce
qui arrive » que I’action souverainement libre de Dieu qui produit «ce qui
arrive ». Notre auteur est amené ainsi a parler d’assez étrange maniére de
«]’événement de lintervention de Dieu» (1), expression déterminée qui
montre bien ce que le terme d’événement, a lui seul, a de flottant dans son
livre. Ce qui est beaucoup plus grave a nos yeux, c’est que les termes d’ins-
titution et d’événement ne se rencontrent pas dans la Bible, ce qui laisse
penser, non pas nécessairement que les réalités qu’ils désignent en sont
absentes, mais bien que I'intérét des écrivains bibliques ne portait pas sur
elles. Mais alors, nous le demandons, est-il de saine méthode, en matiére de
théologie néotestamentaire, de conduire son étude a la lumiére de deux
notions étrangéres au Nouveau Testament ? C’est, a4 tout le moins, courir
le risque de verser le contenu du Nouveau Testament dans des formes qui
ne sont pas faites pour le recevoir, c’est lui imposer une systématisation a
laquelle il est réfractaire. L’étude de M. Leuba n’a pas échappé a ce danger.
Quelle que soit la place faite a l’exégése, du commencement a la fin, nous
sommes en présence d’'une magistrale systématisation, ceuvre d’une pensée
vigoureuse, servie par une langue d’une clarté et d’une souplesse remar-
quables, mais systématisation qui ne cesse de faire violence aux données
du Nouveau Testament. Nous pourrions le montrer par de nombreuses
observations de détail, nous devons nous borner a4 examiner, et trop som-
mairement, les trois points sur lesquels Pauteur s’efforce de mettre en lumiére
ce qu’il appelle «le dualisme néotestamentaire fondamental » (), le dualisme
de Plinstitution et de I’événement.

Ceest en la personne du Christ qu’il apparait d’abord, dit M. Leuba,
dans la premiére partie de son livre. Les titres christologiques, selon lui,
se répartissent en deux groupes. Celui des « titres institutionnels » comprend
les titres de Christ, Fils de David, Roi d’Israél, Fils de Dieu, qui « témoignent
tous d’une conception statique, et, si 'on peut dire, dynastique de la per-
sonne de Jésus. Jésus est le descendant de David, Phéritier d’une succession
longuement préparée, d’une royauté qu’il posséde de droit divin» ®). Dans
un second groupe rentrent les titres dits «spirituels », « parce que tous les
trois témoignent d’une conception de la personne de Jésus qui accorde une
grande importance a intervention constante, souveraine et soudaine, de
PEsprit de Dieu» @), et ce sont les titres de « Fils de PHomme, Kyrios
(Seigneur) et Serviteur (de I’Eternel) ». Cette classification des titres chris-
tologiques parait arbitraire. Le titre de Fils de Dieu, méme «avant la

(*) Pages 116, 118. — (%) Page 121. — (3) Page 11. — (4) Page 1I.

*



INSTITUTION ET EVENEMENT 273

résurrection » (), n’est pas un titre «institutionnel» car il n’est pas un
équivalent du titre de Christ, et quand il ’accompagne, dans les évangiles
synoptiques déja, il lui confére un contenu spirituel sur lequel les évangé-
listes ne se trompaient pas (p. ex.: Mat. xv1, 16 ; Mat. x1, 27 ; Mat. xx1v,
36). On ne comprend pas non plus pourquoi le titre de Serviteur figure dans
le groupe des titres spirituels, alors qu’il désigne aussi Jésus comme celui
qui accomplit la prophétie (Mat. x11, 17), et une prophétie étroitement
liée 2 Pceuvre de Dieu en Isragl (Es. rim). Le titre de Christ reléve sans
doute de la tradition messianique vétérotestamentaire, mais la réserve de
Jésus a Pégard de ce titre est si frappante, que M. Héring a cru pouvoir
soutenir la thése que Jésus n’a pas eu conscience d’étre le Christ, mais bien
le Fils de PHomme @), Sans adopter cette thése extréme, il faut reconnaitre
que, selon les synoptiques, Jésus a eu conscience d’étre le Christ, mais sous
des apparences singuliérement déconcertantes, non pas le Christ qu’Israél
attendait pour sa délivrance et sa gloire, mais le Christ que «la chair et
le sang» ne pouvaient discerner (Mat. xvi, 17), qui apporterait a Israél,
par sa mort et sa résurrection, le pardon des péchés et la repentance (Actes v,
31), bref, le Christ dont la messianité ne serait confessée que par le nouveau
peuple de Dieu, la communauté de ceux qui croiraient en Lui. Que reste-
t-11 du caractére «institutionnel » du titre de Christ, dont Jésus lui-méme a
déclaré qu’il ne ’assumait point sans étre occasion de «scandale » (Mat. xi,
1-6), tandis que 'apdtre Paul devait dire qu’un « Christ crucifié » est «scan-
dale pour les Juifs» (I Cor. 1, 23) ?

S’il faut parler de «dualisme christologique », le Nouveau Testament
nous invite 4 le chercher ailleurs que dans la distinction d’un aspect «insti-
tutionnel » et d’un aspect «spirituel » de la personne du Christ, distinction
qui s’exprimerait dans le couple des titres Christ-Fils de 'Homme ou
Christ-Seigneur. Le «dualisme christologique » fondamental est celui de
Phomme-Dieu, exprimé par le nom propre Jésus et un titre, par exemple,
tel que celui de Christ (Mat. viir, 29), ou celui de Seigneur (Phil. 11, 10-11).
Que ’homme qui a porté dans lhistoire le nom de Jésus, soit le Christ, le
Fils de PHomme, le Seigneur, dans l'unité d’une personne, voila le fait
fondamental que la foi seule peut saisir par le Saint-Esprit (I Cor. x11, 3).
Aussi n’est-ce point par hasard que «le docétisme ait été la grande hérésie
christologique de I’antiquité » @), déja combattue par la premiére épitre de
Jean (11, 22 et 1v, 2 et 3). Le véritable « dualisme christologique » a trouvé
son expression la plus paradoxale dans la grande affirmation johannique :
«La Parole s’est faite chair» (Jean 1, 14). Or, M. Leuba ne cite jamais
Jean 1, 14, comme si ’événement de Pincarnation était en dehors de la
perspective de son étude. Selon le Nouveau Testament, le mystére de la
personne du Christ est trop riche pour n’étre considéré que sous les deux

() Page 11, — (2) Le Royaume de Dieu et sa venue. Paris, 1937.
(3) O. CuLLmANN, Cbhrist et le temps, p. 8q.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XxxviuI (N° 157, 1950) 18



274 CHARLES MASSON

aspects qui ont retenu lattention de notre auteur. Il comporte au moins
trois aspects essentiels s’exprimant dans ces trois titres : le titre de Christ,
qui définit la personne de Jésus par son rapport avec la révélation de Dieu
en Israél; le titre de Fils de PHomme, qui la définit par son rapport avec
la révélation eschatologique ; le titre de Fils de Dieu qui, ’Eglise I’a reconnu
des Torigine, définit Jésus par son rapport unique avec Dieu.

Qu’en est-il du « dualisme apostolique» auquel M. Leuba consacre la
deuxiéme partie de son livre ? « L’apostolat institutionnel des Douze, dit-il,
et I’apostolat charismatique de Paul sont les deux piliers de Papostolat
selon le Nouveau Testament. L’apostolat institutionnel des Douze est le
lien qui unit d’une part la nouvelle alliance a ’ancienne, d’autre part I’Eglise
primitive au ministére du Christ en Galilée et en Judée. L’apostolat cha-
rismatique de Paul exprime la rupture entre le particularisme de l’ancienne
alliance et I’universalisme de la nouvelle, de méme que la différence entre
Pceuvre, encore cachée, du Christ historique et I’ceuvre éclatante du Res-
suscité, » (0 La distinction entre un apostolat «institutionnel » et un apos-
tolat « charismatique » a-t-elle un fondement solide dans les textes ?

Evitons d’abord une erreur souvent commise et ne confondons pas 1’élec-
tion des Douze par Jésus pendant son ministére galiléen (Marc 111, 13-19)
et I’apostolat des Douze attesté par le livre des Actes, qui, a I’exception
de vi, 2, les appelle toujours «les apétres » et jamais les Douze. L’institution
du groupe des Douze par Jésus signifiait que sa venue concernait tout
Israél et était 'ultime appel de Dieu a son peuple. Le nombre douze se
référait certainement aux douze tribus d’Israél et désignait en ces hommes
« Jesu Mitarbeiter in seinem Ringen um sein eigenes Volk», comme P'a
dit Rengstorf @. Or, M. Leuba I’a noté lui-méme, il ressort des passages
des Synoptiques qui racontent I’envoi des Douze en mission (Mat. x, 1 sq.=
Marc vi, 7sq.= Luc 1x, I sq.) «que cette mission est temporaire et que
les évangélistes ne qualifient les Douze d’apdtres, avant la résurrection,
qu’en rapport avec la mission précise qui leur est confiée (Mat. x, 1-2 et
par., Marc vi, 30 et par.) ... Aprés leur retour, ils sont a nouveau appelés
les Douze, sans plus, ou les Douze disciples. Ils ne sont plus apdtres. »
«... Papostolat définitif ne leur sera conféré que par le Ressuscité. » @ Si
donc les Douze sont apétres aprés la mort et la résurrection, comme le veut
le livre des Actes, c’est qu’ils tiennent du Ressuscité lui-méme la mission
qui fait d’eux les envoyés du Christ, et ils exercent leur apostolat avec la
puissance du Saint-Esprit qu’ils ont regu le jour de la Pentecote (Actes 1, 8 ;
11, I-4) et qu’ils ne cesseront de recevoir (1v, 31). En est-il autrement de
Paul ? Il n’y a aucune raison de le penser. Paul lui aussi tient sa mission

(*) Page 8o. — (3) Th. Wb., 11, p. 327, 4. — (3) Page s52.



INSTITUTION ET EVENEMENT 27¢

du Ressuscité qui lui est apparu sur le chemin de Damas (I Cor. 1x, 1;
xv, 3-11; Gal. 1, 15-16) et lui aussi Pexerce par la puissance du Saint-
Esprit (Actes 1x, 17; I Cor. 11, 4 et §5; I Thess. 1, 5, etc.). Paul, il est vrai,
a été appelé a lapostolat dans d’autres conditions que les Douze, « par
Pintervention bouleversante du Ressuscité dans sa vie» () et contre toute
attente, car il persécutait 'Eglise (I Cor. xv, 9; Gal. 1, 13; Phil. 11, 6;
Actes v, 3). Mais, bien que la tradition évangélique ait eu tendance a la
minimiser, il ne faut pas oublier la crise terrible que la passion de Jésus
fut pour les Douze : Judas I’a livré, Pierre I’a renié, tous ’ont abandonné.
Seules les apparitions du Ressuscité et la mission recue de lui ont pu les
regrouper, les ramener a4 Jérusalem et faire d’eux les apdtres. Eux non plus
n’auraient pas été apdtres sans « intervention bouleversante du Ressus-
cité dans leur vie» et sans le don du Saint-Esprit. En quoi leur apostolat
est-1] moins « charismatique » que ’apostolat de Paul ?

Aussi bien I’apétre Paul lui-méme ne sait-il rien des deux apostolats
que M. Leuba se plait a distinguer. Sans doute dénonce-t-il des « pseudo-
apotres » (II Cor. x1, 13), mais en face d’eux il n’y a que les ap6tres. Il cons-
tate que Dieu a établi dans ’Eglise « d’abord des apétres » (I Cor. x11, 28) ;
il connait ceux qui étalent « ap6tres avant lui» (Gal. 1, 17) ; il confesse que
parmi « tous les apétres» (I Cor. xv, 7), il est le dernier venu et, de par les
circonstances de sa vocation, «’avorton» (I Cor. xv, 8 et g), mais enfin,
comme les autres, il est «apdtre, non envoyé par des hommes et pas non
plus par Pintermédiaire d’un homme, mais par Jésus-Christ et Dieu, le
Pére» (Gal. 1, 1). §’i1 y a une différence entre son apostolat et celui de Pierre,
ce n’est pas différence d’origine ou de nature, mais seulement de but. Paul
est chargé de P’évangélisation des incirconcis comme Pierre de celle des
circoncis (Gal. 11, 7) ; Paul est «’apdtre des Gentils» (Rom. x1, 13), alors
que les Douze, leur nom méme P’indique, étaient les apdtres d’Israél @),
tous apOtres de Jésus-Christ, au service du méme Seigneur, par la puissance
du Saint-Esprit.

La maniére dont M. Leuba présente les relations des Douze avec Paul
et, réciproquement, appelle de nombreuses réserves. Traitant de ce probléme
historique, il n’a pas poussé la critique assez loin dans Pétude des textes
relatifs & la conférence de Jérusalem et a Iincident d’Antioche (Actes xv,
1-35 ; Gal. 11, 1-11 et 12-21), qui a eux seuls demanderaient une étude nou-
velle. Nous n’ajouterons donc rien a notre objection majeure aux conclusions
relatives aux apdtres : le « dualisme apostolique » que M. Leuba croit devoir
statuer entre «’apostolat institutionnel » des Douze et «’apostolat charis-
matique » de Paul ne peut se réclamer du témoignage du Nouveau Testament.

() Page ss. |
(*) Pourquoi M. Leuba n’a-t-il pas tiré meilleur parti de larticle dwbdexka,
rédigé par Rengstorf, dans Th. Wb., 11, p. 235-236 ?



276 CHARLES MASSON

Examinons maintenant la troisiéme et derniére partie du livre qui traite
de I’Eglise et dont voici la thése principale: « L’Eglise institutionnelle du
judéo-christianisme et 1’Eglise spirituelle du pagano-christianisme sont les
deux piliers de I’ecclésiologie néo-testamentaire. I'Eglise judéo-chrétienne
groupée autour de Jérusalem, son centre sacral, constitue a la fois ’aboutis-
sement de I’Israél du passé et le point de départ du nouvel Israél. L’Eglise
pagano-chrétienne manifeste la rupture entre I’ancien et le nouvel Israél.
Ces deux caractéristiques fondamentales commandent toutes les différences
qu’on observe entre les deux Eglises: I’Eglise judéo-chrétienne se déve-
loppe selon un principe immanent qui w'est autre que PEsprit déposé en elle.
I’Eglise pagano-chrétienne surgit (0 partout ou, chez les paiens, I’Esprit
manifeste son activité souveraine. » (2

La distinction entre DP’Eglise judéo-chrétienne «institutionnelle» et
IEglise pagano-chrétienne «spirituelle » est-elle valable ? Il y a de fortes
raisons d’en douter.

Selon M. Leuba, «I’Eglise judéo-chrétienne tire son origine d’un acte
de fondation. Les premiers disciples sont le fondement de I’Eglise judéo-
chrétienne, posé par Jésus durant son ministére, confirmé par le Ressuscité
et par ’envoi de ’Esprit » ). « Les premiers disciples » (entendez les Douze)
«fondement de I'Eglise judéo-chrétienne » ? Voila qui s’accorde assez mal
avec la fameuse déclaration de P’épitre aux Ephésiens (11, 20) sur I'Eglise
édifiée «sur le fondement des apétres et des prophétes», car ce texte ne
connait qu’un seul fondement de 'unique Eglise de Dieu, et, selon toute
vraisemblance, les apétres sont ici les Douze et Paul. Mais voici qui est
plus grave. Selon I’Evangile de Matthieu, ’Evangile de I’Eglise judéo-
chrétienne palestinienne, Jésus pendant son ministére a reconnu a Pierre,
le premier confesseur de sa messianité, la qualité de « pierre sur laquelle il
édifiera son Eglise» (Mat. xvi, 17) @. Et le réle que Pierre a joué dans
I’Eglise primitive témoigne de ’accomplissement de la parole du Seigneur.
I’Eglise judéo-chrétienne de Jérusalem a été rassemblée par la prédication
de Pierre, annongant le Christ crucifié et ressuscité, appelant Israél a la
repentance par la Parole rendue efficace par le Saint-Esprit (Actes 11-v).
I’Eglise pagano-chrétienne a-t-elle une autre origine ? M. Leuba en parait
persuadé, quand, a la «fondation» de I’Eglise judéo-chrétienne, il oppose le
«surgissement » de 1'Eglise pagano-chrétienne (5) et ses communautés
«fondées directement par I’Esprit» (). Serions-nous en présence d’un phé-
noméne de génération spontanée d’ordre spirituel ? M. Leuba est trop averti
pour le prétendre. Il sait aussi bien que nous «l’origine des communautés

() Cest nous qui soulignons. — (*) Page 111, — (3) Page 91.

(4) On s’étonne que M. Leuba, désireux pourtant de mettre en lumiére le
caractére institutionnel de I'Eglise judéo-chrétienne fondée par Jésus-Christ
pendant son ministére, ne cite pas le seul texte qu’il aurait pu invoquer : Mat. xvi,
18 et ne dise mot du: Tu es Petrus... dont I'Eglise romaine, institutionnelle s'il
en fit, se réclame avec l'insistance que I'on sait. — (5) Pages go, g1. — (¢) Page 105.



INSTITUTION ET EVENEMENT 277

pauliniennes dépend entiérement du message apostolique apporté par les
missionnaires et confirmé par le Saint-Esprit» (. N’est-ce pas exactement
ce qui s’est passé a Jérusalem ? Non, dit M. Leuba, car «les Juifs qui se
convertissaient a Jérusalem... entraient dans une Eglise déja existante »,
étaient réunis «au groupe des premiers disciples et spécialement des
Douze » @. En était-il autrement en terre paienne ? Certainement pas.
Partout, Paul et ses compagnons, un Barnabas, un Silas, un Timothée,
d’autres encore, jouent le role joué a Jérusalem par «les premiers disciples»,
car on nous accordera que le nombre en I’occurrence importe peu. Clest
autour d’eux que se groupent les croyants gagnés par leur prédication du
Christ crucifié et ressuscité et par ’action du Saint-Esprit. Si a Porigine de
I'Eglise nous trouvons toujours Papdtre @), la Parole et le Saint-Esprit,
PEglise judéo-chrétienne n’est pas plus «institutionnelle » en ses commen-
cements que I’Eglise pagano-chrétienne et Eglise pagano-chrétienne n’est
pas plus «spirituelle » que I’Eglise judéo-chrétienne.

Nous devons renoncer, faute de place, a discuter le probléme historique
et théologique des rapports de ’Eglise judéo-chrétienne et de I’Eglise pagano-
chrétienne étudié par M. Leuba. Sur un point cependant, nous ne pouvons
nous taire, car 1 est d’importance capitale. Selon notre auteur, I'Eglise
institutionnelle judéo-chrétienne aurait recu ’Esprit « une fois pour toutes »
le jour de la Pentecbte, si bien qu’celle se développe selon un principe
immanent qui n’est autre que 'Esprit déposé en elle» 4. 11 ne s’agit pas
ici de Pexégése d’un texte de plus ou de moins, mais de la notion méme du
Saint-Esprit. Dans le Nouveau Testament, ’Esprit est toujours explicite-
ment ou implicitement ’Esprit de Dieu (Rom. v111, g), de son Fils (Gal. 1v, 6),
du Christ (Rom. viir, g), du Seigneur (Actes v, 3; vi, 39); c’est dire qu’il
est toujours personnel. Est-ce par inadvertance, ou emporté par les exigences
de son systéme, que M. Leuba a imputé au Nouveau Testament assimila-
tion de Esprit a un « principe immanent » ? Comment Dieu, comment le
Seigneur se séparerait-il de son Esprit ? Comment le « déposerait »-il, fit-ce
dans la plus institutionnelle des Eglises ? En vérité, PEglise recoit conti-
nuellement ’Esprit, tant qu’elle demeure dans la communion de Jésus-
Christ, mais elle ne dispose jamais de I’Esprit, qui est I’action, la présence
souveraine du Seigneur. M. Leuba le sait aussi bien que nous. Cherchant
la raison «du déclin et de la disparition de I'Eglise judéo-chrétienne de
Palestine », il constate que dés qu’elle a prétendu «se constituer sur sa
propre tradition », elle s’est « privée de ce qui, en réalité, lui et assuré la
vie : la foi en lintervention sans cesse actuelle du Christ vivant » (5). Autre-

() Page g1.

(*) Page g1.

(3) Nous disons l'apbtre, mais nous savons bilen que trés tot les porteurs de
PEvangile ont été aussi des croyants sans mandat apostolique (cf. par ex. Actes X1,
19 et 20), ce qui ne change rien au fait que nous signalons.

(4) Page 111. — (5) Page 103.



278 CHARLES MASSON

ment dit, cette Eglise dite «institutionnelle» a vécu tant qu’elle est restée
ouverte a I’action de ’Esprit, mais elle est morte quand elle s’y est fermée.

A premiére lecture, 'ouvrage de M. Leuba impressionne par la virtuo-
sité avec laquelle 'auteur use de la dialectique de linstitution et de 1’évé-
nement. Seul un théologien doué d’éminentes qualités de systématicien
pouvait concevoir et composer cette ceuvre admirablement construite et
équilibrée. Mais ce qui aurait fait la force d’une ceuvre de théologie systé-
matique fait la faiblesse d’une ceuvre de théologie du Nouveau Testament,
car le contenu du Nouveau Testament dans sa diversité, et en dépit de son
unité profonde, répugne a toute systématisation.

Tout ’effort de M. Leuba tend a établir que ce qu’il appelle «le dualisme
néotestamentaire fondamental», celui de Dinstitution et de 1’événement,
«est constitutif de 'unité du Christ, des apdtres et de I’Eglise» (™, si bien
qu’il est «canonique» et qu’il n’est pas permis d’envisager «la nature, la
structure, ’unité, le témoignage, la vie de I’Eglise sur une autre base que
celle-1a » @), On voit la portée que pourrait prendre cette thése dans le débat
cecuménique, si elle était fondée. Or, en la confrontant avec le témoignage
du Nouveau Testament, nous avons constaté qu’elle ne 'est pas. Une étude
des rapports de Dinstitution, au sens propre du terme, avec I'action sou-
veraine de Dieu dans P’histoire de Jésus et de 'Eglise primitive montrerait,
croyons-nous, que l’institution, bien loin d’étre coordonnée a l’action de
Dieu, lui est toujours subordonnée. Quant au « dualisme néo-testamentaire
fondamental », $’il en fallait parler, ce n’est pas le dualisme abstrait de
Iinstitution et de ’événement, mais la dualité vivante de Dieu et de ’homme,
de la souveraineté divine et de la liberté humaine, de ’action divine et de
l’action humaine, dualité réduite a unité en Jésus-Christ. En la personne
de Jésus, en effet, sont unis les divers titres christologiques qui la définissent,
et qui, nous I’avons vu, ne sauraient se répartir sans arbitraire en « titres
institutionnels » et «titres spirituels ». Le Christ seul unit les apétres : les
Douze et Paul, car avec des missions différentes, ils sont «serviteurs du
Christ » (I Cor. x1, 23), ses ambassadeurs auprés du monde (II Cor. v, 20),
accomplissant la méme ceuvre, au service du méme Seigneur. Et Christ
seul enfin assure l'unité de ’Eglise, de I’Eglise judéo-chrétienne et pagano-
chrétienne des origines et de ’Eglise déchirée d’aujourd’hui. Selon le Nouveau
Testament, il n’y a d’unité pour ’Eglise qu’en Christ, dans le Corps unique
dont il est la Téte, dans la communion du Saint-Esprit. Ou bien I’Eglise
déchirée est incapable de reconnaitre 'unité qui lui est donnée en Christ,
et toute recherche de I’unité restera vaine, ou bien elle la reconnaitra, et
elle saura la confesser et en témoigner devant le monde.

Charles MASSON.
(*) Page 121. — (*) Page 124.



	Étude critique : institution et événement

