
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 157

Artikel: Conclusions d'un cours de philosophie du droit

Autor: Guisan, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CONCLUSIONS

D'UN COURS DE PHILOSOPHIE DU DROIT

Je me propose de résumer en quelques points la conception du

Droit — et de la science du Droit — à laquelle m'ont conduit mes
années de pratique et le temps de mes méditations universitaires.
Téméraire entreprise que de tenter un tel raccourci Je compte sur
les souvenirs de mes élèves et la sagacité de mes lecteurs pour apporter

à des thèses, qui auront nécessairement quelque chose d'abrupt,
les développements et les nuances indispensables.

Ce travail n'apporte aucune découverte et ne cherche aucune

originalité. Dans les sciences morales, me semble-t-il, l'on ne doit pas
innover. Mais si tout a été dit, tout aussi, à son tour, a été oublié.
De sorte que l'effort du serviteur fidèle doit être de revenir toujours
à l'orthodoxie, de défendre et maintenir la doctrine vraie, sans cesse

menacée par les hérésies. Elles rôdent autour de nous tous ; mais

peut-être le praticien, parce qu'il est mêlé aux luttes de la vie, y
est-il plus exposé. C'est au jurisconsulte théoricien, qui travaille
dans la sérénité de l'abstraction, à signaler les déviations, à montrer
constamment la voie royale du Droit et de la Justice. Heureux, s'il
échappe lui-même à l'erreur, et présente dans toute sa pureté
l'immuable vérité.

N. B. — Dernière leçon donnée en séance publique, le vendredi 7 juillet 1950,
à la Salle Charles Secrétan, par M. François Guisan, professeur à la Faculté de

Droit, qui a pris sa retraite à la fin du semestre d'été 1950.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXVIII (n° I 57, I950) I7



258 FRANÇOIS GUISAN

Si, considérant les cent dernières années, je me demande quels
sont les dangers qui ont menacé la jurisprudence — c'est-à-dire la
science générale du Droit —¦ je dirais que, d'abord, elle a été exposée

aux déformations provenant de l'absolutisme juridique étatique.
J'appelle de ce nom l'enseignement qui pose comme norme suprême,
ne souffrant aucune réserve ni exception quelconque, qu'il faut obéir
à la loi, à toute loi humaine, quels qu'en soient le fond et la matière,

pourvu que dans la forme cette loi ait une origine constitutionnelle
régulière. Car le Droit, c'est la volonté, ce n'est que la volonté du

Législateur, Prince ou Peuple. Le texte écrit, l'intention
qu'historiquement les auteurs de ce texte ont formulée, deviennent alors la

source unique du Droit ; le jurisconsulte n'a point à regarder au-delà.
« Je ne connais pas le Droit civil, je ne connais que le Code de Napoléon

», disait l'Ecole de l'Exégèse.
Combien je comprends l'aversion ressentie par Fréd.-Charles de

Savigny pour la codification ainsi comprise, et la crainte de voir cette
grande œuvre législative compromettre la science même du Droit
Qu'est-ce en effet qu'une science qui identifie le texte légal au Droit
lui-même Il n'y a de science que d'un objet, extérieur à l'homme,

que son effort intellectuel s'efforce d'atteindre. Cet objet ne saurait
être la propre création volontaire de l'homme lui-même. Il doit
s'imposer à lui comme une donnée nécessaire. Là où il n'y a pas de

règles, pas d'enchaînement déterminé, mais choix supposé pleinement

libre de l'esprit humain, choix de hasard, capricieux, comparable

aux mouvements désordonnés d'une boussole sans point magnétique,

là il n'y a pas d'objet concevable pour une science. Tout aa

plus, la jurisprudence serait-elle comme l'humble Cendrillon de la

psychologie, puisqu'elle se bornerait à prédire ce qu'il est probable

que le juge décidera dans un cas donné, pour reprendre la définition

que le juge américain Holmes donnait de la science juridique. Non,
on ne saurait appeler science la simple connaissance des lois humaines,
arbitraires, que deux mots du législateur peuvent jeter demain à la

maculature.
Pour peu qu'il ait quelque profondeur, le jurisconsulte perçoit,

ou du moins pressent, l'insuffisance de ce positivisme agnostique, de

ce volontarisme total. Il s'aperçoit que, croyant fortifier la loi humaine



PHILOSOPHIE DU DROIT 259

en réclamant, pour elle seule, une obéissance totale et inconditionnelle,

il détruit ce qui vraiment lui donne de l'autorité. Instinctivement

il cherche à la jurisprudence un objet spécifique, qui ne se

confonde pas avec la loi humaine.
Et c'est là mon premier point : Certes il faut obéir à la loi Mais

ce principe essentiel n'est pas illimité. Car la science du Droit dépasse
la seule exégèse ; elle a un objet, un donné permanent, nécessaire,

qui ne vient pas de l'homme lui-même.

II

Cet objet, serait-il peut-être du nombre des « faits sociaux »

qu'étudie la nouvelle discipline créée par Auguste Comte Les

règles du Droit ne sont-elles que le produit de la société, que l'effet
de ces forces sociales, qui, selon les sociologues, détermineraient les

actions humaines, comme les lois physiques enchaînent de leurs

séquences nécessaires les phénomènes naturels La naissance du

juridique obéit-elle au principe universel de causalité Ne convient-
il pas d'employer par conséquent les méthodes d'observation, et notre
science consisterait-elle à découvrir les causes sociales des normes
légales, afin de les comprendre Autrement dit, comme le veut
Durkheim, étudierons-nous les faits sociaux, y compris le Droit,
comme des choses

On se rappelle, sans doute, la vogue incroyable que la sociologie
a eue à la fin du siècle précédent et au début de celui-ci. De nombreux

sociologues ont vraiment cru, et ont fait croire aux autres, que la

jurisprudence n'était qu'une province de la sociologie, et qu'il appartenait

à cette dernière de fixer nos méthodes. Les jurisconsultes
fidèles à la tradition étaient volontiers pris en pitié comme de pauvres
métaphysiciens attardés. Beaucoup de juristes se sont faits
sociologues, Eugène Ehrlich, l'Autrichien, disciple de Durkheim, au

moment de la première guerre, l'Américain Roscoe Pound, hélas

même notre maître Roguin, et combien d'autres Plus nombreux

encore des sociologues ont envahi les terres des juristes ; non contents
d'observer, ils ont prétendu prescrire et, ajoutant l'art à la science

sociale, organiser scientifiquement la société humaine. C'est alors

qu'ont fleuri ces formules : die normative Kraft des Faktischen, ex

facto oritur jus. C'est alors que le libéralisme a été, dans la plupart



26o FRANÇOIS GUISAN

des Etats, supplanté par le dirigisme économico-social qui a l'ambition,

au nom de la science, de régler toute notre conduite.
Ne peut-on pas dire aujourd'hui que l'expérience n'est pas

heureuse Le dirigisme n'apporte ni sécurité, ni paix, ni joie. Il devient
de plus en plus évident que quelque chose manque dans la formule
sociologique : Ne serait-ce pas que ces savants, qui tiennent avant tout
à passer pour réalistes, ont, en fait, bien mal vu la réalité humaine,
quand ils ont voulu observer les faits sociaux comme des choses

En fait, et en réalité, les hommes ne sont pas des choses ; ils ne sont

point mus mécaniquement par des forces extérieures à la manière
des choses. Ils sont eux-mêmes forces spontanées ; par leur raison,
leur volonté, leur personne, ils sont eux-mêmes créateurs d'enchaînements

causals, et l'explication de leur conduite relève du monde
des normes, non du monde des faits. Cette course à la recherche de

prétendues « lois sociologiques » est le fruit d'une illusion, d'une

simplification illégitime, d'une philosophie moniste. Plus illégitime
encore, la tentative de passer de l'observation à la prescription, et
de formuler des règles juridiques au nom de la science. Que les

sociologues se bornent donc à procéder, selon leurs bonnes méthodes, à

des enquêtes exactes, qu'ils mettent tous leurs soins à nous apporter
un matériel de faits soigneusement contrôlés, qu'ils se contentent de

fournir à la jurisprudence de bonnes « empirics préparatoires », selon

le mot si juste de Jacques Maritain. Mais qu'ils ne s'avisent pas de

légiférer Ne sutor ultra crepidam!
C'est là ma seconde conclusion : Le sociologisme ne nous donne

ni la méthode de la jurisprudence, ni le fondement du Droit.

III

Depuis que le poète Horace a écrit ce vers :

Atque ipsa utilitas, justi prope mater et aequi W,

la pensée juridique a souvent cherché dans la notion d'intérêt le

fondement du Droit. Les lois ne seraient que des conventions utiles

que les hommes auraient trouvé opportun de passer entre eux. La
raison des lois serait « le plus grand bonheur du plus grand nombre ».

C'est à la fin du XVIIIe siècle qu'on a forgé cette maxime, qui se

(") Satires I/III, vers 98.



PHILOSOPHIE DU DROIT 261

trouve chez Beccaria, chez Montesquieu. Bentham en a fait le centre
de sa doctrine, la norme suprême de toute législation ; elle est à la
base de l'utilitarisme anglais, représenté encore par les deux Mill,
James, et son fils plus illustre, John Stuart. En Allemagne, sous

l'impulsion de von Ihering, puis de Philippe Heck et de l'Ecole dite
de Tubingue, l'utilitarisme a pris la forme appelée la « balance des

intérêts » (Interessenabwägungstheorie), qui a connu de grands succès

et dont on trouve les traces dans plus d'un arrêt du Tribunal fédéral.
On pense qu'à force de considérer, comparer, peser les intérêts en
conflit devant lui, le juge ou le législateur découvrira celui qui est le

plus lourd, et que cette question "de poids doit entraîner la préférence

juridique.
Cette philosophie du Droit s'explique, je crois, comme suit :

d'une part, on s'est rendu compte qu'il faut absolument donner au

Droit, en dehors de la loi humaine, un point d'appui, un critère

objectif d'appréciation. Mais, d'autre part, on veut que ce critère
soit positif, exempt de métaphysique, agnostique, parce que, selon

le préjugé du siècle positiviste, toute affirmation générale sur le juste
et l'injuste est tenue pour une vaine spéculation, toute personnelle,
subjective, sans force convaincante. On s'imagine donc que la notion
d'intérêt fournira un tel critère. Ainsi le Droit ne vaut pas par lui-
même : Il n'est plus qu'un moyen au service d'un but. Der Zweck

ist der Schöpfer des ganzen Rechts, a écrit Ihering.
Que penser de cette doctrine A mon avis, sa tentative est

vaine, parce qu'il n'y a pas de notion obvie de l'utilité : ce qui est

accepté comme but utile par l'un est rejeté par l'autre. L'intérêt,
en son sens matériel, économique, ne saurait être général, il est

toujours individuel. Il n'y a pas d'intérêt général incarnant « les

intérêts identiques de tous les individus et de tous les groupes ».

C'est le sociologue Gurvitch qui l'a écrit dans un petit livre intitulé :

Déclaration des droits sociaux. Pour une fois que je suis pleinement
d'accord avec un sociologue, ne manquons pas d'y insister :

matériellement, économiquement parlant, je le répète, il n'y a pas d'intérêt
vraiment général. Bien loin donc de fournir un fondement à l'ordre

juridique, l'intérêt matériel général qu'on invoque à tout propos est,
en réalité, un principe de désagrégation. Chacun le tire à soi. Il suffit
d'ouvrir les yeux pour s'en convaincre. Au nom de l'intérêt, de

l'utilité ou de ce fantôme légendaire qu'on appelle : l'Economie, les

groupes puissants assaillent le Gouvernement et réclament à leur



2Ö2 FRANÇOIS GUISAN

seul profit des lois protectrices. Exportateurs, ouvriers, paysans,
hôteliers, brodeurs, représentants commerciaux, et tant d'autres,
tous veulent échapper au Droit commun, tous exigent un statut
privilégié. Ils ont réussi à faire prévaloir cette formule absolument

fallacieuse, et malfaisante, que le Droit professionnel doit être fait
par les gens de la profession. Les gouvernements, qui perdent le sens
des principes et « balancent » les intérêts, cèdent souvent à ces

sollicitations, en oubliant qu'une loi dite « protectrice » se disqualifie par
son titre même, puisqu'elle manque à la première des règles qui est

l'impartialité. Elle devient une loi de partisans : Qui autem parti
civium consulunt, partem negligunt, fem perniciosissiman in civitatem

inducunt, seditionem atque discordiam... écrit Cicéron au traité des

Devoirs G),

C'est ainsi que, sous nos yeux, au nom de l'utilité, le Droit commun

se décompose. On perd de vue que le vrai, que le seul intérêt
général, c'est le respect par tous d'un ferme Droit commun, et le

jurisconsulte se demande avec angoisse : comment arrêterons-nous ce

sauve-qui-peut juridique Comment rassembler en un corps de

Droit ces membra disjecta que sont nos innombrables lois Comment
referons-nous une doctrine, un Etat

Peut-être touche-t-on ici à un danger spécifiquement suisse couru

par la jurisprudence dans ce pays. Médiocre dialecticien, le Suisse

craint par-dessus tout de passer pour doctrinaire ; souvent il se croit

sage, parce que, sous le nom de nécessités pratiques, il donne le pas
aux calculs de l'homme d'affaires sur les raisons de principe. Que
le jurisconsulte sache braver l'impopularité en signalant les illusions
de l'utilitarisme, et en lui opposant la noble devise de Cicéron :

Nihil utile quod non honestum! Nec quia utile honestum, sed quia
honestum utile W.

C'est là ma troisième conclusion : on avilit le Droit en en faisant

un simple moyen au service de l'utile. Le Droit est un impératif
catégorique. Il vaut par lui-même. C'est ce que marque encore
Cicéron : jus et omne honestum sua sponte esse expetendum... per se

igitur jus est expetendum et colendum te). Et Montaigne : « On
argumente mal l'honnesteté et la beauté d'une action par son utilité. » W

De officiis, livre I, chap. XXV.
(») De officiis, livre III, chap. XXX.
(3) De legibus, I, XVIII, n» 48.
(4) Essais, livre III, fin du chap. I.



PHILOSOPHIE DU DROIT 263

IV

Le service inappréciable que nous a rendu l'Ecole dite du « Droit

pur », c'est d'abord d'avoir cru à l'existence d'une vraie science du

Droit. Puis d'avoir clairement vu, et énergiquement défendu, au
moins une des règles fondamentales de cette science : la cohérence

logique. On se rappelle qu'Ernest Roguin a hésité quelque temps sur
la formule à donner à la nouvelle discipline qu'il a appelée la science

juridique pure : Suivra-t-elle la méthode d'observation, comme les

sciences naturelles Ou bien sera-t-elle une science rationnelle,
comparable aux mathématiques Il a fini par adopter la seconde

opinion, et à qualifier la science juridique pure de théorématique du

Droit. Hans Kelsen, lui aussi, a vu le propre de la juridicité dans

l'assemblage, dans l'enchaînement logique des normes les unes aux
autres et s'est représenté l'Ordre juridique comme un édifice

classiquement bâti, un Stufenbau.
Qu'on nous permette d'insister sur la valeur de cet enseignement.

Il est l'antidote, dont notre temps a un urgent besoin, à la jurisprudence

sentimentale, à l'entraînement de l'instinct et de la passion,
à cet emotionelles Denken, dans lequel certains sociologues ont vu le

propre de tout jugement moral. Ne pas se contredire, être conséquent
avec soi-même, c'est certainement un précepte essentiel de toute
Justice. Ce qui fait le délinquant et lui mérite une peine, c'est que
son délit implique contradiction : le voleur postule pour lui-même le

droit de possession que, par son acte, il refuse au volé. C'est ce principe

encore qui veut que le juge appuie sa sentence sur des considérants,

et que le législateur donne un exposé des motifs de ses lois.
Un jugement mal construit manque d'autorité, car le justiciable
veut comprendre le pourquoi de l'ordre reçu, il veut qu'on lui donne
raison ; comprenons ce mot dans son sens tout à fait littéral. Honneur
donc et reconnaissance à la science juridique pure, qui nous a appris
à honnir les raisonnements boiteux, à aimer la rigueur de la pensée

Et pourtant, quand certains disciples maladroits ont poussé à

l'extrême cette juste vue des choses, quand ils ont donné la
cohérence systématique pour le vrai objet, le seul objet de la science du

Droit ; quand ils ont ainsi voulu créer une jurisprudence purement
mathématique, sans morale et sans philosophie, cela pour rester
fidèles au positivisme agnostique du siècle, nous avons senti qu'à la



264 FRANÇOIS GUISAN

science juridique pure aussi, il manque quelque chose. La logique,
à elle seule, ne saurait constituer notre science. La logique est
méthode ; elle n'est point objet. Cette méthode même suppose une
matière à laquelle elle puisse s'appliquer ; je veux dire que le postulat
d'absence de contradiction ne se comprend que s'il y a une affirmation
première, une affirmation non de forme mais de fond, qui puisse
donner à la contradiction l'occasion de se produire. Il faut donc une
norme fondamentale, qui, elle, n'est pas donnée par la seule logique,

pour que l'édifice rationnel des normes puisse se construire selon la
logique. Kelsen l'a bien vu, mais ne voulant pas poser en thèse la

norme fondamentale, n'en faisant qu'une hypothèse, tout son appareil

logique se meut dans le vide.

Remarquons ensuite qu'en formulant comme condition de toute
juridicité la cohérence logique, nos théoriciens, en réalité, affirment
eux-mêmes un axiome matériel qui dépasse la logique ; sans s'en

rendre compte, ils sortent du pur positivisme et font du Droit naturel.
Qu'est-ce, en effet, que leur exigence de rationalité, sinon un précepte,
un impératif adressé au législateur et au juge Et quelle est la nature
de cet impératif, s'il n'est pas donné comme un devoir Si nos
théoriciens du Droit pur n'avaient pas été atteints du complexe
anti-idéologique de leur temps, ils auraient vu que leur doctrine
même, par son développement naturel, conduit à reconnaître que le
lieu philosophique du Droit est dans la morale, que toute la

jurisprudence tire son origine de premières affirmations morales ; car,
comme l'a si bien dit Charles Secrétan, « le dernier mot de la logique
n'est donc prononcé que par la morale. Réciproquement... le

commencement de la morale est donné par la logique. » te)

Ma quatrième conclusion sera donc celle-ci : La science juridique
pure, malgré la vérité première qu'elle contient, les éminents services

qu'elle rend, s'arrête à moitié chemin, comme paralysée par son

préjugé positiviste. Il faut achever son développement.

V

Ce qui précède détermine ma cinquième et dernière conclusion,

que je vais essayer de justifier en quelques mots, après l'avoir
formulée comme suit :

(') Le principe ie la morale, 1883, p. 95.



PHILOSOPHIE DU DROIT 265

Il n'y a pas de science vraie du Droit pour l'agnosticisme moral,
car toute jurisprudence digne de ce nom se fonde essentiellement sur
certaines affirmations premières de nature morale. Le lieu philosophique

du Droit est d'abord dans la morale.

a) Quand le positiviste Auguste Comte, à la fin de sa vie,
subjugué par sa passion pour Clotilde de Vaux, ajouta une septième
science : la morale, aux six sciences fondamentales, qui seules avaient
trouvé grâce dans le cours de philosophie positive, quand, dis-je,
Auguste Comte essaya de comprendre et d'exposer la morale dans

son Catéchisme positiviste, il fit appel (j'emploie ses propres expressions)

aux « connaissances spontanées qui partout précèdent et

préparent les études systématiques », ajoutant ces phrases caractéristiques

: « La science constitue toujours un simple prolongement de

la commune sagesse. Jamais elle ne crée réellement aucune doctrine
essentielle. Les théories se bornent à généraliser et à coordonner les

aperçus empiriques de la raison universelle... » te)

Se doutait-il qu'il venait d'exprimer, en termes excellents, la
doctrine traditionnelle du Droit naturel, que toute sa vie il a fait
profession de haïr Dans le fond des choses il rejoint les grands
philosophes grecs, Cicéron, le stoïcisme, les Pères de l'Eglise, saint
Thomas d'Aquin, Grotius et son école. Sans le vouloir, certes, il
renoue la vieille, l'indestructible tradition, et ses disciples consternés,
restés positivistes purs, dirent que le maître avait perdu la tête. Et
voilà que nous assistons, dans la pensée contemporaine, à une pareille
conversion Avons-nous, dans notre jeunesse, suffisamment lu et
entendu de sarcasmes dirigés contre le Droit naturel On le croyait
définitivement mort, et nous avons la joie de le voir refleurir, plus
vigoureux que jamais, en Allemagne même, dans le pays où il avait
subi les plus violentes attaques. C'est au point que certains enthousiastes

nous paraissent même aller un peu fort. Aussi nous sentons-

nous pressé d'apporter quelques précisions à la doctrine du Droit
naturel, elle aussi, sujette à l'erreur.

b) Auguste Comte l'a parfaitement bien dit : il y a en morale
des « aperçus empiriques de la raison universelle ». Il y a une «

commune sagesse », inhérente, pour ainsi dire, à la nature de l'homme et
qui lui permet de poser des normes de conduite absolument simples.
De ces normes, il a une « connaissance spontanée » ; elles s'imposent

Catéchisme, 4e entretien.



266 FRANÇOIS GUISAN

d'évidence à toute âme droite et loyale. «Voilà les lois que la nature
a promulguées du fond des isles du Japon aux rivages de notre
occident », écrit Voltaire dans le premier livre de l'Essai sur les

mœurs. Quod omnes, quod semper, quod ubique, avait enseigné, à la

fin de l'Antiquité, le Commonitorium de saint Vincent de Lérins,
comme critère de la vérité. Depuis le Décalogue, le titre du Digeste :
de diversis regulis juris antiqui, le Sexte de l'ancien recueil de Droit
canon, les leges legum recueillies par François Bacon, et les nombreux
recueils d'aphorismes juridiques qui étaient en mains des étudiants,
il y a un siècle encore, toujours on a considéré qu'il y avait à la base

du Droit des vérités fondamentales, des principia communissima,
formant un étage d'axiomes moyen, et ne prêtant pas à controverse
entre honnêtes gens te). C'est à cette tradition que je me rattache.

Je vois dans les principes premiers le point de départ, les fondements

indispensables, les bases que, sous aucun prétexte, on ne doit ébranler,

de toute jurisprudence.
Ecartons certaines objections.
c) En faisant rentrer le Droit dans la morale, dira-t-on, vous

supprimez une distinction absolument nécessaire, vous vous exposez
à cette juste censure de Charles Secrétan : « L'identification de la

morale et du droit est la grande erreur des Eglises ; c'est la malédiction

de l'histoire moderne. » te) Nullement. Je vois bien, et je maintiens,

qu'un grand nombre de devoirs ne sont que conseillés aux
hommes et je les distingue de ceux qui leur sont imposés par la loi.
Car c'est bien la sanction de l'Etat, menaçant la violation de la règle,

qui caractérise cette règle comme juridique. Il y a donc dans la

morale, comprise en un sens large, ou éthique, deux catégories de

normes, celles qui sont laissées au libre arbitre de chacun — c'est
la morale proprement dite, la morale au sens étroit — et celles qui
sont prescrites sous peine de sanction — c'est le Droit. Mais,

remarquez que cette sanction même qui fait le Droit a une base

nécessairement morale, au sens large, ou éthique. Car la sanction,

n'agit pas mécaniquement, elle n'est que l'effet de l'obéissance du

législateur ou du magistrat, du prince à son devoir, son devoir
d'intervention pour procurer la justice. Il est clair que c'est une question
morale de savoir quand ce devoir d'intervention existe et quand, au

(') Lalande, Illusions évolutionnistes, p. 185.
Le principe le la morale, p. 210.



PHILOSOPHIE DU DROIT 267

contraire, on doit laisser chacun être le seul juge et le seul responsable

de son acte. La justice, en effet, consiste, d'une part, à ne pas
léser autrui, à lui laisser sa liberté, mais, d'autre part, la justice
impose le devoir positif d'empêcher, autant qu'on peut, le prochain
d'être victime de l'injuste violence Qui non repellit injuriam a socio

cum potest, tam est in vitio quam ille qui facit te)} dit saint Thomas

d'Aquin, d'après saint Ambroise, d'après Cicéron, d'après la sagesse

antique et moderne.

« L'Eternel dit à Caïn : Où est ton frère Abel » Caïn fit cette
réponse impie : « Je ne sais pas. Suis-je le gardien de mon frère » te)

Voulez-vous une anecdote grecque Deux hommes se rendaient
ensemble à Delphes, au temple d'Apollon. Ils tombèrent dans une
embuscade de voleurs, et l'un d'eux fut tué. L'autre, s'étant enfui

sans lui porter secours, voulut consulter l'oracle. Mais le dieu le

chassa, lui disant : « Placé au côté d'un ami qu'on assassinait, tu ne

l'as pas secouru ; tu n'es pas pur. Sors de ce beau et saint lieu. » (3)

Oui, je suis le gardien de mon frère. Cette maxime est à la base

du devoir civique, elle justifie la contrainte légale, tout l'appareil de

l'Etat. On le voit, le Droit certes est distinct de la morale au sens

étroit, mais, comme celle-ci, le Droit, lui aussi, est l'accomplissement
d'un devoir, il a donc un fondement éthique.

d) Passons à l'examen d'un autre malentendu : On a pu croire

que je voulais revenir « à la conception du XVIIIe siècle d'un système

législatif coexistant à côté de celui du droit positif » te). Ce parallélisme

entre deux ordres de règles, tous deux achevés et chacun

suffisant, n'est pas ma pensée, ni la bonne tradition du Droit naturel.
La scolastique n'appelait de ce nom que les principia communissima ;

elle reconnaissait que seuls les tout premiers principes ont le caractère

d'évidence spontanée ; car c'est seulement en isolant une
conduite humaine de toutes circonstances extérieures, en méditant sur
l'acte en soi, à l'état pur, pour ainsi dire, que je puis, avec une
parfaite certitude, poser spontanément des affirmations telles que :

« tu ne tueras point, tu ne déroberas point. » Dès que je replace l'acte
dans la vie concrète, c'est-à-dire dès que je tiens compte des circons-

(') Saint Ambroise, cité par saint Thomas, Somme théol. II« II0*, Q. 60, art. 6.

(*) Genèse iv, 9.
(3) Simplicius (philosophe grec du VI" siècle) dans son commentaire sur Epictète.

(4) Albert Picot, Zeitschrift für schweizerisches Recht, 1944, p. 212", en note.



268 FRANÇOIS GUISAN

tances variables à l'infini qui l'entourent toujours en pratique, je ne

puis plus être sûr que jamais il ne pourra paraître juste de prendre
la chose d'autrui, ou même de lui ôter la vie. Car les circonstances
dont je tiens maintenant compte vont mettre en jeu d'autres axiomes

encore, tel que celui de la légitime défense, de l'état de nécessité,
de la fidélité à une consigne. Et je vois bien que la solution pratiquement

juste ne dépend que bien rarement d'un seul axiome, mais

qu'elle se place au point où des axiomes divers se coupent et se

limitent les uns par les autres. Et je vois bien que ce point ne m'est

pas donné d'avance avec évidence, mais qu'il n'est découvert que

par un effort souvent long, par des déductions et des raisonnements

sur la rectitude desquels je ne peux pas toujours compter. Voilà
pourquoi, tout cas particulier ne dépend pas d'un texte unique,
mais de toute la loi : Incivile est, nisi tota lege perspecta, una aliqua

particula ejus proposita, judicare vel respondere te).

C'est dire que le Droit naturel n'est, à lui seul, en aucune façon
un « système législatif », qu'isolé, il est inapplicable, qu'il suppose
impérieusement sa mise en œuvre par le Droit positif, qu'il serait
insensé de s'imaginer qu'on pourra se passer désormais de l'expérience

amoncelée dans les commentaires et les arrêts, oublier des

siècles d'histoire du Droit, et brûler tous les vieux livres en prétendant

tout régler par les seules lois immédiatement évidentes de la

nature. Redoutons les terribles simplifications des révolutionnaires ;
à la fin du XVIIIe siècle, ils ont mérité les pénétrantes critiques
d'Edmond Burke, les réserves de Savigny, et ils ont, pour cent ans

au moins, dégoûté les meilleurs esprits du Droit naturel, précipitant
la jurisprudence dans l'historicisme, le sociologisme et l'utilitarisme.
Il n'y a de vraie science du Droit que si le respect des principes se

complète d'une patiente et minutieuse casuistique. Casuistique
N'ayons pas peur de ce mot que Pascal a rendu suspect : « celui

qui ne veut point de casuistique ne veut point de morale applicable,
il veut des mots et rien que des mots. » te) C'est encore Charles Secrétan

qui parle ainsi.

Mais à l'inverse, il serait tout aussi faux de ne vouloir connaître

que la casuistique juridique, sans se préoccuper des premiers
principes. Tout bon juriste n'aura de cesse qu'il n'ait rattaché aux prin-

Celse, loi 24, Digeste I/III.
Le principe ie la morale, p. 244.



PHILOSOPHIE DU DROIT 269

cipes incontestables toute solution concrète. Ne méprisons pas les

adages. Ne disons pas que ce ne sont que des lieux communs sans

utilité. Ne souhaitons pas, comme le juge anglais Maughan, « qu'on
veuille bien renoncer à ces bouquets fanés par six siècles » te). N'écrivons

pas, comme un distingué magistrat que tous en Suisse aiment

et respectent, parce que tout au long de sa carrière il a prouvé qu'il
aimait le Droit et la Justice ; imitons sa belle vie, mais n'écrivons

pas comme lui : « Pour nous, le juste droit n'est pas axiomatique,
mais au contraire adapté à la réalité concrète par une volonté de

justice qui se manifeste en cherchant à respecter l'idéal final de la

dignité humaine. » te)

Ne voit-on pas que l'auteur de ce texte se donne à lui-même un
démenti, car cette phrase suffit à prouver le contraire de ce qu'elle
nie Qu'est-ce, en effet, que cet « idéal de la dignité humaine » que
la loi doit respecter, sinon une mesure du juste, et par conséquent

un axiome
Ainsi l'éminent praticien, lui aussi, a posé un axiome ; il fait du

Droit naturel, tout en s'en défendant. C'est qu'il ne pouvait faire
autrement. Quiconque veut sortir de la simple exégèse volontariste
des textes, échapper au marécage des matériaux de la loi, dépasser
le pauvre argument d'utilité, quiconque cherche la légitimité de la

loi et pratique la vraie exégèse par la ratio juris, devra forcément en

appeler aux axiomes fondamentaux. Sans cette solide armature il
n'est pas de construction convaincante, tout le système juridique
devient un corps flasque, privé de son épine dorsale. Il est prêt pour
la désagrégation, sous la poussée des intérêts particuliers. Méditons

cette parole d'un théologien : « La puissance du droit réside tout
entière dans le dogme qui, lui prêtant celle d'une loi première et
nécessaire, le justifie à la raison, en même temps qu'il le divinise en
le rattachant à Dieu ; et, en effet, tout droit qui ne remonte pas
jusqu'à Dieu, qui n'a pas sa racine en Dieu, dans les lois éternelles

du Souverain Etre, n'est qu'un droit chimérique, une ombre sans

substance, une illusion de l'esprit. » te)

En faisant des réserves au sujet du terme « le dogme », en tant
qu'il viserait la théologie particulière à une certaine Eglise, je sous-

Law Quartely Review, juillet 1935, p. 428.
(3) Albert Picot, art. cité, p. 212", en note.
(3) Lamennais, Le livre iu peuple, chap. XVI.



270 FRANÇOIS GUISAN

cris pleinement à ce beau passage. Le Droit doit absolument reposer
sur une loi première et nécessaire, une loi éternelle du Souverain

Etre, qui le justifie à la raison. C'est la condition de son autorité,
et la seule origine de la compétence de celui qui l'impose à ses

semblables. Car le Droit est fait pour l'homme, et l'homme est un être
doué de raison.

Mais l'homme, lui aussi, est fait pour le Droit. Il y aspire de toutes
ses forces, quand son âme n'est pas corrompue ou aveuglée par la

passion. Il aime la Justice et naturellement il y tend. Ainsi le mot
Justice — ne l'oublions jamais — a deux significations : il ne

désigne pas seulement une vérité dans le Ciel, mais aussi une vertu
dans nos cœurs. Cette vertu est la constans et perpetua voluntas

qu'un texte classique a mis au centre de la définition de la Justice.

François GUISAN.


	Conclusions d'un cours de philosophie du droit

