Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 157

Artikel: Conclusions d'un cours de philosophie du droit
Autor: Guisan, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONCLUSIONS
D'UN COURS DE PHILOSOPHIE DU DROIT

Je me propose de résumer en quelques points la conception du
Droit — et de la science du Droit — a laquelle m’ont conduit mes
années de pratique et le temps de mes méditations universitaires,
Téméraire entreprise que de tenter un tel raccourci! Je compte sur
les souvenirs de mes éleves et la sagacité de mes lecteurs pour appor-
ter a des théses, qui auront nécessairement quelque chose d’abrupt,
les développements et les nuances indispensables.

Ce travail n’apporte aucune découverte et ne cherche aucune
originalité. Dans les sciences morales, me semble-t-il, ’on ne doit pas
innover. Mais si tout a été dit, tout aussi, a son tour, a été oublié.
De sorte que effort du serviteur fidele doit étre de revenir toujours
a Porthodoxie, de défendre et maintenir la doctrine vraie, sans cesse
menacée par les hérésies. Elles rodent autour de nous tous; mais
peut-étre le praticien, parce qu’il est mélé aux luttes de la vie, y
est-il plus exposé. Cest au jurisconsulte théoricien, qui travaille
dans la sérénité de ’abstraction, a signaler les déviations, a montrer
constamment la voie royale du Droit et de la Justice. Heureux, s’il
échappe lui-méme a P’erreur, et présente dans toute sa pureté I'im-
muable vérité. |

N. B. — Derniére legon donnée en séance publique, le vendredi 7 juillet 1950,
a la Salle Charles Secrétan, par M. Frangois Guisan, professeur a la Faculté de
Droit, qui a pris sa retraite 4 la fin du semestre d’été 1950.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXVIII (N° 157, 1950) 17



258 FRANGOIS GUISAN

Si, considérant les cent dernieres années, je me demande quels
sont les dangers qui ont menacé la jurisprudence — c’est-a-dire la
science générale du Droit — je dirais que, d’abord, elle a été exposée
aux déformations provenant de I’absolutisme juridique étatique.
J’appelle de ce nom P’enseignement qui pose comme norme supréme,
ne souffrant aucune réserve ni exception quelconque, qu’il faut obéir
a la loi, a toute loi humaine, quels qu’en soient le fond et la matiére,
pourvu que dans la forme cette loi ait une origine constitutionnelle
réguliere. Car le Droit, c’est la volonté, ce n’est que la volonté du
Législateur, Prince ou Peuple. Le texte écrit, I'intention qu’histo-
riquement les auteurs de ce texte ont formulée, deviennent alors la
source unique du Droit ; le jurisconsulte n’a point a regarder au-dela.
« Je ne connais pas le Droit civil, je ne connais que le Code de Napo-
léon », disait I’Ecole de PExégése.

Combien je comprends I’aversion ressentie par Fréd.-Charles de
Savigny pour la codification ainsi comprise, et la crainte de voir cette
grande ceuvre législative compromettre la science méme du Droit !
Qu’est-ce en effet qu’une science qui identifie le texte légal au Droit
lui-méme ? Il n’y a de science que d’un objet, extérieur a ’homme,
que son effort intellectuel s’efforce d’atteindre. Cet objet ne saurait
étre la propre création volontaire de I’homme lui-méme. Il doit
s’imposer 4 lui comme une donnée nécessaire. La ol il n’y a pas de
régles, pas d’enchainement déterminé, mais choix supposé pleine-
ment libre de P’esprit humain, choix de hasard, capricieux, compa-
rable aux mouvements désordonnés d’une boussole sans point magné-
tique, la il n’y a pas d’objet concevable pour une science. Tout au
plus, la jurisprudence serait-elle comme I’humble Cendrillon de la
psychologie, puisqu’elle se bornerait a prédire ce qu’il est probable
que le juge décidera dans un cas donné, pour reprendre la définition
que le juge américain Holmes donnait de la science juridique. Non,
on ne saurait appeler science la simple connaissance des lois humaines,
arbitraires, que deux mots du législateur peuvent jeter demain a la
maculature.

Pour peu qu’il ait quelque profondeur, le jurisconsulte percoit,
ou du moins pressent, 'insuffisance de ce positivisme agnostique, de
ce volontarisme total. Il s’apercoit que, croyant fortifier la loi humaine



PHILOSOPHIE DU DROIT 259

en réclamant, pour elle seule, une obéissance totale et incondition-
nelle, il détruit ce qui vraiment lui donne de Pautorité. Instinctive-
ment il cherche a la jurisprudence un objet spécifique, qui ne se
confonde pas avec la loi humaine.

Et c’est 12 mon premier point : Certes il faut obéir a la loi ! Mais
ce principe essentiel n’est pas illimité. Car la science du Droit dépasse
la seule exégese; elle a un objet, un donné permanent, nécessaire,
qui ne vient pas de ’homme lui-méme.

IT

Cet objet, serait-il peut-étre du nombre des «faits sociaux»
qu’étudie la nouvelle discipline créée par Auguste Comte ! Les
régles du Droit ne sont-elles que le produit de la société, que Deffet
de ces forces sociales, qui, selon les sociologues, détermineraient les
actions humaines, comme les lois physiques enchainent de leurs
séquences nécessaires les phénomenes naturels ! La naissance du
juridique obéit-elle au principe universel de causalité ? Ne convient-
il pas d’employer par conséquent les méthodes d’observation, et notre
science consisterait-elle a découvrir les causes sociales des normes
légales, afin de les comprendre ? Autrement dit, comme le veut
Durkheim, étudierons-nous les faits sociaux, y compris le Droit,
comme des choses ?

On se rappelle, sans doute, la vogue incroyable que la sociologie
a eue a la fin du siecle précédent et au début de celui-ci. De nombreux
sociologues ont vraiment cru, et ont fait croire aux autres, que la
jurisprudence n’était qu’une province de la sociologie, et qu’il appar-
tenait a cette derniere de fixer nos méthodes. Les jurisconsultes
fideles a la tradition étaient volontiers pris en pitié comme de pauvres
métaphysiciens attardés. Beaucoup de juristes se sont faits socio-
logues, Eugeéne Ehrlich, P’Autrichien, disciple de Durkheim, au
moment de la premitre guerre, ’Américain Roscoe Pound, hélas!
méme notre maitre Roguin, et combien d’autres! Plus nombreux
encore des sociologues ont envahi les terres des juristes ; non contents
d’observer, ils ont prétendu prescrire et, ajoutant ’art a la science
sociale, organiser scientifiquement la société humaine. C’est alors
qu’ont fleuri ces formules: die normative Kraft des Faktischen, ex
facto oritur jus. C’est alors que le libéralisme a été, dans la plupart



260 FRANCOIS GUISAN

des Etats, supplanté par le dirigisme économico-social qui a I’ambi-
tion, au nom de la science, de régler toute notre conduite.

Ne peut-on pas dire aujourd’hui que I'expérience n’est pas heu-
reuse ! Le dirigisme n’apporte ni sécurité, ni paix, ni joie. Il devient
de plus en plus évident que quelque chose manque dans la formule
sociologique : Ne serait-ce pas que ces savants, qui tiennent avant tout
a passer pour réalistes, ont, en fait, bien mal vu la réalité humaine,
quand ils ont voulu observer les faits sociaux comme des choses !
En fait, et en réalité, les hommes ne sont pas des choses ; ils ne sont
point mus mécaniquement par des forces extérieures a la maniére
des choses. Ils sont eux-mémes forces spontanées ; par leur raison,
leur volonté, leur personne, ils sont eux-mémes créateurs d’enchai-
nements causals, et I’explication de leur conduite reléve du monde
des normes, non du monde des faits. Cette course a la recherche de
prétendues «lois sociologiques» est le fruit d’une illusion, d’une
simplification illégitime, d’une philosophie moniste. Plus illégitime
encore, la tentative de passer de I'observation a la prescription, et
de formuler des regles juridiques au nom de la science. Que les socio-
logues se bornent donc 4 procéder, selon leurs bonnes méthodes, a
des enquétes exactes, qu’ils mettent tous leurs soins a nous apporter
un matériel de faits soigneusement controlés, qu’ils se contentent de
fournir a la jurisprudence de bonnes « empiries préparatoires », selon
le mot si juste de Jacques Maritain. Mais qu’ils ne s’avisent pas de
légiférer | Ne sutor ultra crepidam! '

C’est 1a ma seconde conclusion : Le sociologisme ne nous donne
ni la méthode de la jurisprudence, ni le fondement du Droit.-

III

Depuis que le poete Horace a écrit ce vers:
Atque 1psa utilitas, justi prope mater et aequi @,

la pensée juridique a souvent cherché dans la notion d’intérét le
fondement du Droit. Les lois ne seraient que des conventions utiles
que les hommes auraient trouvé opportun de passer entre eux. La
raison des lois serait « le plus grand bonheur du plus grand nombre ».
Clest a la fin du XVIII® siecle qu’on a forgé cette maxime, qui se

(*) Satires I/III, vers 98.



PHILOSOPHIE DU DROIT 261

trouve chez Beccaria, chez Montesquieu. Bentham en a fait le centre
de sa doctrine, la norme supréme de toute législation ; elle est 4 la
base de l’utilitarisme anglais, représenté encore par les deux Mill,
James, et son fils plus illustre, John Stuart. En Allemagne, sous
Pimpulsion de von Thering, puis de Philippe Heck et de ’Ecole dite
de Tubingue, lutilitarisme a pris la forme appelée la « balance des
intéréts » (Interessenabwigungstheorie), qui a connu de grands succes
et dont on trouve les traces dans plus d’un arrét du Tribunal fédéral.
On pense qu’a force de considérer, comparer, peser les intéréts en
conflit devant lui, le juge ou le législateur découvrira celui qui est le
plus lourd, et que cette question®de poids doit entrainer la préférence
juridique,

Cette philosophie du Droit s’explique, je crois, comme suit :
d’une part, on s’est rendu compte qu’il faut absolument donner au
Droit, en dehors de la loi humaine, un point d’appui, un critere
objectif d’appréciation. Mais, d’autre part, on veut que ce critére
soit positif, exempt de métaphysique, agnostique, parce que, selon
le préjugé du siécle positiviste, toute affirmation générale sur le juste
et I’injuste est tenue pour une vaine spéculation, toute personnelle,
subjective, sans force convaincante. On s’imagine donc que la notion
d’intérét fournira un tel critére. Ainsi le Droit ne vaut pas par lui-
méme : Il n’est plus qu’un moyen au service d’un but. Der Zweck
ist der Schipfer des ganzen Rechts, a écrit Thering.

- Que penser de cette doctrine ! A mon avis, sa tentative est
vaine, parce qu’il n’y a pas de notion obvie de l'utilité : ce qui est
accepté comme but utile par I'un est rejeté par Pautre. L’intérét,
en son sens matériel, économique, ne saurait étre général, il est
toujours individuel. Il n’y a pas d’intérét général incarnant «les
intéréts identiques de tous les individus et de tous les groupes».
C’est le sociologue Gurvitch qui I’a écrit dans un petit livre intitulé :
Déclaration des droits sociaux. Pour une fois que je suis pleinement
d’accord avec un sociologue, ne manquons pas d’y insister : maté-
riellement, économiquement parlant, je le répete, il n’y a pas d’intérét
vraiment général. Bien loin donc de fournir un fondement 4 I’ordre
juridique, 'intérét matériel général qu’on invoque a tout propos est,
en réalité, un principe de désagrégation. Chacun le tire a soi. Il suffit
d’ouvrir les yeux pour s’en convaincre. Au nom de lintérét, de
Putilité ou de ce fantdéme légendaire qu’on appelle : I’Economie, les
groupes puissants assaillent le Gouvernement et réclament a leur



262 FRANCOIS GUISAN

seul profit des lois protectrices. Exportateurs, ouvriers, paysans,
hételiers, brodeurs, représentants commerciaux, et tant d’autres,
tous veulent échapper au Droit commun, tous exigent un statut
privilégié. Ils ont réussi a faire prévaloir cette formule absolument
fallacieuse, et malfaisante, que le Droit professionnel doit étre fait
par les gens de la profession. Les gouvernements, qui perdent le sens
des principes et « balancent » les intéréts, cédent souvent a ces solli-
citations, en oubliant qu’une loi dite « protectrice » se disqualifie par
son titre méme, puisqu’elle manque 4 la premiere des régles qui est
Pimpartialité. Elle devient une loi de partisans: Qui autem parti
civium consulunt, partem negligunt, Fem perniciosissiman in civitatem
wnducunt, seditionem atque discordiam... écrit Cicéron au traité des
Devoirs @,

C’est ainsl que, sous nos yeux, au nom de lutilité, le Droit com-
mun se décompose. On perd de vue que le vrai, que le seul intérét
général, c’est le respect par tous d’un ferme Droit commun, et le
jurisconsulte se demande avec angoisse : comment arréterons-nous ce
sauve-qui-peut juridique ? Comment rassembler en un corps de
Droit ces membra disjecta que sont nos innombrables lois ? Comment
referons-nous une doctrine, un Etat ?

Peut-étre touche-t-on ici a un danger spécifiquement suisse couru
par la jurisprudence dans ce pays. Médiocre dialecticien, le Suisse
craint par-dessus tout de passer pour doctrinaire ; souvent il se croit
sage, parce que, sous le nom de nécessités pratiques, il donne le pas
aux calculs de I’homme d’affaires sur les raisons de principe. Que
le jurisconsulte sache braver 'impopularité en signalant les illusions
de Putilitarisme, et en lui opposant la noble devise de Cicéron :
Nihil utile quod non honestum! Nec quia utile honestum, sed quia
honestum utile @,

C’est 1a ma troisiéme conclusion : on avilit le Droit en en faisant
un simple moyen au service de Putile. Le Droit est un impératif
catégorique. Il vaut par lui-méme. C’est ce que marque encore
Cicéron : jus et omne homestum sua sponte esse expetendum... per se
igitur jus est expetendum et colendum ®. Et Montaigne : « On argu-
mente mal ’honnesteté et la beauté d’une action par son utilité. » @

() De offictis, livre I, chap. XXV.
(2) De officiis, livre 111, chap. XXX.
(3) De legibus, 1, XVIII, n° 48.

(4) Essais, livre III, fin du chap. I.



PHILOSOPHIE DU DROIT 263

IV

Le service inappréciable que nous a rendu I’Ecole dite du « Droit
pur », c’est d’abord d’avoir cru a I'existence d’une vraie science du
Droit. Puis d’avoir clairement vu, et énergiquement défendu, au
moins une des regles fondamentales de cette science : la cohérence
logique. On se rappelle qu’Ernest Roguin a hésité quelque temps sur
la formule 4 donner a la nouvelle discipline qu’il a appelée la science
juridique pure : Suivra-t-elle la méthode d’observation, comme les
sciences naturelles 7 Ou bien sera-t-elle une science rationnelle,
comparable aux mathématiques ? Il a fini par adopter la seconde
opinion, et a qualifier la science juridique pure de théorématique du
Droit. Hans Kelsen, Iui aussi, a vu le propre de la juridicité dans
Passemblage, dans ’enchainement logique des normes les unes aux
autres et s’est représenté ’Ordre juridique comme un édifice classi-
quement bati, un Stufenbaun.

Qu’on nous permette d’insister sur la valeur de cet enseignement.
Il est I'antidote, dont notre temps a un urgent besoin, a la jurispru-
dence sentimentale, a I'entrainement de l'instinct et de la passion,
a cet emotionelles Denken, dans lequel certains sociologues ont vu le
propre de tout jugement moral. Ne pas se contredire, étre conséquent
avec soi-méme, c’est certainement un précepte essentiel de toute
Justice. Ce qui fait le délinquant et lui mérite une peine, c’est que
son délit implique contradiction : le voleur postule pour lui-méme le
droit de possession que, par son acte, il refuse au volé. C’est ce prin-
cipe encore qui veut que le juge appuie sa sentence sur des considé-
rants, et que le législateur donne un exposé des motifs de ses lois.
Un jugement mal construit manque d’autorité, car le justiciable
veut comprendre le pourquoi de I'ordre regu, il veut qu’on lui donne
raison ; comprenons ce mot dans son sens tout a fait littéral. Honneur
donc et reconnaissance a la science juridique pure, qui nous a appris
a honnir les raisonnements boiteux, a aimer la rigueur de la pensée !

Et pourtant, quand certains disciples maladroits ont poussé a
Pextréme cette juste vue des choses, quand ils ont donné la cohé-
rence systématique pour le vrai objet, le seul objet de la science du
Droit ; quand ils ont ainsi voulu créer une jurisprudence purement
mathématique, sans morale et sans philosophie, cela pour rester
fideles au positivisme agnostique du si¢cle, nous avons senti qu’a la



264 FRAN(COIS GUISAN

science juridique pure aussi, il manque quelque chose. La logique,
a elle seule, ne saurait constituer notre science. La logique est
méthode ; elle n’est point objet. Cette méthode méme suppose une
matiére a laquelle elle puisse s’appliquer ; je veux dire que le postulat
d’absence de contradiction ne se comprend que s’il y a une affirmation
premiere, une affirmation non de forme mais de fond, qui puisse
donner a la contradiction 'occasion de se produire. Il faut donc une
norme fond'amentale, qui, elle, n’est pas donnée par la seule logique,
pour que 1’édifice rationnel des normes puisse se construire selon la
logique. Kelsen I’a bien vu, mais ne voulant pas poser en these la
norme fondamentale, n’en faisant qu’une hypothese, tout son appa-
reil logique se meut dans le vide.

Remarquons ensuite qu’en formulant comme condition de toute
juridicité la cohérence logique, nos théoriciens, en réalité, affirment
eux-mémes un axiome matériel qui dépasse la logique; sans s’en
rendre compte, ils sortent du pur positivisme et font du Droit naturel.
Qu’est-ce, en effet, que leur exigence de rationalité, sinon un précepte,
un impératif adressé au législateur et au juge ? Et quelle est la nature
de cet impératif, s’il n’est pas donné comme un devoir ! Si nos
théoriciens du Droit pur n’avalent pas été atteints du complexe
anti-idéologique de leur temps, ils auraient vu que leur doctrine
méme, par son développement naturel, conduit a reconnaitre que le
lieu philosophique du Droit est dans la morale, que toute la juris-
prudence tire son origine de premitres affirmations morales ; car,
comme I’a si bien dit Charles Secrétan, « le dernier mot de la logique
n’est donc prononcé que par la morale. Réciproquement... le com-
mencement de la morale est donné par la logique. » ®

Ma quatriegme conclusion sera donc celle-ci : La science juridique
pure, malgré la vérité premiere qu’elle contient, les éminents services
qu’elle rend, s’arréte a2 moitié chemin, comme paralysée par son
préjugé positiviste. Il faut achever son développement.

\'%

. Ce qui précede détermine ma cinquie¢me et derniére conclusion,
que je vais essayer de justifier en quelques mots, apres ’avoir for-
mulée comme suit :

(*) Le principe de la morale, 1883, p. 95.



PHILOSOPHIE DU DROIT 265

Il n’y a pas de science vraie du Droit pour 1’agnosticisme moral,
car toute jurisprudence digne de ce nom se fonde essentiellement sur
certaines affirmations premitres de nature morale. Le lieu philoso-
phique du Droit est d’abord dans la morale.

4) Quand le positiviste Auguste Comte, a la fin de sa vie, sub-
jugué par sa passion pour Clotilde de Vaux, ajouta une septiéme
science : la morale, aux six sciences fondamentales, qui seules avaient
trouvé grice dans le cours de philosophie positive, quand, dis-je,
Auguste Comte essaya de comprendre et d’exposer la morale dans
son Catéchisme positiviste, 1l fit appel (j’emploie ses propres expres-
slons) aux « connaissances spontanées qui partout précédent et pré-
parent les études systématiques», ajoutant ces phrases caractéris-
tiques : « La science constitue toujours un simple prolongement de
la commune sagesse. Jamais elle ne crée réellement aucune doctrine
essentielle. Les théories se bornent a généraliser et 4 coordonner les
apercus empiriques de la raison universelle... » @

Se doutait-il qu’il venait d’exprimer, en termes excellents, la
doctrine traditionnelle du Droit naturel, que toute sa vie il a fait
profession de hair ? Dans le fond des choses il rejoint les grands
philosophes grecs, Cicéron, le stoicisme, les Péres de ’Eglise, saint
Thomas d’Aquin, Grotius et son école. Sans le vouloir, certes, il
renoue la vieille, 'indestructible tradition, et ses disciples consternés,
restés positivistes purs, dirent que le maitre avait perdu la téte. Et
voila que nous assistons, dans la pensée contemporaine, a une pareille
conversion ! Avons-nous, dans notre jeunesse, suffisamment lu et
entendu de sarcasmes dirigés contre le Droit naturel ? On le croyait
définitivement mort, et nous avons la joie de le voir refleurir, plus
vigoureux que jamais, en Allemagne méme, dans le pays ou il avait
subi les plus violentes attaques. C’est au point que certains enthou-
siastes nous paraissent méme aller un peu fort. Aussi nous sentons-
nous pressé d’apporter quelques précisions a la doctrine du Droit
naturel, elle aussi, sujette a Perreur,

b) Auguste Comte I’a parfaitement bien dit: il y a en morale
des « apercus empiriques de la raison universelle ». Il y a une « com-
mune sagesse », inhérente, pour ainsi dire, a la nature de ’homme et
qui lui permet de poser des normes de conduite absolument simples.
De ces normes, il a une «connaissance spontanéen; elles s’imposent

(*) Catéchisme, 4¢ entretien.



266 FRANCOIS GUISAN

d’évidence a toute 4me droite et loyale. « Voila les lois que la nature
a promulguées du fond des isles du Japon aux rivages de notre
occident », écrit Voltaire dans le premier livre de U'Essar sur les
maurs. Quod omnes, quod semper, quod ubique, avait enseigné, a la
fin de I’Antiquité, le Commonitorium de saint Vincent de Lérins,
comme critere de la vérité. Depuis le Décalogue, le titre du Digeste :
de diversis regulis juris antiqui, le Sexte de I'ancien recueil de Droit
canon, les leges legum recueillies par Francois Bacon, et les nombreux
recueils d’aphorismes juridiques qui étaient en mains des étudiants,
il y a un siecle encore, toujours on a considéré qu’il y avait a la base
du Droit des vérités fondamentales, des principia communissima,
formant un étage d’axiomes moyen, et ne prétant pas a controverse
entre honnétes gens @. C’est 4 cette tradition que je me rattache.
Je vois dans les principes premiers le point de départ, les fondements
indispensables, les bases que, sous aucun prétexte, on ne doit ébran-
ler, de toute jurisprudence. '

Ecartons certaines objections.

¢) En faisant rentrer le Droit dans la morale, dira-t-on, vous
supprimez une distinction absolument nécessaire, vous vous exposez
a cette juste censure de Charles Secrétan : « L’identification de la
morale et du droit est la grande erreur des Eglises ; c’est la malédic-
tion de I’histoire moderne. » & Nullement. Je vois bien, et je main-
tiens, qu’un grand nombre de devoirs ne sont que conseillés aux
hommes et je les distingue de ceux qui leur sont imposés par la loi.
Car c’est bien la sanction de ’Etat, menacgant la violation de la regle,
qui caractérise cette regle comme juridique. Il y a donc dans la
morale, comprise en un sens large, ou éthique, deux catégories de

normes, celles qui sont laissées au libre arbitre de chacun — c’est
la morale proprement dite, la morale au sens étroit — et celles qui
sont prescrites sous peine de sanction — c’est le Droit. Mais,

remarquez que cette sanction méme qui fait le Droit a une base
nécessairement morale, au sens large, ou éthique. Car la sanction
n’agit pas mécaniquement, elle n’est que l'effet de I'obéissance du
législateur ou du magistrat, du prince a son devoir, son devoir d’in-
tervention pour procurer la justice. 1l est clair que c’est une question
morale de savoir quand ce devoir d’intervention existe et quand, au

(*) Lavanpe, lllusions évolutionnistes, p. 185,
() Le principe de la morale, p. 210.



PHILOSOPHIE DU DROIT 267

contraire, on doit laisser chacun étre le seul juge et le seul respon-
sable de son acte. La justice, en effet, consiste, d’une part, a ne pas
léser autrui, a lui laisser sa liberté, mais, d’autre part, la justice
impose le devoir positif d’empécher, autant qu’on peut, le prochain
d’étre victime de ’injuste violence ! Qui non repellit injuriam a socio
cum potest, tam est in vitio quam ille qui facit W, dit saint Thomas
d’Aquin, d’apres saint Ambroise, d’apres Cicéron, d’apres la sagesse
antique et moderne.

« L’Eternel dit 4 Cain: Ou est ton frére Abel ? » Cain fit cette
réponse impie : « Je ne sais pas. Suis-je le gardien de mon frére ? » (2

Voulez-vous une anecdote grecque ! Deux hommes se rendaient
ensemble a Delphes, au temple d’Apollon. Ils tomberent dans une
embuscade de voleurs, et Pun d’eux fut tué. 1’autre, s’étant enfui
sans lui porter secours, voulut consulter 'oracle. Mais le dieu le
chassa, lui disant : « Placé au c6té d’un ami qu’on assassinait, tu ne
I’as pas secouru ; tu n’es pas pur. Sors de ce beau et saint lieu.» @

Oui, je suis le gardien de mon frere. Cette maxime est a la base
du devoir civique, elle justifie la contrainte légale, tout 'appareil de
PEtat. On le voit, le Droit certes est distinct de la morale au sens
étroit, mais, comme celle-ci, le Droit, lui aussi, est I’accomplissement
d’un devoir, 11 a donc un fondement éthique.

d) Passons 4 Pexamen d’un autre malentendu: On a pu croire
que je voulais revenir « a la conception du XVIII® siecle d’un systéme
législatif coexistant & c6té de celui du droit positif » @. Ce parallé-
lisme entre deux ordres de régles, tous deux achevés et chacun sufli-
sant, n'est pas ma pensée, ni la bonne tradition du Droit naturel.
La scolastique n’appelait de ce nom que les principia communissima ;
elle reconnaissait que seuls les tout premiers principes ont le carac-
tere d’évidence spontanée ; car c’est seulement en isolant une con-
duite humaine de toutes circonstances extérieures, en méditant sur
Pacte en soi, a I’état pur, pour ainsi dire, que je puils, avec une par-
faite certitude, poser spontanément des affirmations telles que:
« tu ne tueras point, tu ne déroberas point, » Dés que je replace 'acte
dans la vie concrete, c’est-a-dire dés que je tiens compte des circons-

() Saint AMBROISE, cité par saint Taomas, Somme théol. 11a 11ee, Q. 60, art. 6.

(?) Genése 1v, 9.

(3) Simpricrus (philosophe grec du VI© siécle) dans son commentaire sur Epic-
téte.

(4) ALBERT Picot, Zeutschrift fiir schweizerisches Recht, 1944, p. 212%, en note.



268 FRANCOIS GUISAN

tances variables a 'infini qui Pentourent toujours en pratique, je ne
puis plus étre sGr que jamais il ne pourra paraitre juste de prendre
la chose d’autrui, ou méme de lui éter la vie. Car les circonstances
dont je tiens maintenant compte vont mettre en jeu d’autres axiomes
encore, tel que celui de la légitime défense, de I’état de nécessité,
de la fidélité a une consigne. Et je vois bien que la solution pratique-
ment juste ne dépend que bien rarement d’un seul axiome, mais
quelle se place au point ol des axiomes divers se coupent et se
limitent les uns par les autres. Et je vois bien que ce point ne m’est
pas donné d’avance avec évidence, mais qu’il n’est découvert que
par un effort souvent long, par des déductions et des raisonnements
sur la rectitude desquels je ne peux pas toujours compter. Voila
pourquoi, tout cas particulier ne dépend pas d’un texte unique,
mais de toute la loi: Incivile est, nisi tota lege perspecta, una aliqua
particula ejus proposita, judicare vel respondere (0,

C’est dire que le Droit naturel n’est, a lui seul, en aucune fagon
un « systeme législatif », qu’isolé, il est inapplicable, qu’il suppose
impérieusement sa mise en ceuvre par le Droit positif, qu’il serait
insensé de s’imaginer qu’on pourra se passer désormais de 'expé-
rience amoncelée dans les commentaires et les arréts, oublier des
siecles d’histoire du Droit, et briiler tous les vieux livres en préten-
dant tout régler par les seules lois immédiatement évidentes de la
nature. Redoutons les terribles simplifications des révolutionnaires ;
a la fin du XVIII® siecle, ils ont mérité les pénétrantes critiques
d’Edmond Burke, les réserves de Savigny, et ils ont, pour cent ans
au moins, dégofité les meilleurs esprits du Droit naturel, précipitant
la jurisprudence dans I’historicisme, le sociologisme et lutilitarisme.
Il 0’y a de vraie science du Droit que si le respect des principes se
complete d’une patiente et minutieuse casuistique. Casuistique ?
N’ayons pas peur de ce mot que Pascal a rendu suspect : «... celui
qui ne veut point de casuistique ne veut point de morale applicable,
il veut des mots et rien que des mots.» @ C’est encore Charles Secré-
tan qui parle ainsi.

Mais a Pinverse, il serait tout aussi faux de ne vouloir connaitre
que la casuistique juridique, sans se préoccuper des premiers prin-
cipes. Tout bon juriste n’aura de cesse qu’il n’ait rattaché aux prin-

(*) CELsE, loi 24, D;geste I/III.
(®) Le principe de la morale, p. 244.



PHILOSOPHIE DU DROIT 269

cipes incontestables toute solution concréte. Ne méprisons pas les
adages. Ne disons pas que ce ne sont que des lieux communs sans
utilité. Ne souhaitons pas, comme le juge anglais Maughan, « qu’on
veuille bien renoncer a ces bouquets fanés par six siecles » @, N’écri-
vons pas, comme un distingué magistrat que tous en Suisse aiment
et respectent, parce que tout au long de sa carriere il a prouvé qu’il
aimait le Droit et la Justice ; imitons sa belle vie, mais n’écrivons
pas comme lui: « Pour nous, le juste droit n’est pas axiomatique,
mais au contraire adapté a la réalité concréte par une volonté de
justice qui se manifeste en cherchant a respecter I'idéal final de la
dignité humaine. » @

Ne voit-on pas que 'auteur de ce texte se donne a lui-méme un
démenti, car cette phrase suffit a prouver le contraire de ce qu’elle
nie ! Qu’est-ce, en effet, que cet «idéal de la dignité humaine » que
la loi doit respecter, sinon une mesure du juste, et par conséquent
un axiome !

Ainsi ’éminent praticien, lui aussi, a posé un axiome ; il fait du
Droit naturel, tout en s’en défendant. C’est qu’il ne pouvait faire
autrement. Quiconque veut sortir de la simple exégese volontariste
des textes, échapper au marécage des matériaux de la loi, dépasser
le pauvre argument d’utilité, quiconque cherche la légitimité de la
loi et pratique la vraie exégeése par la ratio juris, devra forcément en
appeler aux axiomes fondamentaux. Sans cette solide armature il
n’est pas de construction convaincante, tout le systéme juridique
devient un corps flasque, privé de son épine dorsale. Il est prét pour
la désagrégation, sous la poussée des intéréts particuliers. Méditons
cette parole d’un théologien : «... La puissance du droit réside tout
entiere dans le dogme qui, lul prétant celle d’une loi premitre et
nécessaire, le justifie a la raison, en méme temps qu’il le divinise en
le rattachant a Dieu; et, en effet, tout droit qui ne remonte pas
jusqu’a Dieu, qui n’a pas sa racine en Dieu, dans les lois éternelles
du Souverain Etre, n’est qu’un droit chimérique, une ombre sans
substance, une illusion de ’esprit. » @

En faisant des réserves au sujet du terme «le dogme», en tant
qu’il viserait la théologie particuliére a une certaine Eglise, je sous-

() Law Quartely Review, juillet 1935, p. 428.
(?) ALBErT PIcoT, art. cité, p. 212%, en note.
(3) LamenNais, Le livre du peuple, chap. XVI.



270 FRAN(COIS GUISAN

cris pleinement a ce beau passage. Le Droit doit absolument reposer
sur une loi premiere et nécessaire, une loi éternelle du Souverain
Etre, qui le justifie a la raison. C’est la condition de son autorité,
et la seule origine de la compétence de celui qui 'impose a ses sem-
blables. Car le Droit est fait pour ’homme, et 'homme est un étre
doué de raison.

Mais ’homme, lui aussi, est fait pour le Droit. [1 y aspire de toutes
ses forces, quand son ame n’est pas corrompue ou aveuglée par la
passion. Il aime la Justice et naturellement il y tend. Ainsi le mot
Justice — ne loublions jamais — a deux significations : il ne
désigne pas seulement une vérité dans le Ciel, mais aussi une vertu
dans nos cceurs. Cette vertu est la comstans et perpetua voluntas
qu’un texte classique a mis au centre de la définition de la Justice.

Francois GUISAN.



	Conclusions d'un cours de philosophie du droit

