
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 156

Artikel: Modalités de la prière chrétienne

Autor: Delay, Emile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MODALITES DE LA PRIERE CHRETIENNE

Pour établir les modalités de la prière chrétienne, dans l'ensemble du
N. T., force nous est de commencer par mettre en évidence les termes qui
signifient prier-prière afin d'en dessiner les contours probables. Ce premier
travail — qui sera suivi d'un second où nous concentrerons notre attention
sur les qualifications explicites qui accompagnent ces termes — nous
permettra déjà d'apporter une réponse à la question que nous nous posons :

comment faut-il prier

I. eûxouai-eùxrj. — Le verbe simple eûxouai, ainsi que le substantif
eùxrj, servent, dans la langue extrabiblique, à désigner d'une manière toute
générale, l'invocation à la divinité. En dehors de cette signification particulière

et dérivée : demander, prier, on trouve déjà, dans les temps anciens, un
sens premier : promettre solennellement, élever solennellement la voix,
former un vœu, exprimer un souhait G).

Ces deux sens, nous les retrouvons dans le N. T. Mais la statistique accuse,
déjà pour la LXX, mais aussi pour le N. T., une régression sensible de eûxouai

au profit du verbe composé irpoaeûxouai qui devient, dans le langage biblique,
le verbe principal servant à désigner l'acte de la prière.

Nous sommes donc, dans le N. T., en présence de quelques restes de

l'emploi du verbe eûxouai (Actes xxvi, 29; xxvn, 29 ; Rom. ix, 3 ; III Jean 2

dans le sens de former un vœu. Et II Cor. xm, 7 ; xm, 9 dans le sens de

prier) et du substantif eùxrj (Actes xvm, 18; xxi, 23: vœu; Jacq. v, 15:
prière).

L'examen de ces passages ne nous a fait découvrir aucune désignation
explicite, par un adjectif ou un adverbe, de la modalité de la prière. Remarquons,

cependant, que les trois passages, où eûxouai-eùxrj signifient prier-
prière, attestent qu'il ne s'agit pas là d'une prière isolée — comme c'est le

cas dans le vœu — mais d'une prière qui dure tant que dure le mal (II Cor.

xm, 7) ou le besoin de perfectionnement (II Cor. xm, 9), et qui se

reproduit chaque fois que survient la maladie (Jacq. v, 15).

(') Cf. Th. Wb., Bd. II, p. 774 ; Bauer, Griechisch-leutsches Wörterbuch ; Boi-
SACQ, Dictionnaire étymologique de la langue grecque.



234 EMILE DELAT

II. Trpocfeuxouai-Trpoaeuxrj. —Alors que tous les autres termes, servant à

désigner la prière dans le N. T., ont une signification première, un sens que
l'on peut appeler profane, ces mots upoöeuxouai-Trpoöeuxrj ne signifient
jamais autre chose que prier-prière.

Nous avons rencontré ces termes, respectivement 88 et 36 fois fe). Ils
s'imposent comme des termes techniques et spécifiques. Leur signification,
dans le N. T., est exclusivement religieuse en effet fe).

Laissons de côté les qualifications explicites dont ces termes sont
accompagnés, et n'examinons que le verbe composé de eûxouai et de la particule
rcpoç.

Ttpoç, en composition, peut signifier « vers », donc ajouter une idée de

direction au verbe auquel il s'allie : Tcpoo"épxeo"9ai, aller vers (Héb. iv, 16) ;

irpoöOYeiv, amener vers (Mat. xvm, 24) ; Trpo0iropeûeo9ai, s'approcher de

(Marc x, 35), etc.
A côté de cette idée de mouvement dans une direction donnée, irpoç, peut

indiquer que le but est atteint. On rend cette particule alors par « auprès de ».

Ainsi dans npooéxeiv : en plus du sens premier « diriger vers », on traduit par
« s'attacher à » (Actes vm, 6).

Ailleurs cette particule signifie « en outre, en plus, encore ». TTpocm9évai,

ajouter en plus (Luc x, 35) ; Trpoo~oeîo9ai, avoir encore besoin de (Actes xvn,
25) ; TrpocJepYâSea8ai, faire, accomplir en outre, produire en plus (Luc xix, 16).

Dans la composition de certains autres mots, irpoç sert à marquer l'intensité

de désir, comme dans irpocrôûuioç, et se traduit par : « excessivement,

tout à fait » te). Ou bien encore on renforce l'idée de plénitude déjà contenue
dans le verbe àvaTrXnpoûv en disant TcpoaavairXripoOv (II Cor. ix, 12 ; xi, 9).

Enfin irpoç sert à marquer non seulement l'intensité des sentiments mais

encore leur répétition régulière, leur quantité. En effet, irpoaaiTeîv signifie
non seulement demander en outre, ou encore plus de, mais aussi, dans son

sens second, « demander vers, c'est-à-dire avec insistance, d'où prier,
supplier, mendier » fe). Le TtpoaaiTnç, le mendiant, est celui dont demander est

devenu, si l'on peut dire, le métier. Il demande non seulement avec intensité
de désir, mais encore avec régularité, sans cesse (cf. Jean ix, 8).

A la lumière de ce qui précède, il n'est certes pas encore possible de

déterminer, de manière absolument certaine, le sens de la particule dans ce composé

irpooeûxouai. Qu'il nous suffise de signaler au moins un fort degré de

vraisemblance dans le sens qui est le nôtre en établissant que, dans le mot

Cf. pour les références complètes : Schmoller, Handkonkordanz.
« Neben allen diesen [avréui, èpuiTÓU), TtapaKa\éu), €Ù\oy€UJ, Kpd&u,

èniKaXéouai, oeouai], von menschlichen Dingen auf das Gebet übertragenen Worten
steht eine Wortgruppe, die von vornherein nur religiös verstanden werden konnte und
deshalb im N. T. zum eigentlichen Hauptwort für das Gebet geworden ist : irpoo"-

euKouai, rcpoaeuxtj. » Th. Wb., Bd. II, p. 806.

(3) Cf. Diet, grec-franc. Bailly à rrpóc III, 4.
(4) Cf. ibidem.



MODALITÉS DE LA PRIÈRE 235

principal servant à désigner l'acte de prier, est déjà contenue l'idée d'intensité

et de fréquence.
S'il n'est pas douteux qu'il y ait dans le npoç de Trpoaeûxouai une idée de

direction fe), il n'est pas moins certain que cette idée n'épuise pas le sens de

cette particule. Elle signifie autre chose encore. Nous y discernons une idée

d'intensité dont on prend conscience dans la plupart des passages où ce

mot est employé, soit dans son sens absolu — ce sont les plus nombreux —
soit lorsque irpo0eûxouai est renforcé par des qualificatifs déterminant une
modalité aussi bien qualitative que quantitative.

Nous trouvons, d'autre part, une fois (Jacq. v, 17) l'expression redoublée

irpoffeuxr) TrpoanûHaTO que le N. T. Goguel traduit par : « il pria avec
ferveur » et le dictionnaire Bauer : « Inbrünstig beten » fe).

C'est pourquoi nous ne pouvons que nous associer à ces mots d'Ernst
Orphal : « Il y a dans la préposition itpoç plus d'un sens qui n'est pas, pour
le monde de la prière, d'une signification extérieure seulement » (3). Il nous

importait de faire ressortir cette richesse de sens qui n'apparaît plus du tout
dans le verbe français : prier. Indépendamment de toute précision concernant

la modalité de la prière chrétienne, nous découvrons déjà, dans le mot
lui-même, la précieuse certitude qu'il nous met en présence d'une réalité
impérieuse, exigeante, voire impétueuse fe).

III. èpoiTÓU). — Dans le sens prier, èpurràw est un terme johannique
(Jean n'emploie jamais Trpoaeûxouai). Il exprime les demandes que les disciples

adressent à Jésus (Mat. xv, 23 ; Luc iv, 38 ; Jean xvi, 23-30), mais, avant
tout, ce verbe sert à désigner la prière que Jésus adresse à Dieu, son Père

(Jean xiv, 16 ; xvi, 26 ; xvn, 9 ; xvn, 15 ; xvn, 20) (s). Il n'est pas accompagné

de qualificatifs précisant sa modalité.
Son intensité n'est pas du même ordre que celle que nous avons

rencontrée dans le terme Trpoaeûxouai, ni de celle que nous verrons à propos de

alréu), termes auxquels s'attache une force impétueuse fe). L'atmosphère qui
entoure èpurràuu est toute de sérénité, de confiance paisible, née des relations

intimes, intenses autant que fréquentes, qui unissent le Fils au Père. En
effet, la communion qui existe entre Jésus et Dieu, dépouillée de toute
violence revendicatrice, est non seulement de tous les instants, mais encore d'une

qualité unique que l'on pourrait très bien désigner par le terme de mystique.

(') Cf. Gebetsrichtung, Gebetshaltung, Orientierung, Kirchenbau in : R. G. G.

Et Ernst Orphal, Das Paulusgebet, p. 20.
(¦) « Die Etymologie des griechichen Stammwortes für Beten « TCpofjeuxea9ai »,

führt ebenfalls zu der gegebenen Tatsache eines treuen, regelmässigen
Gebetsdienstes : ich halte mich wohl fest zu Gott. » Ernst Orphal, op. cit., p. 18.

(3) Ibiiem, p. 19.
(4) «Etwas Anspruchvolles oder Stürmisches». Th. Wb., Bd. II, p. 684.
(5) Cf. Th. Wb., Bd. II, p. 684.
(6) Cf. Th. Wb., Bd. II, p. 684.



236 EMILE DELAY

IV. avréiu. — Demander, mais dans cette traduction française courante,
une nuance échappe, celle qui est contenue dans le forlern et le verlangen.
Atréti) comme irpoaeûxo|uai exprime une demande d'où n'est pas exclue une
exigence tenace, voire impérative (Mat. vu, 7-11 ; par. Luc xi, 9-13 ; — cf.
bici Y6 Trjv àvai'beiav de Luc xi, 8). La demande, rendue par le terme avréu),

est aussi étendue que possible. Ce verbe, accompagné de 0 ti, ô èâv, èâv

ti, öaa âv, 8 ti âv, ôti èâv ti (Jean xv, 7 ; xi, 22 ; xiv, 13-14 ; xv, 16 ;

xvi, 23-24, 26 ; I Jean m, 22 ; v, 14-16) montre bien que cette demande est

sans limite. Cf. aussi Mat. xvm, 19 avec Tiepi iravroç; Mat. xxi, 22 ; Marc xi,
24 : TiâvTa öaa ; Col. 1, 9 où Ttauóue9a — ce dernier terme marquant la
continuité temporelle.

avréui exprime donc une demande qui n'est pas sans force, qui est chargée
d'intensité, de désir. Ce terme paraît désigner un degré de moins grande
intimité que èpwTÓai et c'est pourquoi il sert à désigner la demande des

disciples à Dieu et non celle de Jésus à son Père fe).

V. béouai. — Ce verbe a comme sens premier (qu'on ne rencontre pas
dans le N. T.) : avoir besoin de quelqu'un ou de quelque chose. Le N. T.

emploie ce mot dans son sens : prier. (En allemand, on le traduit par : bitten,
ersuchen, bitten zu Gott, beten) fe). Ce verbe se rencontre 22 fois dans le N. T. :

I fois, Mat. ix, 38 ; I fois, Rom. 1, 10 ; 3 fois, II Cor. v, 20 ; vm, 4 ; x, 2 ;

1 fois, Gai. iv, 12 ; I fois I Thess. m, 10. Tous les autres passages se trouvent
dans Luc (8 fois) et dans les Actes (7 fois) te).

Grammaticalement, la construction de béouai se fait aussi par analogie
avec celle qu'on rencontre dans l'expression Trpoaeûxouai irpoç Tiva. Exemple :

béouai rrpoç riva (Actes vm, 24) ; ou rj bénatç, irpôç ròv 9eóv (Rom. x, I ;

Héb. v, 7).

Dans des passages comme : Luc xxi, 36 ; Actes x, 2 ; Rom. 1, 10 ; I Thess.

m, 10, etc., l'emploi du verbe béouai et son contexte nous aident à préciser
la manière, la modalité de la prière chrétienne dans le sens d'une prière
fréquente. Et des passages comme Mat. ix, 38 et Luc x, 2 laissent entrevoir
l'intensité et la ferveur de cette prière. Cf. aussi dans les passages avec le
substantif bénaiç (Luc 11, 37 ; v, 33 ; Eph. vi, 18 ; Phil. 1, 4 ; 1, 19 ; I Tim.

n, I ; Phil. iv, 6 ; I Tim. v, 5 ; II Tim. 1, 3). Tout spécialement le passage
Héb. v, 7 où l'on voit l'intensité des prières de Jésus (ôerjaeiç Te xai iKeTnpiaç
Tcpoç tòv öuvauevov awZeiv aùròv èK 9avcVrou uerà KpauYrK ioxupâç Kai

ôaKpûmv...)

(') Cf. Th. Wb., Bd. I, p. 192.
(-) Th. Wb., Bd. II, p. 40.
(3) Le substantif benaiç : besoin (sens absent du N. T.) ; demande, prière,

particulièrement : « demande instante » — cf. Diet. Bailly — se rencontre 17 fois : Luc
(3 fois) ; Paul (11 fois) ; Héb. (1 fois) ; Jacq. (1 fois) et I Pierre (1 fois).



MODALITÉS DE LA PRIÈRE 237

VI. eùxapiaréw et eùXoYéuu. — Nous situons, dans un même paragraphe,
ces deux termes apparentés, voire même interchangeables comme dans

Marc vin, 6-7 fe).

Nous avons rencontré 37 fois eùxapiaTéw fe). Qu'il s'agisse de prière dans le

Temple (Luc xvm, II) ou de prières occasionnelles (Luc xvn, 16 ; Jean xi,
41 ; Rom. xvi, 4 ; Actes xxvm, 15) ou de prières-actions de grâces
continuelles (implicites : Rom. 1, 21 ; Apoc. xi, 17 ; I Cor. 1, 14 ; xiv, 17 ; II Cor.

1, 11 ; Col. 1, 12 ; et explicites : Rom. 1, 8 ; I Thess. v, 18 ; I Cor. 1, 4 ; Philemon

4 ; Col. 1, 3 ; I Thess. 1, 2 ; II Thess 1, 3 ; n, 13 ; Eph. v, 20 ; Phil. 1, 3 ; Eph.
1, 16 ; I Thess. n, 13), il appert que l'action de grâces, la prière, rendue par
ce verbe, est une prière qui se déroule dans le temps de manière régulière et
continue. C'est, d'autre part, une prière de particulière intensité puisqu'elle
exprime l'immense reconnaissance des chrétiens à l'égard de Dieu.

On peut en dire autant de eùXoYéuj, rencontré 38 fois. Mais, dans le sens

prier ce verbe désigne — comme eùxapiaTétu (Mat. xv, 36 ; Marc vm, 6 ;

Jean vi, II, 23 ; Mat. xxvi, 27 ; Marc xiv, 23 ; Luc xxn, 17, 19 ; I Cor. xi,
24 ; Actes xxvn, 35 ; Rom. xiv, 6) — la prière prononcée avant les repas :

Mat. xiv, 19 ; Marc vi, 41 ; Luc ix, 16 ; Marc vm, 7 ; Luc xxiv, 50-51 te) ;

Mat. xxvi, 26 ; Marc xiv, 22 ; cf. aussi I Cor. x, 16.

Ces derniers passages attestent la pratique de Jésus et de Paul de rendre

grâces à Dieu régulièrement avant le repas fe).

VII. TrpoaKUvéw. — Ce verbe signifie : saluer en se prosternant, ou en

portant la main de celui qu'on salue à sa bouche pour la baiser. D'où : se

prosterner devant Dieu, l'adorer. Nous ne faisons pas dériver Kuvéw de kÛidv,

chien (symbole de la fidélité et de la soumission), mais de xuvéuj : baiser,
embrasser, puis : adorer (s).

Nous pourrions redire ici ce que nous avons signalé du rôle de la particule
Tcpoç. Nul doute que ce verbe composé est enrichi par cette préposition qui en

(') Cf. Th. Wb., Bd. II, p. 760.
(z) Pour l'étude de ce terme j'indique ces études que je n'ai pas pu me procurer :

E. Baumgartner, Eucharisie uni Agape im Urchristentum, Solothurn, 1909.
Th. Schermann, EùxapiOTia uni eùxapiareîv in ihrem Bedeutungswandel bis

200 n. Ch. Philologus 69, N. F., 23. Bd., 1910, p. 375-410. G. H. Boobyer, « Thanksgiving

» and the « Glory of God» in Paul. Diss. 1929.
(3) Il n'est pas sans intérêt de remarquer que les deux disciples d'Emmaüs ont

reconnu leur Maître au moment de la fraction du pain et de la bénédiction. C'est
donc qu'ils l'avaient vu pratiquer cette bénédiction auparavant.

(4) Joch. Jeremias, Das Gebetsleben Jesu, in : Z. Ntl. W., 1926, p. 120.

(5) Cf. Johannes Horst, Proskynein. Zur Anbetung in Urchristentum nach ihrer
religionsgeschichtlichen Eigenart. Gütersloh, Bertelsmann, 1932, p. 12 ss. — Georg

Curtius, Grundzüge der griechischen Etymologie, Leipzig, 1873, p. 158. — Boisacq,
Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Heidelberg et Paris, 1916, p. 53.



238 EMILE DELAY

renforce le sens et donne à ce verbe une intensité de même qualité que celle

que nous avons découverte pour Trpoaeûxouai M.

Nous avons rencontré ce verbe 59 fois dans le N.T. 11 fois dans l'évangile
de Jean ; 23 fois dans l'Apocalypse ; 18 fois dans les Synoptiques ; 4 fois dans
les Actes ; I fois chez Paul (I Cor.) ; 2 fois dans Hébreux. C'est donc dans

l'Apocalypse que ce terme prédomine ainsi que dans l'évangile de Jean
(34 fois sur 59). Ce terme n'est pas paulinien.

En étudiant l'emploi de ce mot, on se rend compte que ce verbe marque
une relation intime entre celui qui adore et l'objet de son adoration (cf. Mat.

xxvm, 17 ; Luc xxiv, 52 ; Mat. xxvm, 9 ; Mat. xiv, 33 ; etc.). La qualité de

l'adoration est marquée par tout le passage de Jean iv où ce verbe revient

7 fois et où l'adoration est caractérisée par ces mots : èv irveûuaTi koi à\n9ei'a ;

c'est le locus classicus d'où, de tout temps, l'on a essayé de déduire l'essence

du culte d'un point de vue dogmatique spiritualisant te). Ce que la Samaritaine

a compris, c'est qu'il s'agissait d'une manière nouvelle d'adorer Dieu en

rapport avec la personne de Jésus-Messie et non un mépris des lieux, des

formes et des temps nécessaires à toute prière te).

VIII. KpâZu). — On rencontre ce terme 54 fois dans le N. T. A part les

40 fois où il signifie simplement « crier », on trouve II fois ce verbe pour désigner

un cri-prière s'adressant à Jésus : Mat. ix, 27 ; xx, 30-31 ; Marc x,
47-48 ; Luc xvm, 39 ; Mat. xiv, 30 ; Mat. xv, 22 ; Mat. xxi, 9 ; Marc xi, 9 ;

Marc ix, 24; et 3 fois (Mat. xxvn, 50; Rom. vm, 15 ; Gai iv, 6). Ce cri
s'adresse à Dieu. Relevons encore le passage Héb. v, 7 où le terme Kpairfrj

apparaît pour bien spécifier l'intensité de la prière que Jésus a fait monter
jusqu'à Dieu pendant le cours de sa vie corporelle.

On peut donc dire que KpâZm et les mots de la même famille (xpauYij ;

àvaKpdZuu ; KpauYaÉuu) sont des termes fortement expressifs. Ce sont des

onomatopées imitant le cri rauque et guttural du corbeau. En rapport avec

l'homme, ce verbe signifie • crier fortement et, même, yociférer. Comme le dit
Grundmann fe), ce verbe indique « ein tumultuöses Schreien » et lorsqu'il sert
à exprimer la prière de Jésus (Mat. xxvn, 50 et Héb. v, 7) ou celle des enfants
de Dieu (Rom. vm, 15 et Gai. iv, 6), il est chargé d'une intensité que nous

(') « Dieses Kompositum gewann durch die ihm inhaltlich richtunggebende
Präposition Ttpoç eine besondere Möglichkeit religiöses Vertiefung, weil die
hindurch angedeutete Bewegung, an den Gegenstand der so erstrebten Huldigung
heranzukommen, den Akt lebendig erhalten und zu einer Sehnsucht ausweiten musste. »

J. Horst, op. cit., p. 308.

Cf. Horst, op. cit., p. 293.
(3) Cf. la convaincante démonstration de Horst, op. cit., p. 293-307.
(4) Th. Wb., Bd. III, p. 902.



MODALITÉS DE LA PRIÈRE 239

fait remarquer Bieder en disant qu'il faut trouver dans ce concept « die
intensive Gemütsbewegung des Beters » fe).

IX. ßoduu. — Rencontré 13 fois dans le N. T. dont 2 fois (Luc ix, 38 et

xvm, 38) pour désigner une demande faite à Jésus et 3 fois dans le sens prier :
Marc xv, 34 et Luc xvm, 7 (Mat. xxvn, 46 dans l'appareil critique).

Ce terme s'apparente au précédent dont il n'est qu'une variante. Son

caractère est le même. En effet, ßodw et KpóZuu servent tous deux à désigner
le cri-prière de Jésus sur la Croix. C'est la même violence, la même énergie
qui s'en dégagent te). C'est dans la prière que le sens de ßoow atteint toute
sa profondeur te).

On peut faire des remarques analogues pour d'autres termes qui ont un
rapport étroit avec la prière. Je pense en particulier à OTevoZuj (Marc vu, 34 ;
Rom. vm, 23 ; II Cor. v, 2, 4) qui indique un soupir (Marc vu, 34) « signe de

l'affection véhémente » de Christ en prière, dit Calvin fe), expression caractérisant

la lutte du chrétien en prière, dit Julius Schniewind fe).

Ce verbe témoigne donc de l'effort douloureux et intense, soit de Jésus,
soit de Paul, pour entrer en rapport avec Dieu. arevóZu) annonce une prière
d'une rare intensité.

Il en est de même de avaßXeituj. Il est aussi « un signe d'une ardeur et
véhémence singulière » W (Marc vu, 34 ; Marc vi, 41 ; Luc ix, 16 ; Jean

xvn, 1).

(') « Sehr viel näher liegt es, im Begriff KpâZeiv die intensive Gemütsbewegung des

Beters ausgedrückt zu finden. Es handelte sich dann nicht um ein gewohnheits-
mässiges Plappern, nicht um ein starres, zu bestimmter Zeit wiederholtes Hersagen
von bestimmten Formeln, sondern, vielleicht in Opposition zum Jüdisch verkehrten
Gebet, um ein aus der Tiefe der Seelennot herausgeborenes Schreien und Rufen,
das der Schönheit des kunstvollen Aufbaus und des liturgischen Reizes entbehrt. »

Werner Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus. Th. Zelts.
1948, p. 26.

Th. Wb., Bd. I, p. 625-626 : « Im Gleichnis von der bittenden Witwe liegt der
Ton... auf der Eindringlichkeit... Die Witwe ruht nicht und lässt den Richter nicht
zur Ruhe kommen, bis er ihr zu ihrem Rechte verhilft gegen ihren Widersacher —
um ihrer Zudringlichkeit willen. »

(3) Th. Wb., Bd. I, p. 626.

(4) Calvin, Commentaires, Paris 1854, t. I, p. 426.
(5) « Seufzen ist ein starker Ausdruck, den Paulus für das innerste Ringen der

Christen (Rom. vm, 23 ; II Cor. v, 2-4) gebraucht. » Das Neue Test. Deutsch, 1.1, p. 104.
(6) « Quant à ce que saint Jehan récite que Christ pria ayant les yeux eslevez au

ciel : cela a esté un signe d'une ardeur et véhémence singulière. Car le Seigneur Jésus
a vrayement testifié par ce geste, que d'affection de cœur, il estoit plus au ciel qu'en
la terre : afin que délaissant les hommes, il devisast familièrement avec Dieu. »

Comm., t. II, p. 340. Cf. id., t. II, p. 242 et 243 et t. III, p. 347.



24o EMILE DELAY

Cette attitude de prière qui consiste à lever les yeux au ciel est encore

une précieuse confirmation de la tension que représente toute prière.

X. èTUKaXéuj. — Nous avons rencontré 13 passages dans lesquels Dieu

ou Jésus-Christ sont invoqués : II Cor. 1, 23 ; I Pierre 1, 17 ; Actes il, 21 ;

vu, 59 ; Rom. x, 12-14; H Tim. n, 22 ; Jacq. Il, 7; Actes ix, 14, 21 ; xxn, 16 ;

I Cor. 1, 2.

Si les verbes précédents marquaient l'intensité (ou la qualité) de la prière,
ce verbe apporte une nuance de fréquence (de quantité) notoire et de répétition.

En effet, on a désigné les chrétiens au moyen de cette périphrase :

oi èiriKaXouLiévoi to ovovia KUpiou fe). Nous sommes en présence d'une expression

courante (technique) qui nous renseigne sur l'habitude remarquée des

chrétiens.

XI. TrapaKaXéuj. — 18 passages peuvent être retenus, dont 9 sont des

prières instantes de malades pour demander à Jésus qu'il les guérisse (Mat.

vin, 5 ; Luc vu, 4 ; Mat. xiv, 36 ; Marc vi, 56 ; 1, 40 ; v, 23 ; Luc vm, 41 ;

Marc vu, 32 ; vm, 22).
Un passage est de grande importance (II Cor. xn, 8) où l'on perçoit une

prière à la fois intense et répétée par trois fois. « Ce nombre de trois, est yci
prins pour une répétition fréquente. Or il veut signifier que le tourment (pour
lequel éviter il avoit prié tant de fois) luy estoit grief et fascheux. » fe)

Conclusion. — Cette brève relation des termes principaux — il y en
aurait d'autres à retenir — servant à désigner le rapport de l'homme avec
Dieu ou Jésus le Seigneur dans et par la prière, nous autorise à tirer la conclusion

que voici : Ces termes rencontrés sont d'une richesse de contenu que
nous n'avons pu que signaler. Tous caractérisent, à leur manière, et combien
admirablement, la relation privilégiée que représente toute prière chrétienne.

Bien plus, il nous a été donné de constater que, au delà des nuances
propres à chacun, ces termes ont ceci de commun qu'ils nous invitent à définir la
prière comme une relation fonctionnelle sous le double rapport de la qualité
et de la quantité. Par quoi nous entendons que Dieu, dans la souveraineté de

son amour, a décidé d'établir une relation avec les hommes qui est tout à la
fois présence et activité, état et acte, qualité et quantité.

Tout en nous excusant de la sécheresse de notre définition, nous ajoutons
qu'à la question du « comment » de la prière chrétienne, nous ne pouvons
répondre que par des mots comme : intense, véhémente, continue, fréquente,
assidue, etc., chacun de ces termes indiquant soit une idée de qualité ou de

quantité, soit les deux à la fois te).

Emile DELAY.

(:) Cf. Comm. HbjNT (Lietzmann) à I Cor. xu ; Comm. N. T. D. (Jeremias) à

II Tim. n, 22 (Althaus) à Rom. x, 13 ; Th. Wb. (Schmidt), Bd. Ill, p. 498.
Comm. Calvin, t. III, p. 639.

(3) Sur l'impossibilité absolue de séparer qualité et quantité, voir notre article
AAIAAEITTTQZ, dans cette Revue, 1950, p. 73, note 2.


	Modalités de la prière chrétienne

