
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 156

Artikel: Études critiques : art littéraire, témoignage et histoire chez Saint Luc

Autor: Burnier, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ART LITTERAIRE, TEMOIGNAGE ET HISTOIRE

CHEZ SAINT LUC

Il y a longtemps déjà que la critique néotestamentaire attire l'attention
sur l'art littéraire du troisième évangile et des Actes. Elle a également remarqué

qu'une des caractéristiques de la composition lucanienne s'exprime par
le nombre 2 : répétitions, oppositions, parallélismes et autres constructions
à deux termes. Cela a donné lieu à des appréciations diverses tant au point
de vue esthétique qu'au point de vue de l'historicité. M. Morgenthaler, jeune
théologien bernois, a consacré sa thèse de doctorat, présentée en 1945 à

l'Université de Berne, à ce problème jamais encore entièrement élucidé. Il publie à

nouveau ce travail, complété par un second volume où il expose les

conséquences de ses découvertes fe).

La première partie de l'ouvrage (vol. 1) étudie donc l'art littéraire de

Luc et démontre brillamment que l'ensemble constitué par le troisième

évangile et le livre des Actes est une construction consciemment et savamment

bâtie, dont l'unité formelle tient à l'application extrêmement poussée,
aussi bien au niveau des mots que des phrases, des paragraphes et de l'œuvre
entière, de la loi le rêiuplication (Ztveiglieirigkeitsgesetz).

On ne saurait suivre ici dans le détail l'étude des diverses figures que ce

principe a inspirées à l'écrivain sacré. Relevons pourtant, dans le premier
chapitre, consacré aux constructions verbales les plus élémentaires, la
répétition du même mot, l'accouplement de termes de même radical, les

consonances par les syllabes finales ou par allitération, l'endiadys, l'antithèse,
les noms propres jumelés. A partir de ces formes simples, l'art lucanien
conçoit aussi des constructions composites, soit à quatre membres semblables

ou opposés par chiasme, soit à six et davantage.
Les phrases (chap. II) sont soumises à la même loi littéraire. Nous trouvons

des répétitions, le retour, à quelques versets de distance, d'une expression

identique ou analogue. Des logia sont reproduits deux fois au cours de

l'évangile, mais toujours avec quelques variantes formelles qui les adaptent
au contexte et évitent au lecteur l'impression d'une banale redite. On
rencontre fréquemment un double exemple, une double parabole, une double

(¦) Robert Morgenthaler, Dr théol., Die lukanische Geschichtsschreibung als

Zeugnis. Gestalt und Gehalt der Kunst des Lukas. I. Teil: Gestalt. 201 p. in-16.
2. Teil: Gehalt. 116 p. in-16. Bd. 14 und 15 der «Abhandlungen zur Theol. des

A. und N.T.» Zürich, Zwingli-Verlag, 1948.



220 JEAN BURNIER

citation de l'Ecriture. Après cela, on ne saurait s'étonner que Luc ait repris
de l'A. T. l'usage du parallelismus membrorum : tandis que Matthieu, qui
lui aussi l'a adopté, pratique en général un parallélisme strict, Luc préfère
abréger le second membre. Il obtient ainsi une forme plus subtile où l'esprit
hellénique achève la création originale de l'art hébraïque. En revanche, on
s'étonnera de trouver dans le troisième évangile plusieurs groupes de trois
paroles analogues ; mais on découvrira bientôt qu'ils n'échappent pas à la
loi de réduplication : le parallélisme n'est pas égal entre les trois éléments de

la construction, ceux-ci diffèrent entre eux suffisamment pour que leurs
ressemblances les rapprochent toujours deux à deux. Voyez par exemple Luc xx :

10-12. Le parallélisme à quatre termes, remarqué au niveau des mots,
réapparaît ici, comme on le retrouvera aussi à l'étage des péricopes. Il règle

notamment le texte de l'institution de la Cène, si souvent disloqué par une

critique mal informée du style de Luc.

Poursuivant sa recherche, M. M. étudie au chapitre III les rapports des

paragraphes entre eux. La loi de réduplication les régit également. Sans

cesse, ce sont deux péricopes qui se répondent, deux hymnes parallèles, deux
événements semblables, deux discours de même thème, deux paraboles jumelées,

deux guérisons analogues, deux rencontres avec des personnes de mêr-re

provenance, deux faits liés au même lieu. Ces correspondances sont si

nombreuses, elles jouent sur tellement de plans divers que l'œuvre de Luc apparaît

finalement comme un tissu de liens innombrables. On en découvre sans

cesse de nouveaux et l'on n'est jamais sûr de les avoir tous aperçus, d'autant
plus que souvent un parallélisme à deux termes nous apparaît tout à coup
riche d'un troisième, selon une construction analogue à celle que nous avons
vue plus haut à l'échelon de la phrase. Ainsi rien ne semble laissé au hasard
dans le style de Luc : chaque mot, chaque phrase, chaque paragraphe s'insère
dans l'ensemble pour y tenir un rôle indispensable à l'équilibre général.

Il n'est pas jusqu'à l'œuvre lucanienne dans sa totalité (évangile et Actes)
qui ne soit bâtie selon le même principe littéraire. Au point où nous sommes
arrivés, c'est sur le plan géographique qu'il s'applique avant tout. L'évangile,

en effet, se répartit comme suit, selon le lieu où se passe l'action : I.
Jérusalem (i, 5 à iv, 13). IL Voyage, où l'on distingue une première et une seconde

partie, celle-ci étant caractérisée par une marche vers Jérusalem (iv, 14 à

xix, 44). III. Jérusalem (xix, 45 à xxiv, 53). Quant aux Actes, ils suivent un
ordre semblable : I. Jérusalem (1, 4 à vu, 60). IL Voyage (vm, I à xxi, 17).

III. Jérusalem (xxi, 18 à xxvi, 32). A quoi s'ajoute une quatrième partie,
IV. Le voyage de Paul à Rome (xxvn, 1 à xxvm, 31). Les différents épisodes
jérusalémites, comme les voyages ont entre eux d'évidentes correspondances,

dans le détail desquelles nous ne pouvons entrer. Nous dirons seulement

qu'ils sont axés sur l'idée centrale de l'œuvre de Luc : le salut passe des

Juifs aux païens. Nous voyons ainsi dans les quatre scènes jérusalémites les

chefs du judaïsme repousser le salut lorsqu'il vient à eux, tandis que les

voyages nous montrent, le premier (celui de l'évangile), comment le peuple



ART LITTÉRAIRE CHEZ SAINT LUC 221

pieux de la Palestine rejette l'Evangile, que Jésus porte alors aux gens de

mauvaise vie ; le second, celui d'Actes vm à xxi, comment les Juifs de la

Diaspora agissent de même, obligeant Paul et ses compagnons à se tourner
vers les païens ; le troisième enfin, le dernier voyage de l'apôtre Paul, apporte
une conclusion aux précédents : au milieu de la tempête, l'Evangile est porté
de Jérusalem à Rome. Ce thème capital se trouve plusieurs fois exprimé,
notamment au centre même de l'œuvre, dans deux déclarations solennelles

du Ressuscité (Luc xxiv, 47 ; Actes 1, 8).

Le second volume est consacré à l'étude des rapports qu'il y a dans l'œuvre
de Luc entre la forme, qui vient d'être caractérisée, et le fond.

Un premier chapitre, intitulé Luc témoin, démontre que l'architectonique
du troisième évangile et des Actes n'est rien d'autre que l'expression convenable

créée par l'ami de l'apôtre Paul pour porter au monde le témoignage
dont il se sait redevable. En effet, la communauté primitive tout entière,

comme Jésus lui-même, est restée attachée au principe de droit mosaïque
selon lequel un fait ne peut être reconnu vrai que s'il est soutenu par deux

ou trois témoins unanimes (Deut. xix, 15). En pratiquant la réduplication,
Luc n'aurait fait que se conformer à cette loî. M. M. le prouve en reprenant
les diverses formes littéraires qu'il a étudiées dans son premier volume.

Pourquoi le jumellement de la plupart des personnages soit de l'évangile soit
des Actes, sinon parce qu'il faut fournir les deux témoins requis par le droit
Ainsi l'historicité du fait rapporté est garantie. D'ailleurs Jésus n'a pas pensé

autrement en envoyant ses disciples deux à deux. Pourquoi les si nombreux

accouplements de noms géographiques, sinon parce que deux contrées ou
deux localités ont entendu l'une et l'autre la parole du Sauveur ou ont assisté

à ses miracles et sont citées à la barre du monde pour y rendre témoignage
Pourquoi les répétitions d'un même logion, les doubles paraboles, les doubles

citations, les discours parallèles, sinon toujours pour assurer la solidité de ce

qui est raconté Il en va de même pour ce qui revient à trois reprises. S'il est

des cas où il est difficile de justifier la réduplication par la volonté de nommer
deux témoins, il y en a assez d'autres où cette justification est évidente pour
qu'on ne puisse refuser son adhésion à la thèse de M. M. : le style de Luc est

celui du témoignage.
Si l'évangile et les Actes ne veulent être rien d'autre qu'une collection

bien ordonnée de témoignages, qui se garantissent mutuellement, on doit
admettre aussi l'historicité de cette œuvre. Le chapitre II est consacré à cette
question.

M. M. commence par analyser la notion lucanienne de témoignage. Il
postule, bien plus qu'il ne prouve, qu'elle ne s'éloigne aucunement de son

origine juridique. On demande un témoin lorsqu'on cherche à savoir ce qui
est arrivé (geschehen), pour établir ou rétablir l'histoire (lie Geschichte).
Rien n'est modifié lorsque le fait en cause est, par exemple, la résurrection
de Jésus : pour Luc, cet événement, bien qu'unique en son genre, se situe sur
le même plan que ceux de l'histoire profane. Aussi en témoigne-t-il en disant



222 JEAN BURNIER

ce que ceux qui étaient là ont vu et enteniu, au sens ordinaire de ces mots. Il
en va de même pour les miracles. Il faut donc appeler de l'histoire l'œuvre

que Luc a écrite pour rendre témoignage.
La critique des cent dernières années est allée d'un extrême à l'autre dans

l'appréciation de l'historicité du troisième évangile et des Actes. M. M. se

tient à l'un de ces extrêmes, et la fin de son ouvrage apparaît comme un
plaidoyer en faveur de l'historicité.

Il montre d'abord que Luc a tout ce qu'il faut pour faire un bon historiographe.

C'est un homme cultivé, parfaitement maître de la langue grecque,
mais également capable de conserver sa tournure originale à un discours qui
fut prononcé en araméen ou en latin. Dans son œuvre, il embrasse et domine

une matière immense : soixante ans d'histoire sur un théâtre qui va de
Jérusalem à Rome. D'ailleurs il nous laisse voir, dans le prologue à l'évangile,
de quelle manière il a travaillé : avec tout le soin et le désintéressement d'un
historien sérieux. C'est à un homme de rang élevé, donc cultivé et capable
d'en reconnaître la valeur, qu'il a dédié son double ouvrage. Sa façon de

composer nous oblige à penser que Luc a dû fournir un travail de géant, qui lui
a demandé de longues années. Tout cela est bien fait pour nous inspirer
confiance.

La forme littéraire des écrits lucaniens, loin d'apporter un élément de

doute sur ce point, comme d'aucuns l'ont pensé, vient au contraire renforcer
encore notre prévention favorable. Elle convient, en effet, fort bien à exprimer

la réalité de la vie, notamment la réalité de la vie du Christ et de son
Eglise.

La répétition d'un même mot n'est-elle pas courante dans un moment
d'excitation Les différents jeux de mots, tels qu'allitérations et autres effets
de consonance sont conformes au parler populaire de partout et plus encore
au génie des langues orientales. Antithèses et chiasmes fournissent une forme
adéquate au fond même du message évangélique. La reprise d'une phrase
analogue ou identique sert souvent à Luc, comme à d'autres historiens anciens,
à replacer un épisode dans son cadre, et joue un peu le rôle des titres de

chapitre que nos ouvrages modernes reproduisent au haut de chaque page
(cf. Luc ix, 51 et xvn, 11). La critique s'est souvent achoppée à la réapparition
d'un logion déjà cité : c'est le contraire qui devrait étonner. Qui peut en effet

penser que Jésus n'ait jamais repris la même parabole au cours de son ministère,

ou répété la même parole. A ce propos, M. M. cite le mot plaisant du
Sadhou Sundar Singh : « Ma bouche n'est soumise à aucun droit d'éditeur. »

La double parabole peut fort bien remonter, elle aussi, à l'enseignement de

Jésus : en tout cas, les rabbins la pratiquaient. Il faut noter encore que ce qui
nous semble artificiel dans certaines constructions se retrouve chez d'autres
historiographes de l'antiquité et provient en grande partie de ce que l'art
littéraire était alors beaucoup plus proche de la rhétorique qu'il ne l'est

aujourd'hui. Si l'on ne peut aller jusqu'à dire que Luc nous donne les ipsissima
verba de Jésus, il serait faux de penser que la parole du Christ n'était pas



ART LITTÉRAIRE CHEZ SAINT LUC 223

soigneusement structurée. Il a dû en être de même des discours apostoliques.
On est trop enclin à opposer Révélation et forme littéraire, et pourtant, si

Dieu a choisi de se révéler dans la langue des hommes, pourquoi en aurait-il
dédaigné les formes les plus achevées Quand Luc rapporte à maintes reprises
deux faits très semblables, on a tort de voir là un signe de non-historicité.
C'est au contraire un des caractères de la vie que de se répéter, et si Luc
nous donne un double ou triple récit, c'est plus dans l'idée de fournir à ses

lecteurs un valable échantillon de ce qui s'est passé, qu'avec la prétention
d'épuiser tous les cas du genre. M. M. va jusqu'à dire que les formes littéraires
de Luc ne sont rien d'autre que les formes mêmes de l'histoire, dégagées et
reconstituées dans leur pureté.

Il est évident que l'histoire ainsi comprise est autre chose qu'une sorte
de reproduction photographique de tout ce qui est survenu en un temps
donné. Elle exige le choix des faits significatifs en vue de composer un
ensemble cohérent. Elle fait acte créateur. C'est ainsi que Luc ne se borne

pas à copier ses sources, mais qu'il leur donne souvent une forme nouvelle.
Ainsi il remaniera une traduction que Marc a faite de l'araméen, afin de la
rendre plus conforme au génie de cette langue, donc plus vraie, plus
historique. C'est dans la même intention de reconstitution qu'il compose les

discours qui émaillent son œuvre et qui, pour n'être pas authentiques, comme
chacun sait, n'en sont pas moins historiques. Elles sont historiques aussi,
les béatitudes de Luc, si différentes de celles de Matthieu ; elles sont la version

pour une mentalité grecque, des vérités que le premier évangéliste avait
formulées pour le judaïsme contemporain. Tout en constatant ces remaniements

formels, M. M. n'hésite donc pas à proclamer l'historicité du troisième

évangile et des Actes. Il va même jusqu'à soutenir cette thèse d'apparence
paradoxale : la preuve que Luc a fait œuvre d'authentique historien, c'est

qu'il s'est appliqué à donner une forme nouvelle à la matière recueillie dans

ses sources.
Cette façon de voir se heurte évidemment aux positions dans lesquelles

la critique s'est tenue jusqu'ici. On a généralement raisonné de la manière
suivante : ou bien Luc n'a fait que reproduire ses sources, et il a fait œuvre
d'historien ; ou bien il les a modifiées, et ce qu'il a écrit n'est pas de l'histoire.
De fait, la critique oscille entre ces deux opinions extrêmes sans trouver des

raisons décisives qui lui permettent de se fixer de manière durable. Ne serait-ce

pas le signe qu'elle opère à partir de prémisses erronées Et son erreur ne
serait-elle pas dans ce dogme tacitement admis qu'historiographie et structure
littéraire sont deux choses incompatibles, la première relevant de la science,
la seconde de l'esthétique

Un troisième et dernier chapitre commence par rassembler en trois points
les résultats acquis :

I. Il y a chez Luc une concordance parfaite entre le service du témoin et
l'activité de l'historiographe. Entre l'un et l'autre, pas trace d'opposition.
Parce que Luc prend au sérieux l'incarnation, il ne saurait faire de distinc-



2 24 JEAN BURNIER

tion de nature entre l'histoire évangélique et l'histoire profane. La première
ne reclame pas une autre technique que la seconde, et les témoins auxquels
elle recourt ne sont que de simples témoins historiques. S'il situait l'histoire
évangélique sur un autre plan que l'histoire profane, Luc trahirait Celui qui
fut vraiment homme et glisserait vers le docétisme.

2. L'auteur du troisième évangile et des Actes ne connaît pas d'opposition

non plus entre art littéraire et témoignage. En s'inspirant des méthodes
de composition en usage à son époque, Luc n'a pas trahi l'Evangile, mais il a

mis à son service un domaine nouveau, celui de l'art hellénique.

3. L'histoire est un art. Elle vise à autre chose encore qu'à établir des faits
selon une méthode scientifique. Elle veut reconstruire le passé selon les formes
de la vie.

De ce triple résultat découle un triple jugement sur la critique
lucanienne contemporaine :

a) Au lieu de prendre au sérieux les déclarations du prologue de l'évangile,
elle n'a voulu se fonder, pour apprécier la valeur historique des écrits de Luc,

que sur la comparaison de son texte avec celui de ses sources connues. Aussi,

chaque fois qu'elle a constaté une divergence, a-t-elle dénoncé une déformation

de la vérité historique, alors qu'elle aurait plutôt dû y reconnaître une
correction en faveur de cette vérité.

b) Comme on n'a pas voulu croire Luc lorsqu'il déclarait avoir fait œuvre
d'historien, on a méconnu également sa volonté de rendre un témoignage
fidèle, et du même coup on n'a pas su reconnaître l'expression formelle de

cette volonté, la loi de réduplication : on a accusé Luc de travailler sans sérieux

et de ne pas prendre garde qu'il se répétait.
c) Enfin, le succès de la critique lucanienne des cent dernières années a

été grandement compromis par le préjugé déjà signalé, selon lequel des

formes littéraires bien déterminées seraient incompatibles avec l'historicité
d'une œuvre. Cette remarque concerne très particulièrement la Formgeschichtliche

Schule. Si celle-ci a le mérite d'avoir attiré l'attention des savants sur
les formes littéraires et d'en avoir recherché les origines, elle a commis la

grave erreur de ne pas vouloir remonter au-delà de la primitive Eglise.
Son refus de chercher dans la vie même de Jésus les origines des formes
littéraires des écrits néotestamentaires provient de ce qu'elle ne veut pas se

départir de la notion moderne de loi naturelle. Si ses représentants croyaient
au miracle comme Luc y a cru, rien ne les empêcherait de découvrir dans la
vie de Jésus, c'est-à-dire dans l'histoire elle-même, la naissance des formes
littéraires. Mais ils ne veulent tenir pour historique, dans la vie de Jésus, que
ce qui ne choque pas la pensée moderne : la passion, les discours. Encore

exigeront-ils que l'on purifie ceux-ci de tout ce qu'ils appellent de la mythologie.

Ils pensent obtenir ainsi l'histoire à l'état pur, l'amande débarrassée de

sa coquille, mais n'est-ce pas oublier qu'il n'y a pas d'amande sans coquille
et que l'amande elle-même n'a pas d'autre forme que sa coquille La critique
biblique doit se libérer de sa superstition scientifique.



ART LITTERAIRE CHEZ SAINT LUC 225

L'ouvrage dont nous venons d'exposer l'essentiel marquera certainement

une date dans le cheminement des études lucaniennes.
On peut difficilement se soustraire aux constatations philologiques de sa

première partie. Or, elles ouvrent des perspectives vraiment nouvelles.
Le lien que M. M. a découvert entre l'art littéraire du troisième évangile

et des Actes et la volonté de leur auteur d'établir avec solidité le témoignage
rendu à l'œuvre de Jésus-Christ s'impose aussi.

Le problème de la valeur historique des écrits de Luc est posé d'une

façon nouvelle. Si la méthode proposée nous semble, à elle seule, incomplète —
elle prétend en effet se passer de la critique littéraire et historique des

péricopes particulières (vol. II, p. 112) — elle ne manquera pas cependant de

renouveler celle-ci en lui imposant une grande prudence et une prévention
plus favorable à tenir pour solide le témoignage de Luc.

En revanche, nous nous demandons si l'on pourra adopter sans réserve
les notions du témoignage et de l'histoire évangélique avec lesquelles travaille
le théologien bernois.

Les témoins auxquels Luc a recouru seraient identiques aux témoins
rendant un témoignage profane. Il n'y aurait pas de notion spécifique du témoin
chrétien : celui-ci rend témoignage de choses qu'il a vues et entendues comme
n'importe qui d'autre aurait pu les voir et les entendre à sa place. N'est-ce

pas oublier que l'on ne devient un authentique témoin du Christ que par l'action

du Saint-Esprit (cf. Actes 1, 8, Mat. xvi, 17, etc.) et que, sans elle, il est

des aspects de la réalité historique qu'on ne saurait discerner : au premier
chef, la présence du Messie de Dieu en Jésus de Nazareth.

De même, on ne devrait pas faire de distinction entre l'histoire chrétienne
et l'histoire profane. Il n'y aurait qu'une méthode historique, et Luc l'aurait
pratiquée comme un Thucydide ou un Denis d'Halicarnasse. Mais M. M. ne
reconnaît-il pas lui-même (vol. II, p. 72) que Luc, comme historien, procède
à une recréation, ordonnant le chaos des faits selon l'Esprit de Dieu Le
jugement critique de l'auteur sacré se trouve donc orienté autrement que celui
de l'historien profane. Aussi bien faudra-t-il que le Saint-Esprit ouvre notre
intelligence pour que nous puissions nous y rallier.

Le réalisme historique de M. M., fondé théologiquement sur la foi en la
réalité de l'incarnation, est certes une réaction heureuse en face de certaines
tendances de la critique néotestamentaire. Mais n'est-elle pas excessive, et

ne conduit-elle pas au-delà du réalisme du N. T. lui-même Nous ne doutons

pas que l'incarnation soit un fait historique, c'est-à-dire inséré par Dieu dans
le tissu de l'histoire des hommes, mais faut-il en conclure que les méthodes
de la science historique profane suffisent pour l'approcher

Il y a là un important problème qui saisit le lecteur au moment où il
dépose le captivant ouvrage de M. Morgenthaler.

Jean BURNIER.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXVIII (n° 156, I950) IC


	Études critiques : art littéraire, témoignage et histoire chez Saint Luc

