Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 156

Artikel: Etudes critiques : art littéraire, témoignage et histoire chez Saint Luc
Autor: Burnier, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ART LITTERAIRE, TEMOIGNAGE ET HISTOIRE
CHEZ SAINT LUC

Il y a longtemps déja que la critique néotestamentaire attire Pattention
sur Part littéraire du troisiéme évangile et des Actes. Elle a également remar-
qué qu’une des caractéristiques de la composition lucanienne s’exprime par
le nombre 2 : répétitions, oppositions, parallélismes et autres constructions
a deux termes. Cela a donné lieu a des appréciations diverses tant au point
de vue esthétique qu’au point de vue de Phistoricité. M. Morgenthaler, jeune
théologien bernois, a consacré sa thése de doctorat, présentée en 1945 a I'Uni-
versité de Berne, a ce probléme jamais encore entiérement élucidé. Il publie a
nouveau ce travail, complété par un second volume on il expose les consé-
quences de ses découvertes (0,

La premicre partie de l'ouvrage (vol. 1) étudie donc Dart littéraire de
Luc et démontre brillamment que P’ensemble constitué par le troisiéme
évangile et le livre des Actes est une construction consciemment et savams
ment batie, dont 'unité formelle tient a application extrémement poussée,
aussi bien au niveau des mots que des phrases, des paragraphes et de Pceuvre
entiére, de la loi de réduplication (Zweigliedrigkeitsgesetz).

On ne saurait suivre ici dans le détail Pétude des diverses figures que ce
principe a inspirées a Pécrivain sacré. Relevons pourtant, dans le premier
chapitre, consacré aux constructions verbales les plus élémentaires, la répé-
tition du méme mot, ’accouplement de termes de méme radical, les conso-
nances par les syllabes finales ou par allitération, I’endiadys, l'antithése,
les noms propres jumelés. A partir de ces formes simples, I’art lucanien
congoit aussi des constructions composites, soit 4 quatre membres semblables
ou opposés par chiasme, soit a six et davantage.

Les phrases (chap. IT) sont soumises a la méme loi littéraire. Nous trou-
vons des répétitions, le retour, a quelques versets de distance, d’une expres-
sion identique ou analogue. Des logia sont reproduits deux fois au cours de
Pévangile, mais toujours avec quelques variantes formelles qui les adaptent
au contexte et évitent au lecteur 'impression d’une banale redite. On ren-
contre fréquemment un double exemple, une double parabole, une double

(1) Robert MORGENTHALER, Dt théol., Die lukanische Geschichtsschreibung als
Zeugnis, Gestalt und Gehalt der Kunst des Lukas, 1. Teil: Gestalt. 201 p. in-16.
2. Teil: Gehalt. 116 p. in-16. Bd. 14 und 15 der « Abhandlungen zur Theol. des
A. und N.T.» Zirich, Zwingli-Verlag, 1948.



220 FEAN BURNIER

citation de ’Ecriture. Aprés cela, on ne saurait s’étonner que Luc ait repris
de PA. T. Pusage du parallelismus membrorum : tandis que Matthieu, qui
lui aussi I’a adopté, pratique en général un parallélisme strict, Luc préfére
abréger le second membre. Il obtient ainsi une forme plus subtile ot Pesprit
hellénique achéve la création originale de I’art hébraique. En revanche, on
s’¢tonnera de trouver dans le troisi¢éme évangile plusieurs groupes de trois
paroles analogues ; mais on découvrira bient6t qu’ils n’échappent pas a la
loi de réduplication : le parallélisme n’est pas égal entre les trois éléments de
la construction, ceux-ci différent entre eux suffisamment pour que leurs res-
semblances les rapprochent toujours deux a deux. Voyez par exemple Luc xx:
10-12. Le parallélisme a quatre termes, remarqué au niveau des mots, réap-
parait ici, comme on le retrouvera aussi a Pétage des péricopes. Il régle
notamment le texte de Pinstitution de la Céne, si souvent disloqué par une
critique mal informée du style de Luc.

Poursuivant sa recherche, M. M. étudie au chapitre III les rapports des
paragraphes entre eux. La loi de réduplication les régit également. Sans
cesse, ce sont deux péricopes qui se répondent, deux hymnes paralleles, deux
événements semblables, deux discours de méme théme, deux paraboles jume-
lées, deux guérisons analogues, deux rencontres avec des personnes de méme
provenance, deux faits liés au méme lieu, Ces correspondances sont si nom-
breuses, elles jouent sur tellement de plans divers que ’ceuvre de Luc appa-
rait finalement comme un tissu de liens innombrables. On en découvre sans
cesse de nouveaux et ’on n’est jamais siir de les avoir tous apergus, d’autant
plus que souvent un parallélisme a deux termes nous apparait tout a coup
riche d’un troisiéme, selon une construction analogue a celle que nous avons
vue plus haut a ’échelon de la phrase. Ainsi rien ne semble laissé au hasard
dans le style de Luc : chaque mot, chaque phrase, chaque paragraphe s’insére
dans ’ensemble pour y tenir un réle indispensable a I’équilibre général.

Il n’est pas jusqu’a Pceuvre lucanienne dans sa totalité (évangile et Actes)
qui ne soit batie selon le méme principe littéraire. Au point ot nous sommes
arrivés, c’est sur le plan géographique qu’il s’applique avant tout. L’évan-
gile, en effet, se répartit comme suit, selon le lieu ou se passe Paction : I. Jéru-
salem (1, 5 a 1v, 13). IL. Voyage, ou ’on distingue une premiére et une seconde
partie, celle-ci étant caractérisée par une marche vers Jérusalem (1v, 14 a
XIX, 44). III. Jérusalem (x1x, 45 a xx1v, §3). Quant aux Actes, ils suivent un
ordre semblable : I. Jérusalem (1, 4 a vir, 60). II. Voyage (vin, 1 a xx1, 17).
HI. Jérusalem (xx1, 18 4 xxvI, 32). A quoi s’ajoute une quatriéme partie,
IV. Le voyage de Paul 4 Rome (xxvi1, 1 4 xxviir, 31). Les différents épisodes
jérusalémites, comme les voyages ont entre eux d’évidentes correspon-
dances, dans le détail desquelles nous ne pouvons entrer. Nous dirons seulement
qu’ils sont axés sur l'idée centrale de I’ceuvre de Luc : le salut passe des
Juifs aux paiens. Nous voyons ainsi dans les quatre scénes jérusalémites les
chefs du judaisme repousser le salut lorsqu’il vient a eux, tandis que les
voyages nous montrent, le premier (celui de ’évangile), comment le peuple



ART LITTERAIRE CHEZ SAINT LUC 221

pieux de la Palestine rejette 'Evangile, que Jésus porte alors aux gens de
mauvaise vie ; le second, celui d’Actes viir a4 xxr1, comment les Juifs de la
Diaspora agissent de méme, obligeant Paul et ses compagnons a se tourner
vers les paiens ; le troisiéme enfin, le dernier voyage de I'apdtre Paul, apporte
une conclusion aux précédents : au milieu de la tempéte, I’Evangile est porté
de Jérusalem a Rome. Ce théme capital se trouve plusieurs fois exprimé,
notamment au centre méme de Pceuvre, dans deux déclarations solennelles
du Ressuscité (Luc xx1v, 47 ; Actes 1, 8).

Le second volume est consacré a ’étude des rapports qu’il y a dans ’ceuvre
de Luc entre la forme, qui vient d’étre caractérisée, et le fond.

Un premier chapitre, intitulé Luc t#émoin, démontre que ’architectonique
du troisiéme évangile et des Actes n’est rien d’autre que ’expression conve-
nable créée par Pami de Papdtre Paul pour porter au monde le témoignage
dont il se sait redevable. En effet, la communauté primitive tout entiére,
comme Jésus lui-méme, est restée attachée au principe de droit mosaique
selon lequel un fait ne peut étre reconnu vrai que s’il est soutenu par deux
ou trois témoins unanimes (Deut. x1x, 15). En pratiquant la réduplication,
Luc n’aurait fait que se conformer a cette loi. M. M. le prouve en reprenant
les diverses formes littéraires qu’il a étudiées dans son premier volume.
Pourquoi le jumellement de la plupart des personnages soit de I’évangile soit
des Actes, sinon parce qu’il faut fournir les deux témoins requis par le droit ?
Ainsi historicité du fait rapporté est garantie. D’ailleurs Jésus n’a pas pensé
autrement en envoyant ses disciples deux a deux. Pourquoi les si nombreux
accouplements de noms géographiques, sinon parce que deux contrées ou
deux localités ont entendu I'une et Pautre la parole du Sauveur ou ont assisté
a ses miracles et sont citées a la barre du monde pour y rendre témoignage ?
Pourquoi les répétitions d’un méme logion, les doubles paraboles, les doubles
citations, les discours paralléles, sinon toujours pour assurer la solidité de ce
qui est raconté ? Il en va de méme pour ce qui revient a trois reprises. 5’1l est
des cas ou il est difficile de justifier la réduplication par la volonté de nommer
deux témoins, il y en a assez d’autres ou cette justification est évidente pour
qu’on ne puisse refuser son adhésion a la thése de M. M. : le style de Luc est
celui du témoignage.

Si Pévangile et les Actes ne veulent étre rien d’autre qu’une collection
bien ordonnée de témoignages, qui se garantissent mutuellement, on doit
admettre aussi I'historicité de cette ceuvre. Le chapitre 11 est consacré a cette
question.

M. M. commence par analyser la notion lucanienne de témoignage. Il
postule, bien plus qu’il ne prouve, qu’elle ne s’éloigne aucunement de son
origine juridique. On demande un témoin lorsqu’on cherche a savoir ce qui
est arrivé (gescheben), pour établir ou rétablir 'histoire (die Geschichtz).
Rien n’est modifié lorsque le fait en cause est, par exemple, la résurrection
de Jésus: pour Luc, cet événement, bien qu’unique en son genre, se situe sur
le méme plan que ceux de l'histoire profane. Aussi en témoigne-t-il en disant



222 FEAN BURNIER

ce que ceux qui étalent la ont vu et entendu, au sens ordinaire de ces mots. I}
en va de méme pour les miracles. Il faut donc appeler de I’histoire ’ceuvre
que Luc a écrite pour rendre témoignage.

La critique des cent derniéres années est allée d>un extréme a Pautre dans
Pappréciation de l’historicité du troisiéme évangile et des Actes. M. M. se
tient a 'un de ces extrémes, et la fin de son ouvrage apparait comme un plai-
doyer en faveur de l’historicité.

Il montre d’abord que Luc a tout ce qu’il faut pour faire un bon historio-
graphe. C’est un homme cultivé, parfaitement maitre de la langue grecque,
mais également capable de conserver sa tournure originale a un discours qui
fut prononcé en araméen ou en latin. Dans son ceuvre, il embrasse et domine
une matiére immense : soixante ans d’histoire sur un théitre qui va de Jéru-
salem a Rome. D’ailleurs il nous laisse voir, dans le prologue a I’évangile,
de quelle maniére il a travaillé : avec tout le soin et le désintéressement d’un
historien sérieux. C’est a un homme de rang élevé, donc cultivé et capable
d’en reconnaitre la valeur, qu’il a dédié son double ouvrage. Sa fagon de com-
poser nous oblige a penser que Luc a dfi fournir un travail de géant, qui lui
a demandé de longues années. Tout cela est bien fait pour nous inspirer con-
fiance.

La forme littéraire des écrits lucaniens, loin d’apporter un élément de
doute sur ce point, comme d’aucuns ’ont pensé, vient au contraire renforcer
encore notre prévention favorable. Elle convient, en effet, fort bien a expri-
mer la réalité de la vie, notamment la réalité de la vie du Christ et de son
Eglise.

La répétition d’un méme mot n’est-elle pas courante dans un moment
d’excitation ? Les différents jeux de mots, tels qu’allitérations et autres effets
de consonance sont conformes au parler populaire de partout et plus encore
au génie des langues orientales. Antithéses et chiasmes fournissent une forme
adéquate au fond méme du message évangélique. La reprise d’une phrase
analogue ou identique sert souvent a Luc, comme a d’autres historiens anciens,
a replacer un épisode dans son cadre, et joue un peu le réle des titres de cha-
pitre que nos ouvrages modernes reproduisent au haut de chaque page
(cf. Luc 1x, 51 et xv1, 11). La critique s’est souvent achoppée a la réapparition
d’un logion déja cité : c’est le contraire qui devrait étonner. Qui peut en effet
penser que Jésus n’ait jamais repris la méme parabole au cours de son minis-
tére, ou répété la méme parole. A ce propos, M. M. cite le mot plaisant du
Sadhou Sundar Singh : « Ma bouche n’est soumise a4 aucun droit d’éditeur. »
La double parabole peut fort bien remonter, elle aussi, a enseignement de
Jésus : en tout cas, les rabbins la pratiquaient. Il faut noter encore que ce qui
nous semble artificiel dans certaines constructions se retrouve chez d’autres
historiographes de l'antiquité et provient en grande partie de ce que Part
littéraire était alors beaucoup plus proche de la rhétorique qu’il ne Dest
aujourd’hui. Sil’on ne peut aller jusqu’a dire que Luc nous donne les #psissima
verba de Jésus, il serait faux de penser que la parole du Christ n’était pas



ART LITTERAIRE CHEZ SAINT LUC 223

soigneusement structurée. Il a dii en étre de méme des discours apostoliques.
On est trop enclin a opposer Révélation et forme littéraire, et pourtant, si
Dieu a choisi de se révéler dans la langue des hommes, pourquoi en aurait-il
dédaigné les formes les plus achevées ? Quand Luc rapporte 4 maintes reprises
deux faits trés semblables, on a tort de voir 14 un signe de non-historicité.
C’est au contraire un des caractéres de la vie que de se répéter, et si Luc
nous donne un double ou triple récit, c’est plus dans Iidée de fournir a ses
lecteurs un valable échantillon de ce qui s’est passé, qu’avec la prétention
d’épuiser tous les cas du genre. M. M. va jusqu’a dire que les formes littéraires
de Luc ne sont rien d’autre que les formes mémes de I’histoire, dégagées et
reconstituées dans leur pureté.

Il est évident que Phistoire ainsi comprise est autre chose qu’une sorte
de reproduction photographique de tout ce qui est survenu en un temps
donné. Elle exige le choix des faits significatifs en vue de composer un
ensemble cohérent. Elle fait acte créateur. C’est ainsi que Luc ne se borne
pas a copier ses sources, mais qu’il leur donne souvent une forme nouvelle.
Ainsi il remaniera une traduction que Marc a faite de Paraméen, afin de la
rendre plus conforme au génie de cette langue, donc plus vraie, plus histo-
rique. C’est dans la méme intention de reconstitution qu’il compose les dis-
cours qui émaillent son ceuvre €t qui, pour n’étre pas authentiques, comme
chacun sait, n’en sont pas moins historiques. Elles sont historiques aussi,
les béatitudes de Luc, si différentes de celles de Matthieu ; elles sont la ver-
sion pour une mentalité grecque, des vérités que le premier évangéliste avait
formulées pour le judaisme contemporain. Tout en constatant ces remanie-
ments formels, M. M. n’hésite donc pas a proclamer Phistoricité du troisiéme
évangile et des Actes. Il va méme jusqu’a soutenir cette thése d’apparence
paradoxale : la preuve que Luc a fait ceuvre d’authentique historien, c’est
qu’il s’est appliqué a donner une forme nouvelle a la matiére recueillie dans
ses sources.

Cette fagon de voir se heurte évidemment aux positions dans lesquelles
la critique s’est tenue jusqu’ici. On a généralement raisonné de la maniére
suivante : ou bien Luc n’a fait que reproduire ses sources, et il a fait ceuvre
d’historien ; ou bien il les a modifiées, et ce qu’il a écrit n’est pas de Phistoire.
De fait, la critique oscille entre ces deux opinions extrémes sans trouver des
raisons décisives qui lui permettent de se fixer de maniére durable. Ne serait-ce
pas le signe qu’elle opére a partir de prémisses erronées ? Et son erreur ne
serait-elle pas dans ce dogme tacitement admis qu’historiographie et structure
littéraire sont deux choses incompatibles, la premiére relevant de la science,
la seconde de Pesthétique ?

Un troisiéme et dernier chapitre commence par rassembler en trois points
les résultats acquis :

1. Il y a chez Luc une concordance parfaite entre le service du témoin et
Pactivité de Phistoriographe. Entre un et Pautre, pas trace d’opposition.
Parce que Luc prend au sérieux Pincarnation, il ne saurait faire de distinc-



224 FEAN BURNIER

tion de nature entre 'histoire évangélique et Ihistoire profane. La premiére
ne réclame pas une autre technique que la seconde, et les témoins auxquels
elle recourt ne sont que de simples témoins historiques. §’il situait I'histoire
évangélique sur un autre plan que Phistoire profane, Luc trahirait Celui qui
fut vraiment homme et glisserait vers le docétisme.

2. L’auteur du troisiéme évangile et des Actes ne connait pas d’opposi-
tion non plus entre art littéraire et témoignage. En s’inspirant des méthodes
de composition en usage a son époque, Luc n’a pas trahi ’Evangile, mais il a
mis a son service un domaine nouveau, celui de I’art hellénique.

3. L’histoire est un art. Elle vise a autre chose encore qu’a établir des faits
selon une méthode scientifique. Elle veut reconstruire le passé selon les formes
de la vie.

De ce triple résultat découle un triple jugement sur la critique luca-
nienne contemporaine :

a) Aulieu de prendre au sérieux les déclarations du prologue de I’évangile,
elle n’a voulu se fonder, pour apprécier la valeur historique des écrits de Luc,
que sur la comparaison de son texte avec celui de ses sources connues. Aussi,
chaque fois qu’elle a constaté une divergence, a-t-elle dénoncé une déforma-
tion de la vérité historique, alors qu’elle aurait plutét da y reconnaitre une
correction en faveur de cette vérité.

5) Comme on n’a pas voulu croire Luc lorsqu’il déclarait avoir fait ceuvre
d’historien, on a méconnu également sa volonté de rendre un témoignage
fidele, et du méme coup on n’a pas su reconnaitre I’expression formelle de
cette volonté, la loi de réduplication : on a accusé Luc de travailler sans sérieux
et de ne pas prendre garde qu’il se répétait.

¢) Enfin, le succés de la critique lucanienne des cent derniéres années a
été grandement compromis par le préjugé déja signalé, selon lequel des
formes littéraires bien déterminées seraient incompatibles avec I’historicité
d’une ceuvre. Cette remarque concerne trés particuliérement la Formgeschicht-
liche Schule. Si celle-ci a le mérite d’avoir attiré ’attention des savants sur
les formes littéraires et d’en avoir recherché les origines, elle a commis la
grave erreur de ne pas vouloir remonter au-dela de la primitive Eglise.
Son refus de chercher dans la vie méme de Jésus les origines des formes
littéraires des écrits néotestamentaires provient de ce qu’elle ne veut pas se
départir de la notion moderne de loi naturelle. Si ses représentants croyaient
au miracle comme Luc y a cru, rien ne les empécherait de découvrir dans la
vie de Jésus, c’est-a-dire dans lhistoire elle-méme, la naissance des formes
littéraires. Mais ils ne veulent tenir pour historique, dans la vie de Jésus, que
ce qui ne choque pas la pensée moderne : la passion, les discours. Encore
exigeront-ils que ’on purifie ceux-ci de tout ce qu’ils appellent de la mytho-
logie. Ils pensent obtenir ainsi I’histoire a ’état pur, ’amande débarrassée de
sa coquille, mais n’est-ce pas oublier qu’il n’y a pas d’amande sans coquille
et que 'amande elle-méme n’a pas d’autre forme que sa coquille ? La critique
biblique doit se libérer de sa superstition scientifique.



ART LITTERAIRE CHEZ SAINT LUC 225

L’ouvrage dont nous venons d’exposer essentiel marquera certainement
une date dans le cheminement des études lucaniennes.

On peut difficilement se soustraire aux constatations philologiques de sa
premiére partie. Or, elles ouvrent des perspectives vraiment nouvelles.

Le lien que M. M. a découvert entre Part littéraire du troisiéme évangile
et des Actes et la volonté de leur auteur d’établir avec solidité le témoignage
rendu a Pceuvre de Jésus-Christ s’impose aussi.

Le probléme de la valeur historique des écrits de Luc est posé d’une
fagon nouvelle. Si la méthode proposée nous semble, 2 elle seule, incompléte —
elle prétend en effet se passer de la critique littéraire et historique des péri-
copes particuli¢res (vol. II, p. 112) — elle ne manquera pas cependant de
renouveler celle-ci en lui imposant une grande prudence et une prévention
plus favorable a tenir pour solide le témoignage de Luc.

En revanche, nous nous demandons si ’on pourra adopter sans réserve
les notions du témoignage et de P'histoire évangélique avec lesquelles travaille
le théologien bernois.

Les témoins auxquels Luc a recouru seraient identiques aux témoins ren-
dant un témoignage profane. Il n’y aurait pas de notion spécifique du témoin
chrétien : celui-ci rend témoignage de choses qu’il a vues et entendues comme
n’importe qui d’autre aurait pu les voir et les entendre a sa place. N’est-ce
pas oublier que ’on ne devient un authentique témoin du Christ que par I'ac-
tion du Saint-Esprit (cf. Actes 1, 8, Mat. xvi, 17, etc.) et que, sans elle, il est
des aspects de la réalité historique qu’on ne saurait discerner: au premier
chef, la présence du Messie de Dieu en Jésus de Nazareth.

De méme, on ne devrait pas faire de distinction entre ’histoire chrétienne
et ’histoire profane. Il n’y aurait qu’une méthode historique, et Luc Paurait
pratiquée comme un Thucydide ou un Denis d’Halicarnasse. Mais M. M. ne
reconnait-il pas lui-méme (vol. II, p. 72) que Luc, comme historien, procéde
a une recréation, ordonnant le chaos des faits selon I’Esprit de Dieu ? Le juge-
ment critique de lauteur sacré se trouve donc orienté autrement que celui
de I’historien profane. Aussi bien faudra-t-il que le Saint-Esprit ouvre notre
intelligence pour que nous puissions nous y rallier.

Le réalisme historique de M. M., fondé théologiquement sur la foi en la
réalité de Pincarnation, est certes une réaction heureuse en face de certaines
tendances de la critique néotestamentaire. Mais n’est-elle pas excessive, et
ne conduit-elle pas au-dela du réalisme du N. T. lui-méme ? Nous ne doutons
pas que l'incarnation soit un fait historique, c’est-a-dire inséré par Dieu dans
le tissu de Ihistoire des hommes, mais faut-il en conclure que les méthodes
de la science historique profane suffisent pour I’approcher ?

Il y a la un important probléme qui saisit le lecteur au moment ou il
dépose le captivant ouvrage de M. Morgenthaler.

Jean BURNIER.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. Xxxvii1 (N° 156, 1950) I3



	Études critiques : art littéraire, témoignage et histoire chez Saint Luc

