Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 156

Artikel: Lettres inédites de Charles Secrétan
Autor: Secrétan, Charles / Devivaise, C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380533

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LETTRES INEDITES DE CHARLES SECRETAN

La bibliothéque de la Faculté de théologie de I’Eglise libre de
Lausanne possede la copie d’une correspondance échangée entre
Secrétan et Lachelier de 1868 a 1870 (sauf une lettre de Secrétan
qui est en original) et des lettres de Ravaisson a Secrétan @. Nous
publions ci-apres les deux lettres de Secrétan a Lachelier. Nous y
joignons une lettre 4 Ravaisson, dont nous avons découvert par
hasard une copie dans la correspondance de Renouvier @, et qui a
été publiée en annexe a notre communication, dans les Actes du
1Ve Congrés des Sociétés de Philosophie de langue francaise de Neu-
chitel en 1949 (La Liberté, coll. «Etre et penser», 29¢ cahier,
P- 399-401).

Les clauses du testament de Lachelier ne nous permettent pas
de publier ses lettres. On entrevoit, dans les réponses de Secrétan,
le sens de ses objections. On peut en retrouver les points essentiels
dans les ceuvres éditées @,

C. DEVIVAISE (Aix-en-Provence).

(*) M. I'abbé Foucher, auteur d’une thése sur Renouvier, m’avait signalé I'exis-
tence de cette correspondance. Je suis trés reconnaissant 4 M. le pasteur Maurice
Bonnard qui s'est donné la peine de prendre copie des lettres 4 mon intention.

(*) Bibliothéque Nationale de Paris, Ms. Fonds frangais nouvelles acquisitions
12719/folios 78 et 79. La lettre & laquelle répond Secrétan fait défaut.

(3) Jules LacueLiER, (Euvres (Alcan 1932). Une copie des lettres de Lachelier
a été déposée 4 la Bibliothéque de I'Institut de France. La communication n’en
est autorisée que sous certaines réserves.



204 LETTRES INEDITES DE CHARLES SECRETAN

Secrétan 4 Lachelier.

Les Bergiéres prés Lausanne, 28 oct. 1868.

Monsieur

Je ne sais trop quel état il faut faire de la confiance avec laquelle vous
m’écrivez, aprés avoir accumulé les objections sur les deux points fonda-
mentaux de toute philosophie: I’étre et le savoir, que ces difficultés tom-
beraient sans doute d’elles-mémes & P’audition du cours dont vous m’avez
fait I’honneur d’accepter le programme (. Je suis persuadé que vous n’usez
ni d’ironie, ni de formules vides, je crois a votre espérance, j’aime a la par-
tager. Mais il reste que de répondre a vos questions, de lever vos doutes, de
combattre vos dissidences avec la plume me parait une tdche fort embar-
rassante.

Quant a Pacte de foi a Pobjectivité de la connaissance, j’accorde qu’il
fait beau jeu de Pidéalisme; mais j’attends d’avoir mieux. J’attends de
savoir comment on peut établir ’évidence immédiate d’un point contesté,
ou comment une faculté mise en question peut se délivrer un diplome
valable a elle-méme.

Quant 4 la nécessité d’un premier étre, d’une premiére cause, d’une causa
sut, je Vaffirme avec le genre humain, comme on et dit autrefois dans votre
école (2), mais je me confesse aussi incapable de prouver mon dire que de
prouver lexistence de la vérité en général. J’avoue que nous ne concevons
pas un étre absolument premier, mais je sens la nécessité de Paffirmer sans
le comprendre. Je veux bien que le sentiment religieux se puisse allumer a
la lumiére de l'idéal, pourvu qu’on croie a la réalité de cet idéal ; mais je
tiens (avec M. Vacherot, je pense) que le sentiment religieux pour lequel
vous me semblez éprouver une sollicitude presque exagérée, perdrait radi-
calement tout objet et toute application possible du moment ou la convic-
tion que cet idéal est dépourvu de réalité objective serait acquise a Pesprit.

Enfin vous demandez si ce n’est pas déeruire la notion de Pobligation
que de la fonder sur la volonté d’un étre existant. Je réponds: oui! si cet
étre est concu simplement comme un étre vis-a-vis de moi qui en suis un
autre. Mais non si cet étre est la cause de mon propre étre et de ses lois,
la cause de ma raison, la réalité de mon idéal. L’athéisme nait de la réac-
tion naturelle contre I’anthropomorphisme dans un esprit qui s’essaie a
concevoir I'incompréhensible. Il peut servir a Iépurer : telle est, je crois, sa
destination critique et son utilité. Comme solution définitive je ne saurais
Padmettre méme hypothétiquement.

() Secrétan avait envoyé un exemplaire de son Précis élémentaire de philosophie
(Lausanne 1868) a Lachelier, qui, en le remerciant, lui avait adressé des objections.

(*) Victor Cousin, chef de I'école éclectique (a laquelle Lachelier n’entendait
pas appartenir), considérait que le réle de la philosophie était de confirmer les
« croyances du genre humain ».



LETTRES INEDITES DE CHARLES SECRETAN 203

Voila, Monsieur, le terrain circonscrit d’une discussion qui pourrait étre
longue, si vous aviez le loisir de m’écouter et I'indulgence de me répondre.
Le bon accueil que vous avez bien voulu faire a mon précis me donne
Pespoir qu’elle pourra s’engager quelque jour, si je prends la liberté de
frapper a votre porte.

Si les vacances vous ramenaient prés de nos frontiéres, vous seriez bien
aimable de les franchir et je serais bien heureux de vous recevoir sur les
rives de notre beau lac.

En attendant la réalisation de I'un ou I’autre de ces réves, permettez-
moi, Monsieur, de me dire votre tout dévoué serviteur

CH. SECRETAN.
(Autographe)

Secrétan a Lachelier.

A Monsieur Lachelier,
maitre de Conférences. Ecole Normale.

Bergiéres s. L. 19 jr. 6q.

Monsieur

Il y a peut-étre de l'indiscrétion a répondre a votre lettre du 28 décembre,
car c’est vous inviter a répliquer... une fois, et faire naitre un conflit entre
votre courtoisic et vos occupations sérieuses. 5

JPavoue que ces questions simplement posées : « Est-il nécessaire qu’une
premicre existence serve de fondement & la nétre ? pouvons-nous concevoir
sans absurdité quelque chose d’absolument premier ? le sentiment religieux
ne peut-il pas étre déterminé par un simple idéal ? N’est-ce pas détruire la
notion méme de l’obligation que de la fonder sur la volonté d’un étre exis-
tant ? » () J’avoue, dis-je, que ces questions m’avaient paru impliquer la
négation de cet étre premier, et que je m’étals mépris sur votre pensée.
Dans les termes ol vous vous placez dans votre seconde lettre, je n’ai rien
a vous objecter, pourvu que ces termes vous satisfassent vous-méme.

Quelle que puisse étre la dose d’accommodation de mon Précis aux
idées courantes (volontaire ou involontaire), je vous accorde qu’en défini-

(*) On entrevoit déja la doctrine de Lachelier sur 'antériorité de I'idéal par
rapport au réel; du droit par rapport au fait, développée dans Psychologie et méta-
physique. Dans les Notes sur le pari de Pascal (19o1), il écrit : « Quand I'absolu ne
pourrait jamais étre pour nous qu'une idée, nous devrions encore attacher plus
de prix & cette idée qu’a la réalité sensible tout entiére...» (Euwres, II, p. 56).

Les difficultés soulevées par Lachelier s’expliquent par I'ambiguité que pré-
sentait A ses yeux la notion d’érre. Cf. I'étude sur ’idée de Diew (1864, (Euvres, 1,
p- 359.). Je me permets de renvoyer & mon, article sur La philosophie religieuse de
Lachelier (Revue des Sciences philosopbiques et théologiques, octobre 1939. Paris,
Vrin, éditeur).



206 LETTRES INEDITES DE CHARLES SECRETAN

tive 1l n’y a pas de preuves de P’existence de Dieu, que c’est une question
de foi (0, et que le fondement de cette foi est effectivement dans le propos
d’un cceur honnéte de travailler 4 la réalisation interne et externe du bien,
sans défaillir. Je vous accorde également, a vous, a Kant et a tous les cri-
tiques, comme aux positivistes, qu’il y a une différence réelle entre le domaine
scientifique, ot les déductions de la pensée a priori sont susceptibles d’une
vérification expérimentale, et les problémes métaphysiques de Dieu, de la
vie 4 venir, etc. ol ce controle est impossible. Cette différence est écrite
dans I’histoire, il y aurait mauvaise grice ou presque mauvaise foi a la
contester. On tombe d’accord sur les questions de chimie et non sur celles
de métaphysique.

Cependant cette expérience n’est qu’une application des mémes lois de
la pensée qui me donnent 'idée de Dieu, c’est le point sur lequel j’insiste
particuliérement dans mon Précis. La différence que je suis obligé de cons-
tater n’est donc pas si facile a expliquer. Le contréle de Pexpérience, pareil
a la preuve mathématique, revient a montrer 'accord d’une opération
subjective avec une autre. C’est pourquoi je dis : Nous ne saisissons la vérité
expérimentale elle-méme que par un acte de foi, la foi a nos facultés comme
capables d’atteindre une réalité indépendante d’elles. Vous me répondrez
avec Kant : « Non, car la réalité que je crois reconnaitre n’est pas indépen-
dante des opérations par lesquelles je Iobtiens, les choses ne sont que phé-
nomenes, c’est le produit de mon entendement s’appliquant aux données
également subjectives de la perception, etc.» Oui sans doute l’ana-
lyse nous conduit la — nous ne savons que cela — mais ne croyons-nous
pas posséder autre chose ? L’objectivité du monde extérieur n’est-elle pas
la donnée méme de sens commun ? Autrernent il faudrait dire, ce me semble :
Quand j’ai tourné le dos a ma maison, elle n’existe plus, ou du moins je ne
sais plus si elle existe ou non, et je n’ai pas la-dessus de croyance arrétée.

En un mot, si 'on entend Pexpérience au sens idéaliste, on peut se passer
de la fol, sinon — non, et il me semble impossible de I’entendre au sens
idéaliste. Lors méme que nous connaissons la relativité de tous les attributs
sensibles, lors méme que nous ne pouvons pas dire ce qui constitue 'unité
de DPétre, etc., etc., néanmoins nous tenons le monde comme existant
indépendamment de nous.

Vous le voyez, je ne suis pas fort, je suis dans les vieilleries, beaucoup
plus prés de Cousin, de Jules Simon, etc. que mes polémiques ne P’indique-

() Lachelier, s’'inspirant de Kant, considérait les preuves de l'existence de
Dieu comme prouvant l'intelligibilité du monde, non P'existence d’un étre différent
de lui. La pure philosophie est « essentiellement panthéiste ». Rappelons la conclu-
sion des Notes sur le pari de Pascal : « La question la plus haute de la philosophie,
plus religieuse déja peut-étre que philosophique, est le passage de I'absolu formel
a I'absolu réel et vivant, de I'idée de Dieu & Dieu. Si le syllogisme y échoue, que
la foi en coure le risque ; que I'argument ontologique céde la place au pari» (Euvres,

II, p. 56).



LETTRES INEDITES DE CHARLES SECRETAN 207

raient. Ce que je leur reproche essentiellement, c’est de négliger 'interpré-
tation de la réalité particuli¢re, de histoire, ou d’en fausser le tableau,
pour faire un tout de leur petit dogmatisme.

Mais je suis dogmatique aussi, peut-étre par faiblesse d’intelligence. Je
n’entends pas la critique, ni celle de Kant ni celle de ses successeurs. 11 me
semble que pour se juger lui-méme, ’esprit doit toujours commencer par
croire a lui-méme, et qu’une faculté n’a pas le droit d’en mettre une autre
en suspicion. Du moins ce droit serait-il réciproque. Clest dans la méta-
physique elle-méme, dans la considération de I'objet que je cherche les
moyens de faire un départ entre les choses qui peuvent étre sues et celles
qul ne peuvent pas ’étre. Nous ne savons que ce que Dieu nous montre et
nous ne le connaissons que tel qu’il se montre, tel qu’il veut étre pour nous,
notre notion supréme est encore relative.

Mais la critique telle que je la congois aboutit nécessairement a quelque
chose de vague, nous voyons que nous n’allons au bout de rien. Nous nous
voyons contraints d’affirmer, comme conséquence ou condition de ce qui
est ¢vident, des théses que nous n’entendons pas. Notre lumiére éclaire un
espace limité et se perd dans les ténébres.

Pour la théorie de Kant, je ne saurais la prendre a la lettre. Il faudrait
admettre que ce qui différencie un ¢tre phénoménal d’un autre vient d’étres
cachés, intemporels et inétendus. Kant lui-méme n’a pas pris ces distinc-
tions au grand sérieux. Il est constamment de 1'autre coté de la muraille
infranchissable. En exposant Kant, que Cousin travestit a plaisir, j’ai da
marquer 'intention de la théorie qui abaisse a la subjectivité le monde sen-
sible, mais de la a I’adopter, il y a loin. J’aime mieux dire : Nous percevons
suivant les lois de notre esprit et nous croyons que les objets de nos per-
ceptions sont indépendamment de nous, bien que nous ne sachions pas ce
qu’ils sont indépendamment de nous et qu’il soit absurde de le chercher.
Nous croyons qu’ils ont des qualités réelles que nous ne connaissons que
par et dans nos impressions subjectives. Je sais bien que je ne puis moi-méme
attribuer 4 Dieu ni Pétendue divisible, ni la durée successive, mais j’en
conclus seulement mon ignorance.

Quant a Pexistence de Dieu, elle n’est pas pour moi une conclusion, une
induction, mais un axiome, l’axiome, 1’évidence méme, la lumiére méme,
la condition de toute pensée, dans ce sens que tout effort pour me représenter
comment Dieu n’étant pas quelque chose pourrait étre n’aboutit qu’a une
confusion. C’est une preuve personnelle et que je ne saurais formuler.

Pardonnez-moi ce griffonnage que je devrais recommencer et croyez-moi,
Monsieur, votre bien dévoué et reconnaissant serviteur.

CH. SECRETAN.

(Copie de M. Ph. Bridel.)



208 LETTRES INEDITES DE CHARLES SECRETAN
Secrétan @ Ravaisson.

... Je ne fais aucunec difficulté d’avouer que vos formules sont aussi
conformes sinon plus conformes que les miennes a la théologie officielle. Je
crois en effet que cette théologie, précisément a cause de ses longues habi-
tudes péripatéticiennes, s’est considérablement éloignée du vrai sens chré-
tien par la prépondérance qu’elle a donnée a la métaphysique et par sa
conception abstraite de Dieu. J’ai pris la liberté de vous juger non pas au
nom d’une orthodoxie quelconque, n’en reconnaissant aucune, mais au
point de vue de mon propre systéme, comme c’est assez difficile de ne pas
le faire. Dans celui-ci la vérité morale étant tout ensemble la plus certaine
et la plus importante sert de mesure a la spéculation métaphysique. Quand
je dis: nous devons rendre griaces a Dieu d’étre, quand je dis que cette
grice renferme et surpasse toutes les autres; quand je dis que son existence
comme Dieu (non relative) est un acte positif au sens de Schelling, quelque
chose dont on n’a pas le droit de dire qu’elle ne peut pas ne pas étre (0, je
ne vais pas plus loin, je n’affirme pas dogmatiquement que Dieu pourrait
ne pas ¢tre Dieu, bien moins encore que Pordre moral étant Iexpression
d’un pur arbitraire nous ne sommes pas sirs que Dieu n’en promulguera
pas un autre demain, je ne suis pas ascharite comme vous le vouliez plai-
samment, je crois, il y a dix-neuf ans @, d’abord parce que je ne comprends
pas le temps en Dieu, puis parce que toute cette théorie de la liberté absolue
n’a dans mon esprit qu'une portée critique. Elle veut dire que nous n’allons
pas plus loin que le fait: Dieu nous aime, proposition dont je trouve la
prémisse empirique (?) dans la loi naturelle, écrite en moi: dans ce sens,
je suls allé peut-étre trop loin en parlant de la puissance qui précéde Pacte.
Cette parole ne se justifie que par la confession faite un peu plus loin d’un
anthropomorphisme inévitable (mais impuissant, bien entendu, a saisir le
dernier fond). Seulement j’ai voulu dire au point de vue de la religion pra-
tique que amour pour Dieu qui en est la base suppose une grice, quelque
chose que nous tenons de son bon vouloir et non pas de la nécessité de sa
nature.

Maintenant interprétons le Rapport 3) par le mémoire sur 'Habitude,
ou vous mettez Pamour nécessaire et naturel de I’étre pour lui-méme a la

(") Pour Schelling, il y a une philosophie «négative» qui, par la nécessité
interne de la pensée, s’éléve a ['idée de Dieu, 4 sa possibilité, mals ne donne pas
le Dieu réel, qui concerne la philosophie « positive». Le vrai Dieu ne peut étre
connu que dans 'histoire, par événement : d’ou la philosophie de la révélation.

(?) Ascharl est un penseur musulman du X¢ siécle, antirationaliste, porté 2
admettre que tout est accidentel et arbitraire. Secrétan avait rencontré Ravaisson
4 Munich chez Schelling en 1839 ; ils s’étaient revus par la suite a Paris.

(3) 1l s’agit du rapport sur La philosophie en France au XI1X® siécle, en parti-
culier p. 248 et sulv. de la 2° édit. Déja, dans son article sur le Rapport (Biblio-
théque universelle et Revue suisse, 1868), Secrétan rapprochait les deux ceuvres.



LETTRES INEDITES DE CHARLES SECRETAN 209

base de la liberté (1) ; rapprochons votre conception de la vénaig vorjocwg
qui vous est si chére: j’al cru vous bien comprendre ainsi: L’étre parfait
se connait et s’aime lui-méme d’un amour éternel qui constitue la réalité
de son étre. Le monde nait du débordement (?) @ de cet amour, il ne peut
‘pas ne pas étre comme ’amour de Dieu pour lui-méme ne peut pas ne pas étre.

Si c’est bien cela, ma dissidence subsiste et ma critique en reste Pexpres-
sion. Sinon, il faut dire ou bien que ’amour de Dieu pour lui-méme, la
pensée de la pensée n’est pas nécessaire mails contingente, ce qui suggére
des antécédents, une puissance indéterminable (?), ou bien que la création
ne résulte pas nécessairement (c’est-a-dire pas du tout) de 'amour de Dieu
pour lui-méme, c’est-a-dire que le monde n’est pas créé pour la gloire de
Dieu mais pour lui monde, c’est-a-dire qu’il est lui-méme I’objet de ’'amour,
qi’il est aimé, c’est le coté religieux de la question, c’est-a-dire qu’il est
réel, c’est le c6té métaphysique. Votre gloire de Dieu est trés orthodoxe.
Elle est a la base de la doctrine de saint Augustin sur (7). Mais je I’ai tou-
jours prise pour mon compte comme une formule dont le sens logique est
le panthéisme. Vous prétez mille grices a Pange de I’Ecole, mais je n’ai
pas ce qu’il faut pour ressusciter le docteur subtil @). Recevez, etc.

(Les points d’interrogation correspondent a des mots douteux ou illisibles. C. D.)

(") «En toute chose, la Nécessité de la nature est la chaine sur laquelle trame
la Liberté. Mais c’est une chalne mouvante et vivante, la nécessité du désir, de
P'amour et de la grice.» (De I’Habitude, éd. Baruzi, 1926, p. 59.)

(3) Ce point d'interrogation est dans le manuscrit. Le terme s’applique assez
bien a la conception de Ravaisson.

(3) L’ange de I'Ecole est saint Thomas d’Aquin. Le docteur subtil est Duns Scot.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXVIII (N° 156, 1950) 14



	Lettres inédites de Charles Secrétan

