
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 156

Artikel: Le problème historique de la résurrection de Jésus-Christ

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLEME HISTORIQUE DE LA RESURRECTION

DE IÉSUS-CHRIST

La résurrection de Jésus-Christ est-elle un fait historique, et si

elle n'est pas un fait historique, quels rapports a-t-elle avec l'histoire

Si nous posons le problème en ces termes, c'est qu'on n'a

pas tout dit quand on a déclaré avec R. Bultmann : « L'événement
de Pâques en tant que résurrection du Christ n'est pas un événement

historique ; en tant qu'événement historique, seule la foi de Pâques
des premiers disciples est saisissable. » W La méthode la plus sûre pour
y voir clair consiste à consulter le Nouveau Testament, car, seul,

il parle bien de la résurrection de Jésus-Christ. Il nous a conservé
le témoignage de ceux qui ont été les premiers à en parler, parce
que les premiers ils se sont heurtés à ce fait énorme : Christ a été
ressuscité. Rien de sûr, rien de valable ne peut être dit de la
résurrection qui ne se réfère à ce témoignage. Nous ne pouvons pas, au

nom de théories psychologiques ou philosophiques élaborées

indépendamment du Nouveau Testament, critiquer ce qu'il dit de la
résurrection de Jésus, mais, au contraire, nous devons juger de ces

théories par ce que le Nouveau Testament dit de cette résurrection.
Pour le Nouveau Testament, la résurrection du Christ est un

fait, mieux encore un événement. Christ a été ressuscité, comme il
est mort, comme il a été enseveli. La résurrection du Christ est un
événement aussi réel que sa mort et son ensevelissement. Il est
même plus décisif, seul décisif : « Si Christ n'a pas été ressuscité,

N. B. Texte abrégé d'une étude présentée à la Société Vaudoise de Théologie.
O Kerygma uni Mythos. Hamburg, Reich und Heidrich-Evangelischer Verlag,

1948, p. 50.



LE PROBLÈME DE LA RÉSURRECTION 179

dit l'apôtre Paul, notre prédication est sans objet, et votre foi aussi

est sans objet » (I Cor. xv, 14). Mettre en question la réalité de la

résurrection, c'est mettre en question la foi chrétienne et l'Eglise
elle-même. « Si Christ n'est pas ressuscité, continue l'apôtre, votre
foi est illusoire, vous êtes encore dans vos péchés. Alors ceux-là
mêmes qui sont morts dans la foi en Christ sont perdus» (v. 17-18).
Si Christ est resté la proie de la mort, il n'est pas possible de croire

en lui, de rien attendre de lui et de rien recevoir de lui. Le destin
de Jésus de Nazareth ne concerne que lui. Mais si Dieu l'a ressuscité,
si Dieu « l'a fait Seigneur et Christ » (Actes 11, 36), il procure la

justice et la vie à ceux qui croient en lui. Sa résurrection est un
événement, c'est même l'événement qui donne à tous les autres leur
sens pour la foi, qui les éclaire et les valorise.

Selon le Nouveau Testament, les rapports de la résurrection de

Jésus avec l'histoire sont certains. Christ a été « ressuscité le
troisième jour », après sa mort. La nouvelle de sa résurrection a surpris
les disciples encore atterrés par sa mort. Et cette nouvelle n'a pas
tardé à se répandre à Jérusalem, à Antioche, à Athènes et à Rome.
Le caractère temporel de la résurrection comme de tout autre
événement ressort encore de la manière dont les écrivains du Nouveau
Testament parlent d'elle en disant : « avant », « après ». Il suffit de

rappeler le triomphant vuvi ôè XpictTOç è-ffj-fepTcu, « mais maintenant

Christ a été ressuscité » de saint Paul (I Cor. xv, 20), et les

remarques plus réfléchies du quatrième évangile : « Quand donc il
fut ressuscité des morts, ses disciples se rappelèrent qu'il avait dit
cela » (n, 22), ou encore : « Il n'y avait pas encore d'Esprit, parce

que Jésus n'avait pas encore été glorifié» (vu, 39). La résurrection
de Jésus s'insère donc dans le temps ; elle a sa place sur cette ligne
du temps si bien décrite par O. Cullmann M, elle participe au caractère

historique de la révélation de Dieu en Christ, dont elle est le

moment capital. Dirons-nous pour autant qu'elle soit un fait historique

Pour que nous puissions nous prononcer sur ce point, nous

avons à définir avec la plus grande précision la nature même de la
résurrection de Jésus à la lumière du témoignage néo-testamentaire.

En matière d'histoire, il est de saine méthode de recourir au
document le plus ancien, surtout quand il provient d'un témoin

digne de foi. Ce sera en l'occurrence I Cor. xv, 3-8. L'apôtre Paul,

(') Christ et le temps. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé.



i8o CH. MASSON

dont nous n'avons aucune raison de suspecter la clairvoyance et

l'honnêteté, s'y exprime en homme qui a été et qui est encore en

contact avec les témoins de la résurrection de Jésus. Cela ressort en

particulier de la remarque qu'il formule à propos de l'apparition
aux cinq cents frères, dont il dit que la plupart sont encore vivants,
mais que quelques-uns sont morts (v. 6). Paul a écrit son épître
aux Corinthiens au printemps 54 ou au printemps 55, quelque
vingt-cinq ans après l'événement. Mais les exégètes s'accordent en

général à voir dans les versets 3-5 un texte plus ancien, que l'apôtre
tient de la tradition W : « Je vous ai transmis d'abord ce que moi
aussi j'ai reçu, à savoir que Christ est mort pour nos péchés selon

les Ecritures, et qu'il a été enseveli, et qu'il a été ressuscité le
troisième jour selon les Ecritures, et qu'il est apparu à Cephas, puis
aux Douze. » On peut hésiter à attribuer au même document
primitif les versets 6 et 7, quoiqu'il ne soit pas douteux que Paul en

ait aussi reçu le contenu de la tradition. La place nous manque pour
noter les particularités de style et de vocabulaire qui signalent ici

un texte ancien, qui, très vraisemblablement, doit sa forme à l'Eglise
palestinienne W. Qu'est-ce que ce texte Selon M. Goguel, «un
résumé de la foi chrétienne », « la confession de foi de l'Eglise primitive

» Ö) ; 0. Cullman a aussi admis que nous avions affaire à des

éléments d'une confession de foi de l'Eglise primitive (4). Les
Allemands parlent volontiers à propos de ce texte de « Kerygma » (s).

Il serait intéressant de savoir quand Paul a eu connaissance de cette
formule traditionnelle Nous en sommes réduits à des conjectures.
Jo. Jeremias pense que c'est à Antioche où Paul est arrivé en l'an

40 environ (6) ; M. Héring pense que c'est à Damas déjà lors de sa

conversion M ; on pourrait supposer aussi que c'est lors des entretiens

qu'il eut avec Pierre et Jacques, le frère du Seigneur, à Jéru-

Cf. p. ex. Jean Héring, La première épître ie saint Paul aux Corinthiens.
Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1949, p. 134.

Elles sont indiquées par Joachim Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu.
Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1935, p. 72-74.

(3) La joi à la résurrection de Jésus ians le christianisme primitif. Paris, Ernest
Leroux, 1933, p. 246.

(4) Les premières confessions ie foi chrétiennes. Paris, Presses universitaires de

France, 1943, p. 17 et 25.
(5) Jo. Jeremias, op. cit., p. 72. Martin Albertz, Botschaft ies Neuen-Testaments.

Zollikon-Zürich, Ev. Verlag, I. Bd. I. Halbband, p. 125.
(«) Op. cit., p. 74.
(7) Op. cit., p. 134.



LE PROBLÈME DE LA RÉSURRECTION 181

salem, trois ans après sa conversion (Gai. î, 18-19) ^- Qu°i qu'il en

soit, le caractère très ancien de ce fragment de confession de foi est

hors de doute. Ce document nous ramène donc aux tout premiers

temps de l'Eglise, à une date toute proche de l'événement dont

nous cherchons à préciser la nature. Mais ce précieux document

historique est l'expression de la foi de l'Eglise primitive. Il ne faut

pas l'oublier. Quand il parle de la mort et de l'ensevelissement de

Jésus, il rappelle des événements historiques sans doute, mais revêtus

de leur signification pour la foi. La confession de foi commence

par dire : « Christ est mort », voilà le fait, mais sa signification pour
la foi est définie aussitôt : « pour nos péchés », et voilà sommairement
mais fortement rappelé le caractère rédempteur de la mort du

Christ ; « selon les Ecritures », et voilà qui enlève à cette mort son

caractère contingent de simple accident historique, pour la situer
dans le plan de Dieu, dans l'histoire du salut que Dieu lui-même

dirige souverainement. Le fait de la résurrection aussi est mentionné
dans la formule de foi de l'Eglise primitive à cause de sa signification
capitale pour la foi.

Il y a cependant entre la mort et l'ensevelissement de Jésus
d'une part, et sa résurrection d'autre part, une différence, que le

Nouveau Testament lui-même met en lumière. La tradition a

conservé des récits de la mort et de l'ensevelissement de Jésus, récits

que nous lisons maintenant dans les derniers chapitres de nos évangiles

canoniques, mais nous chercherions en vain pareil récit de sa

résurrection. Il faut attendre l'évangile apocryphe de Pierre, vers le
milieu du deuxième siècle probablement, pour qu'un auteur se

risque à raconter la résurrection de Jésus. Car sa résurrection ne

peut être racontée comme sa mort et son ensevelissement. Personne

n'y était, Dieu seul y était. Ce sont des hommes qui ont mis à mort
Jésus et l'ont enseveli, et des hommes peuvent toujours raconter
leurs œuvres, mais la résurrection de Jésus est l'œuvre de Dieu seul.

La plus ancienne confession de foi (I Cor. xv, 3-5), comme saint
Paul lui-même, emploie pour parler de la résurrection de Jésus un
verbe passif, èYn.YePTcU) n.YÉp9r|, « il a été ressuscité », dont le sujet
réel est Dieu. Ainsi la résurrection est toujours présentée comme un

(') Est-ce par hasard que les deux apparitions à un personnage désigné par
son nom sont une apparition à Cephas et une apparition à Jacques, que Paul déclare
avoir rencontrés lors de son premier séjour à Jérusalem, trois ans après sa conversion

(Gai. 1, 18-19)



182 CH. MASSON

acte de Dieu, pur miracle, auquel personne n'a assisté, que
personne n'aurait pu raconter ou n'aurait osé raconter G). Telle est la
résurrection de Jésus-Christ selon le Nouveau Testament. Evénement,

oui, mais qui a échappé à toute observation directe, qui à

cause de cela aussi échappe à toute investigation scientifique, qui
n'est pas historique en ce sens qu'il ne peut être historiquement
établi, qu'il n'y a pas de preuves historiques de la réalité de la

résurrection de Jésus-Christ. C'est pourquoi nous pouvons dire avec
R. Bultmann b) que la résurrection de Jésus « n'est pas un événement

historique » et ne saurait être objet de la recherche historique.
La résurrection est un événement pour la foi seule, un événement
de l'histoire du salut dont toute la Bible témoigne et que la foi seule

connaît. La résurrection de Jésus est le contenu de la prédication
apostolique et de la foi de l'Eglise, elle ne se prouve pas. Aussi
devons-nous conclure qu'il n'y a pas de problème historique de la

résurrection de Jésus.

Il y a, en revanche, des problèmes historiques posés par les

divers témoignages néo-testamentaires attestant la résurrection de

Jésus-Christ. Car cet acte de Dieu a été porté à la connaissance des

hommes, et les premiers disciples l'ont appris par les apparitions du
Ressuscité. Si Jésus n'était pas apparu vivant après sa mort sur la

croix, personne n'aurait su que Dieu l'avait ressuscité. Seules les

apparitions ont provoqué le cri de stupeur joyeuse qui retentit dans

le cercle des disciples : « Jésus est ressuscité. » Ainsi la connaissance
de la résurrection, autant dire la résurrection elle-même, est
étroitement liée aux apparitions du Ressuscité. Dans la plus ancienne
confession de foi déjà, l'affirmation de la résurrection est immédiatement

suivie de l'énumération des apparitions du Ressuscité : « Et
il est apparu à Cephas, puis aux Douze» (I Cor. xv, 5). Même dans

l'évangile de Luc, de beaucoup postérieur aux événements de Pâques,
on discerne encore cette liaison primitive entre la proclamation de

la résurrection de Jésus et les apparitions du Ressuscité, car les

disciples d'Emmaüs, à leur retour à Jérusalem, sont accueillis par
la grande nouvelle : « Le Seigneur est vraiment ressuscité et il est

apparu à Simon » (Luc xxiv, 34). Les apôtres « témoignent » de la

(') D'après Günther Dehn, Le Fils de Dieu. Commentaire à l'évangile de Marc.
Paris, éd. «Je sers», 1936, p. 267-268, la fin de l'évangile de Marc, xvi, 1-8, évoque
bien ce caractère de la résurrection.

(?-) Cf. supra, p. 178.



LE PROBLÈME DE LA RÉSURRECTION 183

résurrection du Christ (I Cor. xv, 15), parce qu'ils l'ont vu ressuscité.

Leur témoignage est le témoignage de croyants et s'adresse aux

croyants. Ce n'est pas le témoignage d'observateurs neutres rapportant

un fait intéressant, c'est le témoignage de témoins engagés,

appelant à un engagement semblable au leur, à l'engagement de la
foi. C'est par le témoignage qu'en ont rendu les premiers disciples

que la résurrection de Jésus relève de l'histoire, et c'est ce témoignage
qui enferme les nombreux et délicats problèmes que doit résoudre

l'historien.
Le témoignage néo-testamentaire relatif à la résurrection de

Jésus-Christ se trouve avant tout dans le dernier chapitre de chacun
de nos évangiles, dans le quinzième chapitre de la première épître
aux Corinthiens, et dans quelques textes des Actes des Apôtres. Il
est fait de deux traditions, étroitement mêlées dans les évangiles,
l'une rapportant la découverte du tombeau vide « le premier jour
de la semaine », l'autre des apparitions du Ressuscité. Par l'exégèse,

l'analyse et la comparaison des textes, l'historien s'efforcera de

discerner la formation, l'évolution de ces deux traditions et leurs

rapports, pour conclure, si possible, par un jugement porté sur leur
valeur. Il n'est pas question d'esquisser ici cette enquête, mais
seulement d'en indiquer la direction et de signaler quelques-uns des

problèmes qu'elle rencontre.
Si nous partons du texte le plus ancien, I Cor. xv, 3-5, une

première question se pose : pourquoi ce texte ne trahit-il aucune
connaissance de la découverte du tombeau vide Ce n'est pas qu'il
l'ignore, disent les uns M, mais elle était si bien supposée par
l'affirmation : èYnTepTCa, « il a été ressuscité », succédant à l'affirmation

: Kcù èTÓtpri, « et il a été enseveli », qu'elle allait de soi et qu'il
n'était pas nécessaire de l'énoncer. D'autres k), et nous en sommes,
répondent que si l'affirmation : « il a été enseveli » devait préparer
l'affirmation : « il a été ressuscité », plutôt que corroborer l'affirmation

: « il est mort », on ne voit pas quel souci de concision aurait
empêché l'insertion dans la confession de foi d'un article aussi bref

que : xai on Kevoç eóprjGn ó Tcupoç, « et que le tombeau a été trouvé
vide ». Le moins que l'on puisse conclure du silence gardé par la

(l) Par ex. O. Cullmann, op. cit., p. 25. Oepke, Th. Wb. N.T., II, p. 334.
Par ex.: Wilhelm Bousset, Die Schriften des N.T., Bd. II, p. 150;

Erich Klostermann, Das Marcus-Evangelium. Hdb. z. N.T., 3, p. 190; Rudolph
Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, p. 314.



184 CH. MASSON

confession de foi la plus ancienne sur la découverte du tombeau

vide, c'est que ce fait n'a joué aucun rôle dans la naissance de la
foi à la résurrection de Jésus. Et les évangiles, dans lesquels le récit
de la découverte du tombeau vide est le premier récit du cycle de

Pâques, parlent dans le même sens. De lui-même, le tombeau vide

suggère l'idée de l'enlèvement du corps du ressuscité plutôt que celle
de sa résurrection. « On a enlevé le Seigneur du tombeau, et nous ne

savons où on l'a mis », s'écrie Marie-Madeleine (Jean xx, 2). Il ne
faut rien de moins que la parole d'un ange (Matthieu et Marc) ou de

deux anges (Luc et Jean) pour convaincre les saintes femmes de la

résurrection de Jésus. Mais ont-elles vraiment été si convaincues

que cela D'après Marc xvi, 8, en dépit de l'ordre formel de l'ange
(v. 7), elles n'ont rien dit à personne. D'après Luc xxiv, 9 et 11,
elles ont parlé, mais les disciples ont tenu leurs propos pour des

« bavardages » de femmes et refusé d'y croire. Ainsi, de l'aveu même
des évangiles, le tombeau vide témoigne de la résurrection de Jésus

avec peu de force et une singulière ambiguïté. Ce n'est qu'en le

mettant en rapport avec les apparitions du Ressuscité que les

évangélistes ont réussi à en faire un témoignage secondaire de la
résurrection du Seigneur. Par ces remarques très sommaires, nous n'avons
fait qu'esquisser une recherche qui comporte un travail exégétique
et critique très complexe et dont le résultat nous place devant un
nouveau problème : quand, comment, pour quelles raisons s'est

formée la tradition relative à la découverte du tombeau vide W

La tradition relative aux apparitions du Ressuscité est la vraie
tradition pascale, car c'est sur elle, nous l'avons constaté, que se

fonde la foi à la résurrection de Jésus. L'étude de I Cor. xv, 3-8

et des récits des évangiles nous apprend que cette tradition est

faite de plusieurs traditions différentes, plus ou moins heureusement
combinées. Martin Albertz en a dressé l'inventaire fe). Quant au

lieu où se produisirent les apparitions, on peut distinguer une tradition
galiléenne (Mat. xxvm, 16-20 ; Marc xv, 7 ; Jean xxi) et une
tradition jérusalémite (Mat. xxvm, 8-10; Luc xxiv, 33-50; Jean xx) ;

quant aux témoins des apparitions, on peut distinguer les apparitions

(') Dans son ouvrage : La foi à la résurrection de Jésus dans le christianisme

primitif, p. 195 sq., M. Goguel a étudié ce problème. Nous sommes arrivé à des

conclusions assez différentes dans un article paru dans cette Revue, 1944, n° 133,
p. 161-174: Le tombeau vide, essai sur la formation d'une tradition.

Op. cit., p. 116-122.



LE PROBLÈME DE LA RÉSURRECTION 185

à un seul individu : Cephas, Jacques, Paul (I Cor. xv, 5, 7-8), les

apparitions aux femmes (Mat. xxvm, 8-10) et aux deux disciples
d'Emmaüs (Luc xxiv, 13-35), les apparitions à des groupes plus ou
moins nombreux : aux Douze (I Cor. xv, 5), à tous les apôtres (v. 7),
à plus de cinq cents frères à la fois (v. 6). Les récits se distinguent
aussi par leur conception du corps du Ressuscité : tantôt Jésus est

revêtu du corps spirituel et glorieux dont Paul parle I Cor. xv, 35-49,
tantôt de son corps de crucifié, portant dans ses mains la marque
des clous et au côté la blessure faite par le coup de lance (Jean xx,
24-29) et il mange avec ses disciples (Luc xxiv, 36-43 ; Jean xxi,
12-14). On devine tous les problèmes posés à l'historien par ces

diverses traditions : quels rapports ont-elles entre elles sont-elles

toutes conciliables S'il faut choisir entre elles, lesquelles sont
primitives, lesquelles secondaires A quels besoins de l'Eglise primitive

les traditions secondaires devaient-elles répondre Pour trouver
une réponse à ces questions, il s'agit, par une étude critique et historique

des textes, de discerner dans quel sens a évolué la tradition
de ses formes les plus anciennes à ses formes les plus jeunes, en

prenant pour point de départ l'étude de l'apparition du Ressuscité
à Paul, sur laquelle nous sommes assez bien renseignés par son

témoignage personnel. Ce travail a été fait avec beaucoup de soin

par M. Goguel W, ce qui ne signifie pas qu'il ne doive être refait,
car en matière d'histoire, et singulièrement d'histoire des origines
chrétiennes, peut-on jamais parler de résultats définitifs

Il ne faut pas demander à l'histoire plus qu'elle ne peut donner,
mais le caractère historique de la révélation chrétienne ne permet
pas au théologien de la mépriser. Alors même que la résurrection
de Jésus n'est pas un fait historiquement saisissable, elle a avec
l'histoire des rapports nécessaires qui excluent son assimilation à

la résurrection mythique des dieux des mystères hellénistiques.
« La résurrection des dieux ou des héros de mystères, dit M. Goguel fe),

se situe dans un passé si lointain qu'elle en perd toute réalité concrète

et n'a que la valeur d'une affirmation théorique, tandis que, pour
les chrétiens, le drame de la mort et de la résurrection du Christ
est tout proche et qu'on a conscience, du moins qu'on a eu conscience

au début, de posséder sur lui une tradition historique solidement
attestée.»

(0 Op. cit., p. 235-356.
Op. cit., p. 401.



186 CH. MASSON

Les témoignages de la résurrection de Jésus sont nombreux et

divers, et seule une étude patiente peut en déterminer la valeur

historique relative. Devons-nous déplorer la relativité historique des

témoignages qui nous font connaître l'événement qui est le fondement
même de la foi et de l'Eglise Il est bon, au contraire, que ces

témoignages ne soient pas tous historiquement d'égale valeur, qu'ils
portent la marque de la faillibilité humaine, qu'ils demeurent ambigus,

susceptibles de recevoir l'interprétation de l'incrédulité ou
celle de la foi. Il est bon qu'ils ne forcent pas la conviction, qu'ils ne
donnent pas une entière assurance, qu'ils ne soient jamais que « les

bandelettes », « le linge roulé », dans le sépulcre vide (Jean xx, 6 et y),

non pas l'événement lui-même, mais les traces, les indices, les signes
de l'événement. «Noli me tangere»!... Ainsi le mystère de l'acte
divin est sauvegardé. Il est à l'abri des curiosités indiscrètes et de

ce savoir que l'homme paraît souvent désireux d'étendre pour se

dispenser de croire.
Charles MASSON.


	Le problème historique de la résurrection de Jésus-Christ

