Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance a M.
Emile Brunner

Artikel: La responsabilité de l'intellectuel chrétien
Autor: Thévenaz, Pierre
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RESPONSABILITE
DE L’ INTELLECTUEL CHRETIEN

On peut dire que, pour chaque profession, il y a des lois non
€crites qui constituent comme un code des responsabilités qui lui
sont propres. Il y a celles du magistrat, de ’ingénieur, du garde-
barriere. Il y a aussi les responsabilités des intellectuels, qui ne
sont pas les mémes pour le physicien que pour le juriste, pour le
médecin que pour le philosophe. Mais, au-dessus d’elles, il faut recon-
naitre que P'intellectuel, en tant que tel, assume vis-a-vis de la société,
de la culture ou de l’intelligence une responsabilité globale, au singu-
lier cette fois-ci. Et qu’en est-il de 'intellectuel chrétien ? N’assume-t-il
pas a son tour une nouvelle responsabilité de croyant et d’intellectuel
vis-a-vis de Dieu ? En quoi consiste-t-elle ? En quoi se distingue-t-elle
de celle de l'intellectuel incroyant et de celle du croyant non intellec-
tuel ? Telle est la question a laquelle nous aimerions essayer de
donner une réponse.

On peut d’abord se demander — et c’est ainsi d’ordinaire qu’on
pose notre probléme — si la qualité de chrétien, chez un intellectuel,
augmente ou diminue sa responsabilité propre. Choisissons d’emblée
Pexemple du philosophe croyant pour lequel la question prend
toute son acuité. Il est 4 craindre, pensent les uns, que, si le philo-
sophe obéit a Dieu, il abdique par 13 méme une part de sa responsa-
bilité de philosophe, surtout une part de ’autonomie de sa réflexion.
Or celle-ci est pourtant considérée & juste titre comme sa premidre
responsabilité de philosophe ; et abdiquer une part de cette autonomie,
il faut convenir que c’est fatalement abdiquer toute son autonomie.



168 PIERRE THEVENAZ

Au contraire, rétorquent les autres, le philosophe chrétien assume
une responsabilité supplémentaire : tout en se chargeant de toutes
les responsabilités du philosophe (non-chrétien), il y ajouterait encore
les responsabilités propres au croyant. Sa qualité d’intellectuel
chrétien résulterait de la somme de ces deux ensembles de respon-
sabilités, fondus en un nouvel ensemble.

Cette alternative est propre a nous égarer, car la responsabilité
ne se comptabilise pas. Il ne s’agit pas de plus ou de moins. On ne
peut pas additionner tout bonnement celle de I'intellectuel et celle
du croyant. En réalité la responsabilité de P'intellectuel chrétien est
une autre responsabilité, ni moindre ni supérieure — une responsa-
bilité tout a fait originale. Essayons de voir en quoi.

Une premiere distinction s’impose. Chez le non-chrétien, la res-
ponsabilité est ressentie comme une fagon de prendre sur soi, par
une initiative consciente, le poids de sa propre vie ou de celle des
autres, une facon d’en répondre vis-a-vis de sa conscience ou vis-a-vis
d’autrui. Chez le chrétien, la responsabilité n’est pas une initiative,
elle est une réponse, une obéissance. Elle est toujours seconde en
ce sens que, toujours, Dieu a parlé avant nous, a déja lancé son
appel, en ce sens que tout a déja été accompli sur la Croix. Notre
vie, nos actes et nos pensées, nous n’avons pas seulement a en répondre,
mais ils seront eux-mémes la réponse. Et c’est précisément ce qui
confere a la responsabilité chrétienne une gravité et une signification
tout a fait particulieres. Est responsable non pas seulement celui
qui agit au plus prés de sa conscience et avec la conscience des réper-
cussions de ses actes, avec la volonté de les assumer pleinement
comme siens, non pas seulement celul qui fait au mieux sa tiche
ou son devoir, mais celui qui sait reconnaitre dans chaque sollicitation
extérieure un appel et donner a chaque acte la valeur d’une réponse.
Faire au mieux parce qu’il n’y a pas de Dieu qui fasse quelque chose,
ou bien faire au mieux parce que Dieu a déja tout fait, voila deux
attitudes de responsabilité qui ne coincident nullement. L’une gravite
autour de ’autonomie, ’autre autour de P’obéissance.

Si Pon peut dire que Pappel que Dieu adresse aux hommes et
dont la Bible nous apporte le témoignage est le méme pour tous les
hommes, on sait, d’autre part, que cet appel identique est toujours



RESPONSABILITE DE L'INTELLECTUEL CHRETIEN 169

adressé a chaque homme hic et nunc, dans sa situation particuliére,
et qu’il doit y répondre hic et nunc, en tant qu’il est placé dans telle
ou telle situation personnelle, familiale, professionnelle, sociale ou
nationale. Comme chrétien, en effet, je ne devrais pas voir dans ma
situation ou ma profession autre chose qu’une vocation ; elle n’a
rien de fortuit ni d’accidentel ; elle est le lieu vers lequel je me sens
appelé, dans lequel je suis appelé, a partir duquel j’essaie de répondre.

La réponse a cet appel ne peut pas ne pas passer par le canal de
cette situation particuliere. Il n’y a pas de réponse passe-partout,
de responsabilité-type ; c’est dans et par ma vocation que je suis
appelé a répondre. C’est le lieu d’une responsabilité a chaque instant
nouvelle et d’une réponse jamais donnée une fois pour toutes. Sup-
poser que lintellectuel puisse vraiment prendre ses responsabilités
devant Dieu sans le truchement de sa profession, ce serait comme
s’il répondait a c6té de sa vocation, a c6té de ’appel personnel que
Dieu lui adresse hic et nunc, en un mot, a c6té de la question. Ce
qui serait une bien curieuse facon de répondre ! Ce serait séparer sa
responsabilité devant le monde et sa responsabilité devant Dieu,
la profession de la semaine et la profession de foi du dimanche.
Qu’est-ce a dire sinon que 'intellectuel, a ’appel de Dieu, ne saurait
esquiver sa situation d’intellectuel ni chercher a répondre a cet
appel en dehors de sa vocation propre. Comment pourrait-il répondre
a cbté de son intelligence ou contre elle ?

La difficulté n’est pas tant de choisir son métier que de savoir
ensuite y reconnaitre sa vocation, le lieu de sa réponse a Dieu, de
savoir ce que cela veut dire que d’étre appelé a étre intellectuel et
ensuite a répondre a Dieu, en tant qu’intellectuel. C’est si facile
(relativement ) de croire en Dieu, c’est si difficile de le faire en
tant qu’intellectuel, d’inscrire cette foi dans des actes d’intelligence
ou des pensées d’intellectuel. Et pourtant, pour un intellectuel,
croire en Dieu sera une sorte de fuite dans lirresponsabilité tant
que ce n’est pas croire en tant qu’intellectuel. La profession ne
devient une vocation véritable que le jour ol je me sens appelé en
elle et par elle, et ma responsabilité ne devient une véritable réponse
que le jour ol je réponds en elle et par elle.

La responsabilité chrétienne dans la profession, on le voit, ne
consiste pas simplement a croire en Dieu (ama Deum et fac quod vis),
ni non plus a simplement faire au mieux son « boulot ». La foi sans
le hic et nunc de notre situation particuliere est irresponsabilité ;



170 PIERRE THEVENAZ

et le sens des «responsabilités » sans foi est aussi irresponsabilité
devant Dieu. Déserter notre poste en restant sourd a 'appel et muet
quand il s’agirait de répondre, telle est notre tentation d’irrespon-
sabilité, bref notre péché. En effet, la tentation propre de I'intellectuel
chrétien n’est pas d’user de son intelligence, mais exactement la
méme tentation que pour tout croyant : esquiver notre responsabilité
1a ot Dieu nous appelle. Le péché de 'intellectuel, ce n’est pas d’étre
intelligent, c’est de ne pas savoir comment répondre a Dieu par le
moyen de son intelligence, dans et par sa situation d’intellectuel.
I1 oscille, comme une aiguille de boussole affolée, entre deux tentations
d’irresponsabilité : tantdt mépriser son intelligence qu’il juge diabo-
lique, folle ou pécheresse (alors que c’est lui tout entier qui peéche
en ce qu’il ne sait pas obéir par son intelligence), tantét s’en remettre
a son intelligence autonome et droite (comme si ’intelligence, une fois
redressée, était vraiment hors du péché et immédiatement accordée
a Dieu, comme si étre fid¢le 4 son intelligence naturelle ¢’était auto-
matiquement répondre a Dieu).

La question n’est précisément pas la. Certes, lintelligence
n’échappe pas a la situation pécheresse de ’homme, mais il est vain,
c’est méme un alibi, de chercher ou peut bien se loger le péché de
Pintelligence (par exemple dans ’erreur qu’elle commet, comme on
le croit volontiers). La seule chose que lintellectuel, comme tout
croyant, puisse faire, c’est d’essayer de discerner en quoil consiste
sa tentation propre, la pente invincible qui le fait esquiver de répondre
a Dieu par son intelligence.

Pour cela il faudrait parvenir a saisir comment se déroule I’affron-
tement de la foi et de lintelligence, comment le dialogue s’engage
et se poursuit entre elles. Mais, au préalable, s’agit-il bien de deux
combattants, de deux « facultés de 'esprit » qui se mesureraient sur
le champ de bataille de notre conscience et entre lesquelles je serais
appelé a jouer le role d’arbitre ? — Mais non ! Foi et raison ne sont
pas deux entités extérieures a moi. En réalité il n’y a que moi croyant
et moi raisonnant et, si je suis authentique croyant et authentique
intellectuel, c’est chaque fois moi-méme tout entier. Je suis moi-méme
Punique combattant, menant seul (seul avecle Christ)le dur combat con-
tre Pirresponsabilité, luttant pour répondre vraiment, découvrant peu
a peu, a titons, le lieu de ma fidélité et de mon obéissance d’intellectuel.

Le probleme de la raison et de la foi, considéré comme probléme
philosophique général, est un pseudo-probléme, une mise en scéne



RESPONSABILITE DE L'INTELLECTUEL CHRETIEN 171

artificielle en vue d’un vain jeu de massacre. En réalité, comme le
probléme n’est vraiment un authentique probldme que pour l’intel-
lectuel croyant et qu’en outre il ne peut signifier pour lui que le pro-
bléme de sa responsabilité d’intellectuel, c’est sur ce terrain seul
qu’il faut le poser.

Suivons quelques péripéties de cette lutte intérieure, les défail-
lances et les remontées, la lente consolidation d’une responsabilité
de chrétien. Si pour cela il est commode de faire encore intervenir un
protagoniste foi en face d’un autre personnage intelligence, ne soyons
pas dupes de ces personae : ces personnifications, ces masques ne sont
qu’un moyen plastique de nous représenter le drame qui se déroule
a lintérieur d’une conscience d’intellectuel. N’en faisons pas un
nouvel alibi pour fuir le bi¢, pour nous esquiver dans les coulisses ou
dans la salle de spectacle. De me fabula narratur.

#*
* *

Supposons donc une foi naissante qui m’incite a4 chercher ma
responsabilité. Et me voici en marche pour répondre ; en tant qu’in-
tellectuel, j’entrevois que je ne peux répondre a Pappel adressé par
Dieu que par Pintelligence. Le lieu de ma réponse devrait étre la vie
intellectuelle, ma profession d’intellectuel. Cependant, ma foi encore
vacillante prend conscience d’elle-méme et cherche a se consolider
en tenant en échec les prétentions absolutistes et ruineuses de mon
intelligence, les insinuations ou les évidences de mon « bon sens » ou
de ma lumitre naturelle. A premiére vue, avouons-le en effet, nous
ne concevons pas la possibilité d’un progrés réel dans la foi qui ne
s’accompagne pas, d’une facon ou d’une autre, d’une perte de con-
fiance en l’intelligence comme telle. _

La raison, en effet, par le mouvement spontané et naturel de
sa démarche propre, se porte jusqu’aux questions dernitres de la
connaissance, jusqu’a la métaphysique. Et voici la foi qui vient lui
parler de la folie de la Croix. Son dessein est clair : elle voudrait per-
suader la raison que c’est sa sagesse raisonnable qui est folie, que ce
sont ses plus hautes connaissances qui ne sont qu’ignorance infatuée.
Elle prétend se substituer a lintelligence comme une sagesse supé-
rieure, comme le véritable moyen de connaissance pour toute ques-
tion dernitre. Se jugeant dépositaire d’une assurance divine, ou des
principes d’un savoir plus fondé, la foi vient mettre en question I'in-
telligence de la fagon la plus radicale.



172 PIERRE THEVENAZ

Si le probléme apparait sous ce jour, le conflit est ouvert, inévi-
table, et ne peut conduire qu’a la résistance de lintelligence qui
défend a juste titre son autonomie. Si la fol s’arroge, comme autre
mode de connaissance, le droit de condamner Pintelligence, de la
limiter au nom de quelque chose qu’elle aurait, elle, vu et compris,
si elle prétend se substituer purement et simplement a I'intelligence,
alors il y aura d’un cbté les croyants, de I’autre les « intelligents »,
mais il n’y aura jamais, il ne pourra y avoir d’intellectuels croyants,

En réalité, si Pintelligence, comme ’homme tout entier, se trouve
bel et bien mise en question, c’est pourtant en un tout autre sens,
beaucoup plus radical encore, mais qui ne ruine pas sa responsabilité
autonome. Au lieu d’entendre une condamnation portée sur elle
par une instance extérieure, tout aussi humaine (la fo1), I'intelligence
entend un appel intérieur a prendre ses responsabilités devant Dieu.
Cet appel ne peut résonner que comme une mise en question, mais
cette fois-ci ce n’est plus la foi qui tente immédiatement de se substi-
tuer a l'intelligence ; c’est Pintelligence qui, revenant sur elle-méme,
prend conscience que le jugement de la Croix tombe aussi sur elle et
qui change d’attitude vis-a-vis d’elle-méme.

De méme que le croyant est un homme qui se voit de fagon
toute nouvelle, de méme la raison se verra d’un autre ceil. La con-
fiance qu’elle peut avoir en elle-méme et en sa propre activité est
maintenant d’un ordre tout différent. La foi en la raison dont parlent
philosophes et savants fait place d’abord a la conscience d’une mise
en question radicale. Celle-ci n’est pas celle des sceptiques ni méme
celle des relativistes qui critiquent la raison et lui assignent ses
limites. Car si la raison est secouée, ébranlée, c’est d’emblée sous le
signe d’une responsabilité a discerner et a assumer ; s’il y a humilia-
tion des prétentions de la raison, c’est dans la perspective d’un
jugement entendu comme un appel et par la méme comme une pro-
messe, la promesse de la Croix et de Pdques. C’est a cette promesse
(et griace a elle) que Pintelligence se sent appelée a répondre avec
une nouvelle confiance, en intelligence autonome. Sous le signe de la
responsabilité signifie donc : dans la crainte et le tremblement, indis-
solublement sous le signe de la défiance et d’une nouvelle confiance,
du repentir et de ’espérance. Ne faut-il pas cette menace mortelle
pour que l'intelligence prenne conscience de sa vraie situation devant
Dieun, de sa solidarité profonde avec le péché de I’homme ! Sinon
elle continuerait a se juger indemne du péché humain et a croire que



RESPONSABILITE DE L'INTELLECTUEL CHRETIEN 173

les vérités qu’elle découvre nous ouvriraient les secrets du Ciel ou
que I'idée de vérité qui est le sang nourricier de l'intelligence aurait
en tout cas une valeur absolue et divine, qu’elle serait la méme pour
Dieu et pour ’homme.

Nous voyons ainsi apparaitre la tournure dramatique que prend
la responsabilité propre de Pintellectuel chrétien. La foi nous incite
a ne pas nous dérober a notre vocation d’intellectuel et pourtant elle
se consolide elle-méme contre 'intelligence. Tout en prétendant nous
engager dans Pintelligence plus profondément, elle nous en dégage,
elle nous incite a déserter notre poste. En d’autres termes, pour 'in-
tellectuel, le progres dans la foi sape sournoisement le fondement
méme de sa profession et tend a I’écarter du lieu ot Dieu I’a placé et
Pappelle, et ou il aura a répondre. Il n’est probablement pas d’autre
profession ou il en soit ainsi.

Nous commencons a discerner notre tentation majeure. Contrai-
rement a ce qu’on croit, cette tentation n’est donc pas tant a cher-
cher du c6té de Pintelligence, mais du c6té de la foi. En effet, nous
‘n’envisageons ici que le cas ou l'intellectuel est sérieusement engagé
dans sa foi. §’il ne s’agit que d’une teinture chrétienne plus ou moins
vague, la question de la responsabilité ne se posera pas vraiment en
termes d’appel et de réponse et clle rejoindra simplement le probleme
habituel des responsabilités de D’intellectuel non chrétien. Autre-
ment dit, si la foi est suffisamment présente pour nous faire chercher
a répondre dans et par notre vocation d’intellectuel, c’est qu’elle est
a fortiori capable de tenir en échec notre intelligence et encline,
puisque aussi bien lintelligence est mise en question, a se substituer
a elle pour répondre a sa place. La foi, par ze¢le sinceére — en toute
bonne foi! — jette I’intellectuel dans une impasse et tend 4 démora-
liser P'intelligence. Qui peut I’en dégager, sinon la seule intelligence ?
Pour Pintellectuel chrétien, la tentation d’irresponsabilité vient de
la foi, mais la résistance ne peut venir que de l'intelligence (du lieu
d’ou Dieu attend notre réponse) et la résistance sera proportionnelle
a lobéissance fidele avec laquelle I'intelligence, envers et contre tout,
tient bon contre la foi en prenant toujours mieux conscience de sa
responsabilité d’intelligence devant Dieu.

Cependant, cette résistance n’est en aucune fagon une hostilité

contre la foi. Il faudrait plutét dire que dés ce moment le dialogue de
la foi et de lintelligence cesse peu a peu d’étre le dialogue heurté et
tendu de nos artificielles personae ot chacune s’affirme contre I’autre.



174 PIERRE THEVENAZ

N’oublions pas qu’il s’agit de Iintellectuel croyant et raisonnant
dans sa lutte pour sa responsabilité et que désormais chaque victoire
est une réconciliation des deux personae ou, si I’on veut, une nou-
velle dimension de la foi en méme temps que de P'intelligence. La foi,
en réconciliant P’étre tout entier croyant et tout entier raisonnant,
devient une vraie foi d’intellectuel. L’intelligence, en résistant aux
tentations de la foi, devient une vraie intelligence responsable devant
Dieu. La foi de I'intellectuel consiste en Peffort de l'intelligence (qui
a entendu un appel et veut y répondre) pour trouver en elle-méme,
malgré les tentations de la foi, la responsabilité qui est la sienne. La
foi de I'intelligence est volonté de répondre a Dieu par une résistance
intelligente aux tentations de la foi.

Il ne s’agit nullement d’une foi devenue plus intelligente (horri-
bile dictu/) ni d’une intelligence qui croit au lieu de comprendre ;
pas davantage d’une foi guidée et précédée par lintelligence, ni
d’une intelligence éclairée, redressée ou limitée par la foi, mais...
Mais de quoi, alors ! Comment concevoir cette responsabilité de
Pintelligence que nous osons appeler, méme si I’alliance des mots
nous choque, la foi de I’intelligence ?

La conscience douloureuse de la « maladie mortelle » de Pintelli-
gence, disions-nous, ne saurait aller sans la joie de la promesse et la
foi en un salut déja accompli sur la Croix. Une toute nouvelle con-
fiance nait pour lintelligence, la confiance qu’elle est, doit étre ou
peut devenir le lieu de ma réponse. Cette confiance est la méme
que celle qui illumine tout croyant qui a pris conscience de sa res-
ponsabilité propre, c’est-a-dire dont la foi est devenue le moteur ou la
substance méme de toute son activité et, du méme coup, la réconci-
liation de tout son étre avec Dieu et avec lui-méme. Et cette con-
fiance est aussi autonome que celle de I’intellectuel incroyant, puis-
qu’elle n’est pas donnée ou révélée a P’intelligence, mais que celle-ci ne
peut la tirer que de sa prise de responsabilité devant la révélation
de Dieu. Confiance autonome puisque responsable, confiance respon-
sable puisque autonome! N’allons pas nous la représenter comme
une garantie divine accordée a l’intelligence ou comme une assurance
pour la vie. Ce n’est pas du tout I’assurance que désormais le travail
de Pintelligence est infaillible ou qu’un circuit s’est établi entre
Dieu et 'homme sur le plan de Dintelligence. Rien de tout cela.
L’intelligence ne peut prendre conscience de sa responsabilité, c’est-a-
dire prendre confiance (chrétienne), que parce qu’elle se sent mise



RESPONSABILITE DE L'INTELLECTUEL CHRETIEN 17§

radicalement en question par la Croix comme ’homme tout entier,
autrement dit parce qu’elle a d’abord perdu toute confiance (non
chrétienne) en elle-méme. C’est la réponse aprés cet ébranlement, impos-
sible sans cet ébranlement, qui est ’expression de sa nouvelle confiance.

Ce déplacement de confiance, c’est la réponse de Dlintellectuel,
c’est sa prise de responsabilité chrétienne. Nous oserons P'appeler,
méme si ici encore ’expression peut scandaliser tout autant le théo-
logien que le philosophe, la conversion de P'intelligence (avec ’homme
tout entier). Le philosophe y flairera une abdication de Pintelligence.
A tort, puisque cette conversion n’est autre que prise de responsa-
bilité, c’est-a-dire approfondissement de la conscience que l'intelli-
gence peut prendre de la valeur et de la signification véritable de sa
propre activité d’intelligence. Or, la responsabilité de Pintelligence,
méme pour le philosophe incroyant, n’est jamais inscrite dans sa défi-
nition ni dans sa nature, mais elle ne saurait étre autre chose que
Pexpression de sa libre activité. Et lorsqu’on parle, en philosophie,
d’autonomie de la raison, 'on n’entend pas simplement la liberté
d’exercice de la raison dans sa recherche du vrai, mais bien plus
encore ce fait remarquable (pour ne pas dire mystérieux) que l'intel-
ligence seule est capable de se donner sa propre valeur et son propre
prix, de fixer la confiance qu’elle veut accorder a ses propres démar-
ches. Elle en porte seule la responsabilité, et sans cette responsabilité,
il n’y a pas de philosophie. Or, il n’y a pas moins de liberté dans la
responsabilité que Pintelligence du croyant prend devant Dieu que
dans celle que Pincroyant est amené a prendre devant toute autre
instance, car c’est toujours en réponse au choc d’une expérience
(extérieure le plus souvent) que I’autonomie de 'intelligence se mani- -
feste. Le mot conversion n’indique que cet approfondissement radical
qui modifie ou renouvelle de fagon décisive le prix que I'intelligence
se donne a elle-méme.

Et cependant le théologien y flairera sans doute, a tort aussi, une
conversion sans Dieu ou une apothéose camouflée de P'intelligence.
Rappelons que la conversion n’est pas seulement P’abdication du
vieil homme, mais la reconnaissance du prix insoupgonné de ’homme
nouveau : de la le sentiment de responsabilité du converti. Or, fau-
drait-il admettre que, de Pappel a la peravoin, seul le volg serait
exclu ? Faudrait-il penser que, pour I'intellectuel seul, le peto signi-
fierait abdication définitive, condamnation, abandon ? que pour lui
seul la petdvoia devrait prendre la forme d’une &-voia sans rémission ?



176 PIERRE THEVENAZ

*
* #*

Nous comprenons pourquoi la responsabilité de l’intellectuel
chrétien est si difficile a assumer : c’est qu’elle se situe au point cri-
tique ou la foi a fait suffisamment perdre a P’intelligence sa confiance
en elle-méme pour qu’elle aussi se sente appelée, donc pécheresse, et
ou néanmoins, dans la bréche ouverte, griace a la promesse et par un
sursaut décisif, ce soit pourtant encore l'intelligence qui puisse, par
ses propres forces, répondre, c’est-d-dire prendre une nouvelle con-
fiance en elle-méme. La tentation serait grande pour l’intelligence
d’abdiquer et de laisser la foi, toujours tentée par une économie de
pensée, répondre a sa place.

Ainsi donc cette responsabilité nous apparait en équilibre émi-
nemment instable, située a4 une sorte de carrefour des tentations et
des trahisons possibles. Il n’est plus besoin de longues preuves pour
nous convaincre que la responsabilité de l'intellectuel chrétien et
celle de I'intellectuel non chrétien different aussi profondément que
Peau et le vin. Et pourtant c’est la méme intelligence de part et
d’autre, fonctionnant de la méme fagon, visant les mémes objets ;
mais cette intelligence, de part et d’autre, n’a pas ]a méme conscience
d’elle-méme ni la méme confiance en elle-méme ; car c’est bien en
cela que consistent les diverses maniéres de reconnaitre sa respon-
sabilité.

De plus, il n’est pas non plus besoin de longues preuves pour
nous convaincre que la responsabilité de I'intellectuel croyant différe
sensiblement de celle de tout autre croyant pour lequel Pintelligence
n’est pas le lieu premier de sa réponse a appel de Dieu. Et pourtant
c’est la méme foi de part et d’autre, et surtout la méme tentation.
Pourquoi, en effet, est-il si difficile d’inscrire notre foi dans nos actes,
de faire de nos actes une réponse au sacrifice du Christ pour nous,
sinon parce que la tentation de tout croyant protestant est de se
dire : ma foi me suffit, sola fide, crois seulement, comme si ma seule
responsabilité de croyant c’était que ma foi fit pure. Mais, encore
une fois, la véritable difficulté n’est pas de croire — en blanc pour
ainsi dire, mais c’est d’agir selon sa foi, de répondre par ses actes.
Ou méme, s’il nous arrive de penser qu’il est difficile déja simplement
de croire, c’est que nous n’avons pas compris qu’il n’y a pas de foi
en blanc, pour croire. La foi ne peut étre qu’un acte de réponse ; et,
pour lintellectuel, elle ne saurait étre qu’un acte d’intelligence, donc

une responsabilité de l’intelligence. Pierre THEVENAZ.



	La responsabilité de l'intellectuel chrétien

