
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance à M.
Emile Brunner

Artikel: La responsabilité de l'intellectuel chrétien

Autor: Thévenaz, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA RESPONSABILITE
DE L'INTELLECTUEL CHRÉTIEN

On peut dire que, pour chaque profession, il y a des lois non
¦écrites qui constituent comme un code des responsabilités qui lui
sont propres. Il y a celles du magistrat, de l'ingénieur, du garde-
barrière. Il y a aussi les responsabilités des intellectuels, qui ne

sont pas les mêmes pour le physicien que pour le juriste, pour le
médecin que pour le philosophe. Mais, au-dessus d'elles, il faut
reconnaître que l'intellectuel, en tant que tel, assume vis-à-vis de la société,
de la culture ou de l'intelligence une responsabilité globale, au singulier

cette fois-ci. Et qu'en est-il de l'intellectuel chrétien N'assume-t-il

pas à son tour une nouvelle responsabilité de croyant et d'intellectuel
vis-à-vis de Dieu En quoi consiste-t-elle En quoi se distingue-t-elle
de celle de l'intellectuel incroyant et de celle du croyant non intellectuel

Telle est la question à laquelle nous aimerions essayer de

donner une réponse.
On peut d'abord se demander —• et c'est ainsi d'ordinaire qu'on

pose notre problème — si la qualité de chrétien, chez un intellectuel,
augmente ou diminue sa responsabilité propre. Choisissons d'emblée

l'exemple du philosophe croyant pour lequel la question prend
toute son acuité. Il est à craindre, pensent les uns, que, si le philosophe

obéit à Dieu, il abdique par là même une part de sa responsabilité

de philosophe, surtout une part de l'autonomie de sa réflexion.
Or celle-ci est pourtant considérée à juste titre comme sa première
responsabilité de philosophe ; et abdiquer une part de cette autonomie,
il faut convenir que c'est fatalement abdiquer toute son autonomie.



168 PIERRE THÉVENAZ

Au contraire, rétorquent les autres, le philosophe chrétien assume

une responsabilité supplémentaire : tout en se chargeant de toutes
les responsabilités du philosophe (non-chrétien), il y ajouterait encore
les responsabilités propres au croyant. Sa qualité d'intellectuel
chrétien résulterait de la somme de ces deux ensembles de

responsabilités, fondus en un nouvel ensemble.

Cette alternative est propre à nous égarer, car la responsabilité
ne se comptabilise pas. Il ne s'agit pas de plus ou de moins. On ne

peut pas additionner tout bonnement celle de l'intellectuel et celle

du croyant. En réalité la responsabilité de l'intellectuel chrétien est

une autre responsabilité, ni moindre ni supérieure — une responsabilité

tout à fait originale. Essayons de voir en quoi.

Une première distinction s'impose. Chez le non-chrétien, la
responsabilité est ressentie comme une façon de prendre sur soi, par
une initiative consciente, le poids de sa propre vie ou de celle des

autres, une façon d'en répondre vis-à-vis de sa conscience ou vis-à-vis
d'autrui. Chez le chrétien, la responsabilité n'est pas une initiative,
elle est une réponse, une obéissance. Elle est toujours seconde en

ce sens que, toujours, Dieu a parlé avant nous, a déjà lancé son

appel, en ce sens que tout a déjà été accompli sur la Croix. Notre
vie, nos actes et nos pensées, nous n'avons pas seulement à en répondre,
mais ils seront eux-mêmes la réponse. Et c'est précisément ce qui
confère à la responsabilité chrétienne une gravité et une signification
tout à fait particulières. Est responsable non pas seulement celui

qui agit au plus près de sa conscience et avec la conscience des

répercussions de ses actes, avec la volonté de les assumer pleinement
comme siens, non pas seulement celui qui fait au mieux sa tâche

ou son devoir, mais celui qui sait reconnaître dans chaque sollicitation
extérieure un appel et donner à chaque acte la valeur d'une réponse.
Faire au mieux parce qu'il n'y a pas de Dieu qui fasse quelque chose,

ou bien faire au mieux parce que Dieu a déjà tout fait, voilà deux
attitudes de responsabilité qui ne coïncident nullement. L'une gravite
autour de l'autonomie, l'autre autour de l'obéissance.

Si l'on peut dire que l'appel que Dieu adresse aux hommes et
dont la Bible nous apporte le témoignage est le même pour tous les

hommes, on sait, d'autre part, que cet appel identique est toujours



RESPONSABILITÉ DE L'INTELLECTUEL CHRÉTIEN 169

adressé à chaque homme hic et nunc, dans sa situation particulière,
et qu'il doit y répondre hic et nunc, en tant qu'il est placé dans telle
ou telle situation personnelle, familiale, professionnelle, sociale ou
nationale. Comme chrétien, en effet, je ne devrais pas voir dans ma
situation ou ma profession autre chose qu'une vocation ; elle n'a
rien de fortuit ni d'accidentel ; elle est le lieu vers lequel je me sens

appelé, dans lequel je suis appelé, à partir duquel j'essaie de répondre.
La réponse à cet appel ne peut pas ne pas passer par le canal de

cette situation particulière. Il n'y a pas de réponse passe-partout,
de responsabilité-type ; c'est dans et par ma vocation que je suis

appelé à répondre. C'est le lieu d'une responsabilité à chaque instant
nouvelle et d'une réponse jamais donnée une fois pour toutes.
Supposer que l'intellectuel puisse vraiment prendre ses responsabilités
devant Dieu sans le truchement de sa profession, ce serait comme
s'il répondait à côté de sa vocation, à côté de l'appel personnel que
Dieu lui adresse hic et nunc, en un mot, à côté de la question. Ce

qui serait une bien curieuse façon de répondre Ce serait séparer sa

responsabilité devant le monde et sa responsabilité devant Dieu,
la profession de la semaine et la profession de foi du dimanche.
Qu'est-ce à dire sinon que l'intellectuel, à l'appel de Dieu, ne saurait

esquiver sa situation d'intellectuel ni chercher à répondre à cet

appel en dehors de sa vocation propre. Comment pourrait-il répondre
à côté de son intelligence ou contre elle

La difficulté n'est pas tant de choisir son métier que de savoir
ensuite y reconnaître sa vocation, le lieu de sa réponse à Dieu, de

savoir ce que cela veut dire que d'être appelé à être intellectuel et
ensuite à répondre à Dieu, en tant qu'intellectuel. C'est si facile

(relativement de croire en Dieu, c'est si difficile de le faire en

tant qu'intellectuel, d'inscrire cette foi dans des actes d'intelligence
ou des pensées d'intellectuel. Et pourtant, pour un intellectuel,
croire en Dieu sera une sorte de fuite dans l'irresponsabilité tant
que ce n'est pas croire en tant qu'intellectuel. La profession ne
devient une vocation véritable que le jour où je me sens appelé en
elle et par elle, et ma responsabilité ne devient une véritable réponse

que le jour où je réponds en elle et par elle.

La responsabilité chrétienne dans la profession, on le voit, ne
consiste pas simplement à croire en Dieu (ama Deum et fac quod vis),
ni non plus à simplement faire au mieux son « boulot ». La foi sans
le hic et nunc de notre situation particulière est irresponsabilité ;



17o PIERRE THÉVENAZ

€t le sens des « responsabilités » sans foi est aussi irresponsabilité
devant Dieu. Déserter notre poste en restant sourd à l'appel et muet
quand il s'agirait de répondre, telle est notre tentation d'irresponsabilité,

bref notre péché. En effet, la tentation propre de l'intellectuel
chrétien n'est pas d'user de son intelligence, mais exactement la
même tentation que pour tout croyant : esquiver notre responsabilité
là où Dieu nous appelle. Le péché de l'intellectuel, ce n'est pas d'être

intelligent, c'est de ne pas savoir comment répondre à Dieu par le

moyen de son intelligence, dans et par sa situation d'intellectuel.
Il oscille, comme une aiguille de boussole affolée, entre deux tentations
d'irresponsabilité : tantôt mépriser son intelligence qu'il juge diabolique,

folle ou pécheresse (alors que c'est lui tout entier qui pèche

en ce qu'il ne sait pas obéir par son intelligence), tantôt s'en remettre
à son intelligence autonome et droite (comme si l'intelligence, une fois

redressée, était vraiment hors du péché et immédiatement accordée

à Dieu, comme si être fidèle à son intelligence naturelle c'était
automatiquement répondre à Dieu).

La question n'est précisément pas là. Certes, l'intelligence
n'échappe pas à la situation pécheresse de l'homme, mais il est vain,
c'est même un alibi, de chercher où peut bien se loger le péché de

l'intelligence (par exemple dans l'erreur qu'elle commet, comme on
le croit volontiers). La seule chose que l'intellectuel, comme tout
croyant, puisse faire, c'est d'essayer de discerner en quoi consiste

sa tentation propre, la pente invincible qui le fait esquiver de répondre
à Dieu par son intelligence.

Pour cela il faudrait parvenir à saisir comment se déroule l'affrontement

de la foi et de l'intelligence, comment le dialogue s'engage

et se poursuit entre elles. Mais, au préalable, s'agit-il bien de deux

combattants, de deux « facultés de l'esprit » qui se mesureraient sur
le champ de bataille de notre conscience et entre lesquelles je serais

appelé à jouer le rôle d'arbitre — Mais non Foi et raison ne sont

pas deux entités extérieures à moi. En réalité il n'y a que moi croyant
et moi raisonnant et, si je suis authentique croyant et authentique
intellectuel, c'est chaque fois moi-même tout entier. Je suis moi-même

l'unique combattant, menant seul (seul avec le Christ) le dur combat contre

l'irresponsabilité, luttant pour répondre vraiment, découvrant peu
à peu, à tâtons, le lieu de ma fidélité et de mon obéissance d'intellectuel.

Le problème de la raison et de la foi, considéré comme problème
philosophique général, est un pseudo-problème, une mise en scène



RESPONSABILITÉ DE L'INTELLECTUEL CHRÉTIEN 171

artificielle en vue d'un vain jeu de massacre. En réalité, comme le

problème n'est vraiment un authentique problème que pour
l'intellectuel croyant et qu'en outre il ne peut signifier pour lui que le
problème de sa responsabilité d'intellectuel, c'est sur ce terrain seul

qu'il faut le poser.
Suivons quelques péripéties de cette lutte intérieure, les défaillances

et les remontées, la lente consolidation d'une responsabilité
de chrétien. Si pour cela il est commode de faire encore intervenir un
protagoniste foi en face d'un autre personnage intelligence, ne soyons
pas dupes de ces personae : ces personnifications, ces masques ne sont

qu'un moyen plastique de nous représenter le drame qui se déroule
à l'intérieur d'une conscience d'intellectuel. N'en faisons pas un
nouvel alibi pour fuir le hic, pour nous esquiver dans les coulisses ou
dans la salle de spectacle. De me fabula narratur.

Supposons donc une foi naissante qui m'incite à chercher ma
responsabilité. Et me voici en marche pour répondre ; en tant
qu'intellectuel, j'entrevois que je ne peux répondre à l'appel adressé par
Dieu que par l'intelligence. Le lieu de ma réponse devrait être la vie
intellectuelle, ma profession d'intellectuel. Cependant, ma foi encore
vacillante prend conscience d'elle-même et cherche à se consolider

en tenant en échec les prétentions absolutistes et ruineuses de mon
intelligence, les insinuations ou les évidences de mon « bon sens » ou
de ma lumière naturelle. A première vue, avouons-le en effet, nous
ne concevons pas la possibilité d'un progrès réel dans la foi qui ne

s'accompagne pas, d'une façon ou d'une autre, d'une perte de
confiance en l'intelligence comme telle.

La raison, en effet, par le mouvement spontané et naturel de

sa démarche propre, se porte jusqu'aux questions dernières de la

connaissance, jusqu'à la métaphysique. Et voici la foi qui vient lui
parler de la folie de la Croix. Son dessein est clair : elle voudrait
persuader la raison que c'est sa sagesse raisonnable qui est folie, que ce

sont ses plus hautes connaissances qui ne sont qu'ignorance infatuée.
Elle prétend se substituer à l'intelligence comme une sagesse
supérieure, comme le véritable moyen de connaissance pour toute question

dernière. Se jugeant dépositaire d'une assurance divine, ou des

principes d'un savoir plus fondé, la foi vient mettre en question
l'intelligence de la façon la plus radicale.



172 PIERRE THÉVENAZ

Si le problème apparaît sous ce jour, le conflit est ouvert, inévitable,

et ne peut conduire qu'à la résistance de l'intelligence qui
défend à juste titre son autonomie. Si la foi s'arroge, comme autre
mode de connaissance, le droit de condamner l'intelligence, de la

limiter au nom de quelque chose qu'elle aurait, elle, vu et compris,
si elle prétend se substituer purement et simplement à l'intelligence,
alors il y aura d'un côté les croyants, de l'autre les « intelligents »,

mais il n'y aura jamais, il ne pourra y avoir d'intellectuels croyants.
En réalité, si l'intelligence, comme l'homme tout entier, se trouve

bel et bien mise en question, c'est pourtant en un tout autre sens,
beaucoup plus radical encore, mais qui ne ruine pas sa responsabilité
autonome. Au lieu d'entendre une condamnation portée sur elle

par une instance extérieure, tout aussi humaine (la foi), l'intelligence
entend un appel intérieur à prendre ses responsabilités devant Dieu.
Cet appel ne peut résonner que comme une mise en question, mais

cette fois-ci ce n'est plus la foi qui tente immédiatement de se substituer

à l'intelligence ; c'est l'intelligence qui, revenant sur elle-même,

prend conscience que le jugement de la Croix tombe aussi sur elle et

qui change d'attitude vis-à-vis d'elle-même.

De même que le croyant est un homme qui se voit de façon
toute nouvelle, de même la raison se verra d'un autre œil. La
confiance qu'elle peut avoir en elle-même et en sa propre activité est

maintenant d'un ordre tout différent. La foi en la raison dont parlent
philosophes et savants fait place d'abord à la conscience d'une mise

en question radicale. Celle-ci n'est pas celle des sceptiques ni même
celle des relativistes qui critiquent la raison et lui assignent ses

limites. Car si la raison est secouée, ébranlée, c'est d'emblée sous le

signe d'une responsabilité à discerner et à assumer ; s'il y a humiliation

des prétentions de la raison, c'est dans la perspective d'un
jugement entendu comme un appel et par là même comme une

promesse, la promesse de la Croix et de Pâques. C'est à cette promesse
(et grâce à elle) que l'intelligence se sent appelée à répondre avec
une nouvelle confiance, en intelligence autonome. Sous le signe de la

responsabilité signifie donc : dans la crainte et le tremblement,
indissolublement sous le signe de la défiance et d'une nouvelle confiance,
du repentir et de l'espérance. Ne faut-il pas cette menace mortelle

pour que l'intelligence prenne conscience de sa vraie situation devant
Dieu, de sa solidarité profonde avec le péché de l'homme Sinon
elle continuerait à se juger indemne du péché humain et à croire que



RESPONSABILITÉ DE L'INTELLECTUEL CHRÉTIEN 173

les vérités qu'elle découvre nous ouvriraient les secrets du Ciel ou

que l'idée de vérité qui est le sang nourricier de l'intelligence aurait
en tout cas une valeur absolue et divine, qu'elle serait la même pour
Dieu et pour l'homme.

Nous voyons ainsi apparaître la tournure dramatique que prend
la responsabilité propre de l'intellectuel chrétien. La foi nous incite
à ne pas nous dérober à notre vocation d'intellectuel et pourtant elle

se consolide elle-même contre l'intelligence. Tout en prétendant nous

engager dans l'intelligence plus profondément, elle nous en dégage,
elle nous incite à déserter notre poste. En d'autres termes, pour
l'intellectuel, le progrès dans la foi sape sournoisement le fondement
même de sa profession et tend à l'écarter du lieu où Dieu l'a placé et

l'appelle, et où il aura à répondre. Il n'est probablement pas d'autre
profession où il en soit ainsi.

Nous commençons à discerner notre tentation majeure. Contrairement

à ce qu'on croit, cette tentation n'est donc pas tant à chercher

du côté de l'intelligence, mais du côté de la foi. En effet, nous

n'envisageons ici que le cas où l'intellectuel est sérieusement engagé
dans sa foi. S'il ne s'agit que d'une teinture chrétienne plus ou moins

vague, la question de la responsabilité ne se posera pas vraiment en

termes d'appel et de réponse et elle rejoindra simplement le problème
habituel des responsabilités de l'intellectuel non chrétien. Autrement

dit, si la foi est suffisamment présente pour nous faire chercher
à répondre dans et par notre vocation d'intellectuel, c'est qu'elle est

a fortiori capable de tenir en échec notre intelligence et encline,

puisque aussi bien l'intelligence est mise en question, à se substituer
à elle pour répondre à sa place. La foi, par zèle sincère — en toute
bonne foi!—jette l'intellectuel dans une impasse et tend à démoraliser

l'intelligence. Qui peut l'en dégager, sinon la seule intelligence
Pour l'intellectuel chrétien, la tentation d'irresponsabilité vient de

la foi, mais la résistance ne peut venir que de l'intelligence (du lieu
d'où Dieu attend notre réponse) et la résistance sera proportionnelle
à l'obéissance fidèle avec laquelle l'intelligence, envers et contre tout,
tient bon contre la foi en prenant toujours mieux conscience de sa

responsabilité d'intelligence devant Dieu.

Cependant, cette résistance n'est en aucune façon une hostilité
contre la foi. Il faudrait plutôt dire que dès ce moment le dialogue de

la foi et de l'intelligence cesse peu à peu d'être le dialogue heurté et
tendu de nos artificielles personae où chacune s'affirme contre l'autre.



174 PIERRE THÉVENAZ

N'oublions pas qu'il s'agit de l'intellectuel croyant et raisonnant
dans sa lutte pour sa responsabilité et que désormais chaque victoire
est une réconciliation des deux personae ou, si l'on veut, une
nouvelle dimension de la foi en même temps que de l'intelligence. La foi,
en réconciliant l'être tout entier croyant et tout entier raisonnant,
devient une vraie foi d'intellectuel. L'intelligence, en résistant aux
tentations de la foi, devient une vraie intelligence responsable devant
Dieu. La foi de l'intellectuel consiste en l'effort de l'intelligence (qui
a entendu un appel et veut y répondre) pour trouver en elle-même,

malgré les tentations de la foi, la responsabilité qui est la sienne. La
foi de l'intelligence est volonté de répondre à Dieu par une résistance

intelligente aux tentations de la foi.

Il ne s'agit nullement d'une foi devenue plus intelligente (horri-
bile dictu ni d'une intelligence qui croit au lieu de comprendre ;

pas davantage d'une foi guidée et précédée par l'intelligence, ni
d'une intelligence éclairée, redressée ou limitée par la foi, mais...
Mais de quoi, alors Comment concevoir cette responsabilité de

l'intelligence que nous osons appeler, même si l'alliance des mots
nous choque, la foi de l'intelligence

La conscience douloureuse de la « maladie mortelle » de l'intelligence,

disions-nous, ne saurait aller sans la joie de la promesse et la
foi en un salut déjà accompli sur la Croix. Une toute nouvelle
confiance naît pour l'intelligence, la confiance qu'elle est, doit être ou

peut devenir le lieu de ma réponse. Cette confiance est la même

que celle qui illumine tout croyant qui a pris conscience de sa

responsabilité propre, c'est-à-dire dont la foi est devenue le moteur ou la
substance même de toute son activité et, du même coup, la réconciliation

de tout son être avec Dieu et avec lui-même. Et cette
confiance est aussi autonome que celle de l'intellectuel incroyant,
puisqu'elle n'est pas donnée ou révélée à l'intelligence, mais que celle-ci ne

peut la tirer que de sa prise de responsabilité devant la révélation
de Dieu. Confiance autonome puisque responsable, confiance responsable

puisque autonome N'allons pas nous la représenter comme
une garantie divine accordée à l'intelligence ou comme une assurance

pour la vie. Ce n'est pas du tout l'assurance que désormais le travail
de l'intelligence est infaillible ou qu'un circuit s'est établi entre
Dieu et l'homme sur le plan de l'intelligence. Rien de tout cela.

L'intelligence ne peut prendre conscience de sa responsabilité, c'est-à-
dire prendre confiance (chrétienne), que parce qu'elle se sent mise



RESPONSABILITÉ DE L'INTELLECTUEL CHRÉTIEN 175

radicalement en question par la Croix comme l'homme tout entier,
autrement dit parce qu'elle a d'abord perdu toute confiance (non
chrétienne) en elle-même. C'est la réponse après cet ébranlement, impossible

sans cet ébranlement, qui est l'expression de sa nouvelle confiance.

Ce déplacement de confiance, c'est la réponse de l'intellectuel,
c'est sa prise de responsabilité chrétienne. Nous oserons l'appeler,
même si ici encore l'expression peut scandaliser tout autant le

théologien que le philosophe, la conversion de l'intelligence (avec l'homme
tout entier). Le philosophe y flairera une abdication de l'intelligence.
A tort, puisque cette conversion n'est autre que prise de responsabilité,

c'est-à-dire approfondissement de la conscience que l'intelligence

peut prendre de la valeur et de la signification véritable de sa

propre activité d'intelligence. Or, la responsabilité de l'intelligence,
même pour le philosophe incroyant, n'est jamais inscrite dans sa

définition ni dans sa nature, mais elle ne saurait être autre chose que
l'expression de sa libre activité. Et lorsqu'on parle, en philosophie,
d'autonomie de la raison, l'on n'entend pas simplement la liberté
d'exercice de la raison dans sa recherche du vrai, mais bien plus
encore ce fait remarquable (pour ne pas dire mystérieux) que
l'intelligence seule est capable de se donner sa propre valeur et son propre
prix, de fixer la confiance qu'elle veut accorder à ses propres démarches.

Elle en porte seule la responsabilité, et sans cette responsabilité,
il n'y a pas de philosophie. Or, il n'y a pas moins de liberté dans la

responsabilité que l'intelligence du croyant prend devant Dieu que
dans celle que l'incroyant est amené à prendre devant toute autre
instance, car c'est toujours en réponse au choc d'une expérience
(extérieure le plus souvent) que l'autonomie de l'intelligence se manifeste.

Le mot conversion n'indique que cet approfondissement radical

qui modifie ou renouvelle de façon décisive le prix que l'intelligence
se donne à elle-même.

Et cependant le théologien y flairera sans doute, à tort aussi, une
conversion sans Dieu ou une apothéose camouflée de l'intelligence.
Rappelons que la conversion n'est pas seulement l'abdication du
vieil homme, mais la reconnaissance du prix insoupçonné de l'homme

nouveau : de là le sentiment de responsabilité du converti. Or,
faudrait-il admettre que, de l'appel à la ueTavoia, seul le voOç serait
exclu Faudrait-il penser que, pour l'intellectuel seul, le Liera
signifierait abdication définitive, condamnation, abandon que pour lui
seul la Lietàvoia devrait prendre la forme d'une a-voia sans rémission i



176 PIERRE THÉVENAZ

#
# *

Nous comprenons pourquoi la responsabilité de l'intellectuel
chrétien est si difficile à assumer : c'est qu'elle se situe au point
critique où la foi a fait suffisamment perdre à l'intelligence sa confiance

en elle-même pour qu'elle aussi se sente appelée, donc pécheresse, et
où néanmoins, dans la brèche ouverte, grâce à la promesse et par un
sursaut décisif, ce soit pourtant encore l'intelligence qui puisse, par
ses propres forces, répondre, c'est-à-dire prendre une nouvelle
confiance en elle-même. La tentation serait grande pour l'intelligence
d'abdiquer et de laisser la foi, toujours tentée par une économie de

pensée, répondre à sa place.
Ainsi donc cette responsabilité nous apparaît en équilibre

éminemment instable, située à une sorte de carrefour des tentations et
des trahisons possibles. Il n'est plus besoin de longues preuves pour
nous convaincre que la responsabilité de l'intellectuel chrétien et
celle de l'intellectuel non chrétien diffèrent aussi profondément que
l'eau et le vin. Et pourtant c'est la même intelligence de part et

d'autre, fonctionnant de la même façon, visant les mêmes objets ;

mais cette intelligence, de part et d'autre, n'a pas la même conscience

d'elle-même ni la même confiance en elle-même ; car c'est bien en
cela que consistent les diverses manières de reconnaître sa
responsabilité.

De plus, il n'est pas non plus besoin de longues preuves pour
nous convaincre que la responsabilité de l'intellectuel croyant diffère
sensiblement de celle de tout autre croyant pour lequel l'intelligence
n'est pas le lieu premier de sa réponse à l'appel de Dieu. Et pourtant
c'est la même foi de part et d'autre, et surtout la même tentation.
Pourquoi, en effet, est-il si difficile d'inscrire notre foi dans nos actes,
de faire de nos actes une réponse au sacrifice du Christ pour nous,
sinon parce que la tentation de tout croyant protestant est de se

dire : ma foi me suffit, sola fide, crois seulement, comme si ma seule

responsabilité de croyant c'était que ma foi fût pure. Mais, encore
une fois, la véritable difficulté n'est pas de croire — en blanc pour
ainsi dire, mais c'est d'agir selon sa foi, de répondre par ses actes.
Ou même, s'il nous arrive de penser qu'il est difficile déjà simplement
de croire, c'est que nous n'avons pas compris qu'il n'y a pas de foi
en blanc, pour croire. La foi ne peut être qu'un acte de réponse ; et,

pour l'intellectuel, elle ne saurait être qu'un acte d'intelligence, donc

une responsabilité de l'intelligence. Pierre THÉVENAZ.


	La responsabilité de l'intellectuel chrétien

