
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance à M.
Emile Brunner

Artikel: De la confirmation

Autor: Rumpf, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA CONFIRMATION

« On a pendant des siècles appelé Eglise quelque chose qui n'est

pas l'Eglise et il en a été ainsi pour cette raison que l'on n'était

pas au clair sur le sens de ce mot et de son contenu. » Il nous plaît
de citer au début de cet article ces mots qui sont de la plume de

M. Emile Brunner, dans ce petit volume intitulé en français Le

renouveau de l'Eglise Cri. Il n'a guère retenti, au cours de ces dernières

années, d'appel plus vigoureux à repenser les problèmes que pose
la manifestation de l'Eglise, ni de dénonciation plus clairvoyante
d'une certaine notion abusive de l'Eglise invisible, qui sert trop
souvent de prétexte pour la théologie protestante à éluder les

questions de structure que soulève la mission de l'Eglise. Aussi est-ce
dans la reconnaissance envers l'auteur de cet opuscule que nous
abordons ici l'un des points qui met nettement en question la composition

de l'Eglise et l'idée que nous nous en faisons.

Il est vain de traiter d'un problème semblable sans dire en fonction
de quelle situation ecclésiastique on le pose. Plusieurs études

récentes, qui s'attachent à dégager la nature propre de la

confirmation, se réfèrent cependant nécessairement à un type d'Eglise
bien déterminé Cri. \\ est évident que, pour des Eglises de type

(") Emile Brunner, Le renouveau de l'Eglise. Genève, Labor-Je Sers, 1934-
Nous pensons, sur le terrain réformé, aux travaux suivants :

Julius Schweizer, Zur Neuordnung der Konfirmation in den reformierten
Kirchen 1er Schweiz. Basel, Helbing und Lichtenhahn, 1938.

Pierre Lestringant, Le ministère catéchétique de l'Eglise. Genève, Labor-Je
Sers, 1945. (La troisième partie traite de la discipline du eatéchuménat et en
particulier de l'admission à la Cène : p. 231-264.)

Richard Paquier, Liturgie de baptême et de confirmation, Introduction. « Eglise
et liturgie», cahier n° 7. Lausanne, 1936.

Gaston Deluz, Le baptême d'eau et d'esprit ou le problème de la confirmation.
Etudes théol. et relig., Montpellier, 1947, n° 3-4, p. 201-235.

E. Hauri, Zur Konfirmation. Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, 1948,
n° 3, p. 38 sq.



DE LA CONFIRMATION 159

baptiste, par exemple — et celles-ci, à ce qu'il paraît, réunissent la

majorité des chrétiens de confession réformée — la confirmation, ou
bien n'entre pas en ligne de compte, ou, en tout cas, ne saurait être

qu'un acte d'imposition des mains, normalement consécutif au

baptême, selon l'exemple que nous en donne le livre des Actes.
Sur le terrain du pédobaptisme, d'autre part, l'Eglise romaine, se

fondant sur les mêmes textes néotestamentaires, fait de la confirmation

un second sacrement, le sacrement de l'Esprit. Elle a pour but
de « parfaire à tous égards l'œuvre du baptême : dans l'ordre de la

grâce sanctifiante, dont la confirmation apporte une effusion
nouvelle ; dans l'ordre du caractère sacramentel, qu'elle achève par de

nouveaux traits ; dans l'ordre des secours actuels, dont elle apporte
un nouveau gage... Par le baptême, on naît à la vie chrétienne ;

la confirmation donne la virilité dans le Christ » Cri.

En outre, pour le Pontificale romanum, c'est l'évêque qui dit,
après le signe de croix : « et confirmo te Chrismate salutis » <2), et les

confirmés n'ont aucune confession à faire de leur foi, contrairement
à la pratique protestante.

Dans l'Eglise orthodoxe, la confirmation est restée conjointe au

baptême d'enfant et la Cène est donnée même aux enfants. L'Eglise
anglicane a une liturgie de confirmation qui est apparentée à la

liturgie romaine en ce sens que l'imposition des mains, qui demeure

ici l'élément essentiel de la liturgie, a bien un caractère sacramentel ;

elle est appelée à conférer au confirmé les grâces de la vie de l'Esprit,
après la grâce de la nouvelle naissance signifiée par le baptême ;

mais, d'autre part, le catéchumène assume désormais la responsabilité

du baptême qu'il a reçu : il est confirmant en même temps qu'il
est confirmé. C'est également la conception que, parmi les réformateurs,

Bucer a illustrée.

L'Eglise à laquelle nous appartenons, l'Eglise libre vaudoise,
bien qu'elle ne se rattache pas au baptisme, est cependant, parmi
les Eglises réformées, une Eglise de type professionniste, si l'on
désigne par là la tendance à affirmer la nécessité d'une adhésion

personnelle à l'Eglise, par opposition à la tendance multitudiniste
qui considère que des collectivités y sont intégrées en tant que telles.

Adhémar d'Alès, Baptême et confirmation. Bibliothèque catholique des se.

relig. Paris, Bloud et Gay, 1928, p. 169.
Die Firmung nach lem Pontificale Romanum, in « Quellenbuch zum

praktischen Theologie », hgg. von Prof. Dr. Carl Clemen. I. Giessen, 1910. On trouve
dans ce recueil également un certain nombre de textes liturgiques de confirmation.



i6o LOUIS RUMPF

Il convient cependant de relever que ces étiquettes ecclésiologiques

ont un caractère très relatif. La présence même de la confirmation

au sein des Eglises nationales est le signe qu'elles demeurent profes-
sionnistes dans leur structure, en principe du moins — et certains
diront... en théorie. Elles conservent, en effet, par là une « admission »

à la Cène, relief de l'ancienne discipline ecclésiastique calviniste ;

elles ont même ainsi un trait commun avec la dissidence ou le

darbysme pour qui l'accès à la Table sainte n'est pas ouvert à

quiconque.
A certains égards, une Eglise comme la nôtre est donc plus

« multitudiniste », puisqu'elle ne prononce pas — en principe, et
certains diront en théorie — « d'admission à la Cène », et déclare

dans sa constitution qu'elle l'offre à chacun sous sa propre
responsabilité.

A l'égard de la confirmation, l'attitude de cette Eglise a évolué.

Dans sa première constitution, en 1847, elle reconnaissait pour ses

membres et accueillait comme tels « tous ceux qui, ayant été baptisés
et ayant confirmé l'engagement de leur baptême, témoignent leur
intention d'en faire partie ». En 1905, la révision de la Constitution
devait laisser tomber la mention du baptême et de la confirmation.
Le premier, il est vrai, était reconnu dans la Constitution comme
« institution du Seigneur », étant précisé que l'Eglise n'en règle ni le

moment ni le mode. Mais quant à la confirmation, elle n'est ni
maintenue ni rejetée expressément (comme cela était le cas dans la

Constitution de l'Union des Eglises évangéliques libres de France,
où il était déclaré que ces Eglises s'interdisaient toute admission
à la Cène à un âge convenu).

Au Pays de Vaud, l'Eglise libre gardait un silence prudent (ou

imprudent sur la question et résumait sa notion de la composition
de l'Eglise dans les termes suivants : « Laissant à Dieu le jugement
des cœurs, l'Eglise libre reconnaît pour ses membres les personnes
qui, dûment informées de ses principes, expriment leur volonté de

se joindre à elle, déclarant ainsi vouloir conformer leur vie à l'Evangile
de Jésus-Christ. »

Cette position, pour être nette quant à l'inscription au registre de

l'Eglise, était cependant équivoque, d'autant plus qu'elle s'accompagnait

d'une liberté liturgique totale. En effet, le fait même que
l'inscription au registre de l'Eglise était admise à partir de seize

ans, laissait toute latitude aux usages locaux et aux tempéraments



DE LA CONFIRMATION 161

pastoraux d'aller dans des directions très différentes ; suivant le

genre de cérémonie organisée à l'issue du catéchisme, suivant la

pression ou l'absence de pression exercée par le pasteur sur les

catéchumènes, on aboutissait tantôt à un « multitudinisme » assez
semblable à celui que comporte, en fait, la confirmation pratiquée par
les Eglises nationales ou, au contraire, à un respect des décisions

personnelles, allant parfois jusqu'à l'oubli de l'initiative qui incombe
à l'Eglise envers ceux qui lui sont confiés. Il était inévitable que la

question se reposât, comme c'est le cas en ce moment.
On pourrait penser qu'il s'agit ici d'un problème purement interne,

qui ne peut intéresser que le Synode de l'Eglise en question Ci).

Nous ne le croyons pas, car la situation particulière de l'Eglise libre
et la révision de ses conceptions est, à notre avis, un des éléments
de la révision générale de l'ecclésiologie, de la catéchétique et de la

liturgique à laquelle nous sommes appelés aujourd'hui. En appliquant
notre réflexion au cas particulier de cette Eglise, nous touchons à

des questions qui, nous le croyons, concernent également des Eglises
d'un autre type que le nôtre. Il s'agit, pour nous comme pour d'autres,
de nous laisser interroger sur notre fidélité aux directives bibliques,
et cela en prêtant attention aux questions qui nous viennent de la

conversation œcuménique d'aujourd'hui.
Dans ce sens, nous devons avouer que la tendance purement

professionniste qui a influencé notre Constitution de 1905 ne correspond

pas à la pensée ecclésiologique du témoignage biblique : elle

méconnaît l'initiative de la grâce, qui agit avant même que n'en

prenne conscience celui qui en est l'objet. En mettant l'accent sur
la seule démarche d'adhésion, on nie la signification — ecclésiastique
du moins — du baptême d'enfants ; d'ailleurs, même lorsque le

baptême est réservé à des adultes, il n'est pas exact que cet acte

d'adulte, comme la confirmation, soit une « entrée dans l'Eglise »

ni une « réception dans l'Eglise » ; il est bien plutôt un acte à l'occasion

duquel le fidèle reconnaît qu'il a été fait membre de l'Eglise et confesse

par là l'œuvre de Dieu.

(') Divers aspects ont été abordés déjà dans les synodes de cette Eglise : cf.
Maurice Bonnard, L'Eglise et les catéchumènes (rapport au Synode de 1946).
P. Taverney, Sacrements et entrée ians l'Eglise (Synode 1948). — Cf. aussi Le
Lien, 1948, n° 11-12 ; 1949, n° 21. Au siècle passé, signalons les débats du Chrétien

évangélique : en 1879, p. 366, 420 : Aug. Gretillat, Examen ie la cérémonie de

ratification du vœu de baptême ; en 1880, p. 164 : Aloïs Berthoud, L'Eglise et les

catéchumènes ; p. 304 : Aug. Glardon, même titre.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXVIII (n° I55, I950) II



i62 LOUIS RUMPF

Cependant, à notre sens, le baptême des enfants a de quoi se

légitimer ; mais il appelle, en contrepartie, une confirmation dans

laquelle le baptisé confesse la grâce signifiée par son baptême,
démarche qui fait de lui normalement, au point de vue ecclésiastique,
un membre responsable. On le voit, nous avouons la légitimité d'un
certain « multitudinisme », marqué par le baptême d'enfant (ou, à

défaut, par la présentation pratiquée par des parents de convictions
baptistes).

Est-ce à dire que notre repentance ecclésiologique doive nous
conduire à adopter sans autre la confirmation telle que nous la voyons
pratiquée dans nos Eglises nationales Nous ne le croyons pas. En
effet, la confirmation doit toujours comporter, nous paraît-il, une
confession de la foi, et si « objective » qu'on la veuille, celle-ci implique
un engagement de la personne. C'est là un trait commun aux liturgies
de confirmation, tant réformées que luthériennes et anglicanes. Les
récentes études consacrées à la confirmation et citées au début de

cet article, si elles tendent toutes, dans une certaine mesure, à dégager
cet acte de l'atmosphère pietiste et des résolutions morales qui l'ont
encombré, ne peuvent empêcher tout au moins que le catéchumène
déclare partager la foi de l'Eglise qui l'a enseigné Cri. Or nous ne

croyons pas céder à l'hérésie individualiste, mais au contraire
respecter le caractère même de l'invitation de Dieu en Jésus-Christ, en
maintenant que la confession de la foi ne peut être qu'une libre
confession ; à cette seule condition elle peut engager vraiment. Les

expressions évangéliques : « Si quelqu'un veut être mon disciple, si

quelqu'un veut venir après moi, si quelqu'un veut me suivre... » qui
équivalent d'ailleurs à l'expression « si quelqu'un confesse mon nom
sur la terre » sont explicites. Nous n'avons pas le droit de prévoir qu'à
un âge déterminé — le fameux « âge de raison » de 1'Aufklärung —
l'enfant, après avoir été instruit, doit nécessairement confesser ce

(') La question de savoir quelle doit être la part du vœu dans la confirmation
est résolue par M. J. Schweizer (op. cit., p. 65) dans le sens suivant : quant à son
contenu : « la promesse d'écouter fidèlement la Parole, de prendre part au sacrement

et de demeurer attaché à l'Eglise » ; quant à sa nécessité : « Nous devons
et pouvons nous y tenir, car qui n'est pas prêt à se ranger à ces exigences se place
hors des limites de notre Eglise réformée. » M. Deluz, au contraire, répudie
vigoureusement l'emploi de la promesse et ramène l'acte du catéchumène à une pure
déclaration de foi. M. Lestringant occupe une position proche de M. Schweizer :

tout en considérant la confession de foi comme l'élément essentiel, il souligne le
fait qu'une vraie confession de foi « dispose à l'avance de l'avenir, s'en empare
ou plutôt l'offre à Dieu pour qu'il y règne ».



DE LA CONFIRMATION 163

qu'il a entendu. Or il n'est pas besoin de redire que ce professionnisme
conventionnel et forcé demeure inhérent à l'usage de la confirmation
telle que nous la voyons pratiquée. Il est de règle chez nous que le

catéchisme commence à quatorze ans pour se terminer à seize ans

par la confirmation : on ne voit guère des catéchumènes demander à

attendre à dix-huit ou à vingt ans pour confirmer, ni des catéchumènes

« refusés à l'admission » être reçus dans les années qui suivent.
Nous croyons que cette pratique de la confirmation n'est pas inévitable

et qu'elle est même contraire à son principe.
En terminant, nous indiquons trois éléments qui doivent entrer

en ligne de compte dans la recherche d'une autre voie :

i° N'avons-nous rien à apprendre de la pratique hollandaise de

la confirmation qui n'a pas lieu à âge fixe, mais à partir de dix-
huit ans et fréquemment plus tard Le candidat à la confirmation

demande à suivre une instruction en vue de cet acte. On imagine
qu'un enseignement donné dans ces conditions doit avoir une tout
autre portée que le catéchisme à l'âge scolaire que nous connaissons.

Ce n'est pas que nous proposions aucunement de supprimer ce

dernier ; nous n'oublions pas que les conditions de la Hollande ne

sont pas celles de la Suisse, et que l'école confessionnelle y joue un
rôle que nous ne connaissons pas. Nous croyons donc qu'il faut se

garder de toucher à la tradition bien établie qui permet à nos Eglises

d'enseigner au moins la presque totalité des enfants de quatorze à

seize ans. Mais nous croyons nécessaire un complément de ce

catéchisme, qui aboutirait à une confirmation librement demandée ; cette
demande, bien sûr, serait en elle-même une réponse au message et à

l'initiative de l'Eglise, elle ne supposerait pas une « expérience

religieuse » particulière. Il faudrait prévoir que les mouvements de

jeunesse soient chargés de faire le pont entre les deux catéchismes,
de telle manière que les catéchumènes à seize ans ne soient pas
congédiés, mais au contraire reçus au sein d'une « jeune Eglise », où

leur instruction et leur formation se continueraient. C'est dire que la
catéchèse particulière qui préparerait à l'acte de confirmation pourrait
être de courte durée.

20 II n'est d'ailleurs pas besoin de s'inspirer seulement de l'exemple
hollandais : la catéchèse telle que les réformateurs la concevaient a de

quoi nous humilier. A bien des égards nous avons subi, par rapport
à l'époque qui a suivi la Réforme dans notre pays, un appauvrisse-



164 LOUIS RUMPF

ment considérable Cri. L'admission à la Cène n'y était qu'une des

occasions où la jeunesse était interrogée et les instructions et les

examens de doctrine se poursuivaient bien au delà de la première
communion jusqu'à l'âge de vingt ans au moins, alors qu'il
n'est plus resté que les catéchismes dits « de la cure ». Us constituaient

un progrès, à l'époque, mais se trouvent maintenant isolés de toute
l'organisation ecclésiastique qui les fit naître. D'autre part, Yadmission
à la Cène se faisait à l'occasion de chacune des communions de l'année,

ce qui permettait de retarder une admission sans faire de ce retard

un déshonneur. La discipline d'admission devenait quasi impraticable

avec l'introduction au XVIII " siècle de la confirmation annuelle

par « volées ». Il faut ajouter que cette pratique, relativement récente,
est d'autant plus grave aujourd'hui que nécessairement la décision
du catéchumène reçoit une signification qui n'existait pas à l'époque où

les exigences de l'Eglise en cette matière entraient seules en ligne de

compte : malgré M. Julius Schweizer qui voudrait en revenir à ce

point de vue, on ne peut nier que la situation d'aujourd'hui, où le

catéchumène ne vit plus au sein d'un « corpus christianum », confère

une importance non seulement à la doctrine dont le catéchumène

doit être instruit, mais aussi aux conditions dans lesquelles le
catéchumène est appelé à confesser sa foi (ri.

Il faut plutôt rapprocher notre situation d'aujourd'hui de celle du

christianisme primitif dont elle est à la fois différente et parente :

parce que nous ne sommes plus de la première génération chrétienne,
il est normal, croyons-nous, que le baptême soit conféré à des enfants

qui ne l'ont pas demandé ; mais parce que la confession de la foi est

aujourd'hui singulièrement et littéralement « compromettante »,

nous n'avons pas le droit de faire comme si elle allait de soi. Tl faut

que le catéchumène cède à la pression de la vérité et non du conformisme.

Pratiquement, un pas serait fait dans ce sens si l'on instituait
à nouveau une confirmation qui ait lieu à certains moments de

l'année et ne puisse que par exception se faire à l'issue de la période
scolaire.

3° L'aspect sacramentel de la confirmation doit être examiné à

nouveau. L'institution d'une imposition des mains conçue comme
signe du baptême de l'Esprit ne doit pas être écartée trop vite au

(') Cf. H. Vuilleumier, Histoire de l'Eglise réformée au Pays de Vaud, t. I,
p. 355, t. IV, p. 137, p. 147 ; J. Schweizer, op. cit., p. 16 sq.

C'est là un aspect des choses que M. J. Schweizer paraît trop négliger.



DE LA CONFIRMATION 165

nom de la tradition calviniste (ri. Les travaux de MM. Richard
Paquier et Gaston Deluz nous orientent vers une conception voisine
de la confirmation bucérienne et anglicane, qui n'est pas sans fondement

dans la pensée biblique (ri. Encore faut-il retenir l'avertissement

de Calvin C3) et veiller à ne pas minimiser le baptême en en

faisant le signe d'une grâce particulière et non de la grâce de Dieu
Père, Fils et Saint-Esprit (4). Il faut éviter également de laisser

entendre que l'œuvre de l'Esprit s'accomplit seulement au moment
de l'imposition des mains, bien que ce geste soit plus qu'un symbole
et que Dieu agisse par le moyen de cette imposition donnée et reçue
dans la prière et dans la foi, comme il agit d'ailleurs par la Parole Cs).

Il faut aussi que cette confirmation, si elle doit être une ordination
au sacerdoce universel, confère du même coup aux confirmés leur

part de responsabilité concrète dans l'Eglise militante, à commencer

par la communauté locale C*). H faut enfin — nous y revenons —

(') Ici également, M. Schweizer nous paraît trop exclusivement préoccupé de

fidélité à la Réformation suisse.
Cf. Johannes Behm, Die Handauflegung im Urchristentum, nach Verwendung,

Herkunft und Bedeutung. Leipzig, 1911.
(3) Institution chrétienne, L. IV, ch. 19.
(4) J. Behm montre, il est vrai, que le baptême lui-même a été conçu dans le

christianisme primitif davantage sous l'angle particulier de la rémission des péchés,
tandis que le don de l'Esprit était en rapport avec l'imposition des mains. Mais,
comme les deux rites étaient normalement conjoints, la notion d'Esprit appelait
cependant celle du baptême (cf. Actes xix, 2-3). Aussi Paul peut-il se passer de
faire allusion à l'imposition des mains pour ne parler que du baptême, en envisageant

celui-ci sans doute avant tout comme « une mort avec Christ », mais pourtant
mort qui suppose aussi que le baptisé « revêt Jésus-Christ » (Gai. m, 27). Si nous
séparons ces deux actes en un baptême d'enfant et une confirmation d'adulte, il
faut les relier cependant comme deux signes attestant deux aspects d'une même

réalité surnaturelle, sous peine de tomber dans une casuistique des sacrements
étrangère à la pensée biblique.

(5) Sur la possibilité d'une présence de l'Esprit préalable à l'imposition des

mains chez celui qui en est l'objet, voir Actes vi, 3, 6 ; Deut. xxxiv, 9, et Nombres

xxvn, 18 (cf. Behm, op. cit., p. 162). Il est vrai qu'il s'agit ici plutôt d'«
ordinations » que de baptêmes de l'esprit. Mais la confirmation dont nous parlons n'a-
t-elle pas le caractère d'une sorte d'ordination au sacerdoce universel

(6) C'est l'élément juste de 1'« inscription au registre des membres » que
pratiquent les Eglises libres et que la Constitution de l'Eglise réformée de Neuchâtel
en 1942 a également prévue dans ses articles 5, 6 et 7.

Par contre la solution adoptée par l'Eglise réformée de France, d'une catégorie
particulière de « membres responsables », pour pratique et légitime qu'elle soit à

titre d'étape, nous paraît une demi-mesure. N'est-elle pas en effet l'aveu que la
confirmation, telle qu'elle est pratiquée, laisse les confirmés dans une situation
d'irresponsables par rapport à l'action de l'Eglise f La confirmation doit avoir

pour effet d'engager le confirmé à la fois envers le Seigneur et envers son Eglise,



i66 LOUIS RUMPF

que l'on se présente à cette confirmation pour des motifs dignes de

sa signification Cri (et pour cela il importe de n'en pas faire une
cérémonie célébrée à un âge convenu).

Ces perspectives peuvent paraître lointaines. Elles n'en expriment
pas moins les conditions d'un véritable dépassement, en une fidélité
nouvelle, des positions traditionnelles du multitudinisme et du pro-
fessionnisme Cri.

Louis RUMPF.

et celle-ci aussi bien sous sa forme locale que dans son extension universelle ; elle
doit faire de lui un « responsable ¦ ou, comme il serait plus juste de dire, un répondant

parmi les autres baptisés qui n'ont pas encore répondu.
(') Actes vin, 18 prouve que les conditions subjectives pour recevoir l'imposition

des mains n'étaient pas indifférentes au N. T.
(') Des solutions semblables à celles que nous proposons ont été déjà défendues

par J. Chr. C. von Hofmann, Vom Streit der Kirchen (Meckl. Kirchenbl. 1845,

p. 253) ; Höfling (Protest, u. Kirche, Bd. 19, p. 19 sq.) ; Max Reichard, Von
Confirmationspraxis und deren Notstänien (ein Vortrag im theol. Verein zu Strasburg,

Str. Berger-Levraut 1869). Cf. Walter Caspari, Die evangelische Confirmation

vornahmlich in 1er lutherischen Kirche (Erlangen u. Leipzig, 1870). On trouvera
en français, dans Etuie sur la réception ies catéchumènes de Ch. Chenevière (Genève,
1905), une thèse qui fournit une documentation assez abondante, mais dont la
préoccupation est plus psychologique que théologique. On peut ajouter encore
sur ce sujet, outre les travaux relatifs au baptême, les articles d'encyclopédie et
les manuels de théologie pratique, les ouvrages suivants : Arthur James Mason,
The relation of confirmation to baptism, 2° édit. (Londres et New-York, Longmans,
Green & Co., 1893) ; W. Diehl, Zur Geschichte 1er Confirmation (Giessen) ;

J. F. Bachmann, Die Geschichte 1er Confirmation innerhalb 1er evangelischen Kirche
(Berlin, 1892).

Depuis la rédaction de l'article ci-dessus a paru un rapport intitulé : Confirmation

ies catéchumènes (Lausanne, Imprimerie vaudoise, 1949), dû au travail d'une
commission d'étude de l'Eglise nationale vaudoise. Nous tenons à le signaler, quel
que soit l'accueil qui lui sera fait j il exprime une recherche qui converge à bien
des égards avec les vues que nous avons exprimées ici.


	De la confirmation

