Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance a M.
Emile Brunner

Artikel: De la confirmation
Autor: Rumpf, Louis
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380529

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE LA CONFIRMATION

«On a pendant des siecles appelé Eglise quelque chose qui n’est
pas PEglise et il en a été ainsi pour cette raison que 'on n’était
pas au clair sur le sens de ce mot et de son contenu. » Il nous plait
de citer au début de cet article ces mots qui sont de la plume de
M. Emile Brunner, dans ce petit volume intitulé en frangais Le
renouveau de PEglise . Il n’a guére retenti, au cours de ces derniéres
années, d’appel plus vigoureux 2 repenser les problémes que pose
la manifestation de ’Eglise, ni de dénonciation plus clairvoyante
d’une certaine notion abusive de I’Eglise invisible, qui sert trop
souvent de prétexte pour la théologie protestante a éluder les
questions de structure que souleéve la mission de ’Eglise. Aussi est-ce
dans la reconnaissance envers P’auteur de cet opuscule que nous
abordons ici I'un des points qui met nettement en question la compo-
sition de I’Eglise et I"idée que nous nous en faisons.

Il est vain de traiter d’un probléme semblable sans dire en fonction
de quelle situation ecclésiastique on le pose. Plusieurs études
récentes, qui s’attachent a dégager la nature propre de la
confirmation, se référent cependant nécessairement a un type d’Eglise
bien déterminé @. Il est évident que, pour des Eglises de type

(") Emile BRUNNER, Le renouveau de I’Eglise. Genéve, Labor-Je Sers, 1934.

(?) Nous pensons, sur le terrain réformé, aux travaux suivants :

Julius Scuweizer, Zur Neuordnung der Konfirmation in den reformierten
Kirchen der Schweiz. Basel, Helbing und Lichtenhahn, 1938.

Pierre LESTRINGANT, Le ministére catéchétique de I'Eglise. Genéve, Labor-]Je
Sers, 1945. (La troisiéme partie traite de la discipline du catéchuménat et en
particulier de I'admission a la Céne : p. 231-264.)

Richard Paquier, Liturgie de baptéme et de confirmation, Introduction. « Eglise
et liturgie», cahier n° 7. Lausanne, 1936.

Gaston DEevrvuz, Le baptéme d'ean et d’esprit ou le probléme de la confirmation-
Etudes théol, et relig., Montpellier, 1947, n° 3-4, p. 201-235.

E. Hauri, Zur Konfirmation. Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz, 1948,

n° 3, p. 38 sq.



DE L4 CONFIRMATION 159

baptiste, par exemple — et celles-ci, 4 ce qu’il parait, réunissent la
majorité des chrétiens de confession réformée — la confirmation, ou
bien n’entre pas en ligne de compte, ou, en tout cas, ne saurait étre
qu’un acte d’imposition des mains, normalement consécutif au
baptéme, selon l’exemple que nous en donne le livre des Actes.
Sur le terrain du pédobaptisme, d’autre part, ’Eglise romaine, se
fondant sur les mémes textes néotestamentaires, fait de la confirma-
tion un second sacrement, le sacrement de Esprit. Elle a pour but
de « parfaire a tous égards I'ceuvre du baptéme : dans Pordre de la
grice sanctifiante, dont la confirmation apporte une effusion nou-
velle ; dans Pordre du caractére sacramentel, qu’elle acheve par de
nouveaux traits ; dans 'ordre des secours actuels, dont elle apporte
un nouveau gage... Par le baptéme, on nait a la vie chrétienne ;
la confirmation donne la virilité dans le Christ » (0,

En outre, pour le Pontificale romanum, c’est 1’évéque qui dit,
aprés le signe de croix : «et confirmo te Chrismate salutis» @, et les
confirmés n’ont aucune confession a faire de leur foi, contrairement
a la pratique protestante.

Dans I’Eglise orthodoxe, la confirmation est restée conjointe au
baptéme d’enfant et la Céne est donnée méme aux enfants. L’Eglise
anglicane a une liturgie de confirmation qui est apparentée a la
liturgie romaine en ce sens que I'imposition des mains, qui demeure
ici ’élément essentiel de la liturgie, a bien un caractére sacramentel ;
elle est appelée a conférer au confirmé les griaces de la vie de ’Esprit,
aprés la griace de la nouvelle naissance signifiée par le baptéme ;
mais, d’autre part, le catéchumene assume désormais la responsa-
bilité du baptéme qu’il a regu : il est confirmant en méme temps qu’il
est confirmé. C’est également la conception que, parmi les réforma-
teurs, Bucer a illustrée,

I’Eglise a laquelle nous appartenons, I’Eglise libre vaudoise,
bien qu’elle ne se rattache pas au baptisme, est cependant, parmi
les Eglises réformées, une Eglise de type professionniste, si ’on
désigne par 1a la tendance a affirmer la nécessité d’une adhésion
personnelle 4 ’Eglise, par opposition 4 la tendance multitudiniste
qui consideére que des collectivités y sont intégrées en tant que telles.

(") Adhémar p’ALts, Baptéme et confirmation. Bibliothéque catholique des sc.
relig. Paris, Bloud et Gay, 1928, p. 169.

(*) Die Firmung nach dem Pontificale Romanum, in « Quellenbuch zum prak-

tischen Theologie », hgg. von Prof. Dr. CarL CLEMEN. I. Giessen, 1910. On trouve
dans ce recueil également un certain nombre de textes liturgiques de confirmation.



160 - LOUIS RUMPF

Il convient cependant de relever que ces étiquettes ecclésiologiques
ont un caractere trés relatif. La présence méme de la confirmation
au sein des Eglises nationales est le signe qu’elles demeurent profes-
sionnistes dans leur structure, en principe du moins — et certains
diront... en théorie. Elles conservent, en effet, par 1a une « admission »
a la Cene, relief de Pancienne discipline ecclésiastique calviniste ;
elles ont méme ainsi un trait commun avec la dissidence ou le
darbysme pour qui Paccés a la Table sainte n’est pas ouvert a
quiconque.

A certains égards, une Eglise comme la nétre est donc plus
« multitudiniste », puisqu’elle ne prononce pas — en principe, et
certains diront en théorie — « d’admission a la Ceéne», et déclare
dans sa constitution qu’elle ’offre a chacun sous sa propre respon-
sabilité.

A Tégard de la confirmation, P’attitude de cette Eglise a évolué.
Dans sa premiére constitution, en 1847, elle reconnaissait pour ses
membres et accueillait comme tels « tous ceux qui, ayant été baptisés
et ayant confirmé l’engagement de leur baptéme, témoignent leur
intention d’en faire partie». En 19035, la révision de la Constitution
devait laisser tomber la mention du baptéme et de la confirmation.
Le premier, il est vrai, était reconnu dans la Constitution comme
« institution du Seigneur », étant précisé que I’Eglise n’en regle ni le
moment ni le mode. Mais quant a la confirmation, elle n’est ni
maintenue ni rejetée expressément (comme cela était le cas dans la
Constitution de I’'Union des Eglises évangéliques libres de France,
ou il était déclaré que ces Eglises s’interdisaient toute admission
a la Céne a un age convenu). _

Au Pays de Vaud, PEglise libre gardait un silence prudent (ou
imprudent !) sur la question et résumait sa notion de la composition
de I’Eglise dans les termes suivants : « Laissant 4 Dieu le jugement
des cceurs, ’Eglise libre reconnait pour ses membres les personnes
qui, diiment informées de ses principes, expriment leur volonté de
se joindre a elle, déclarant ainsi vouloir conformer leur vie 4 ’Evangile
de Jésus-Christ. »

Cette position, pour étre nette quant a 'inscription au registre de
PEglise, était cependant équivoque, d’autant plus qu’elle s’accom-
pagnait d’une liberté liturgique totale. En effet, le fait méme que
Pinscription au registre de ’Eglise était admise a partir de seize
ans, laissait toute latitude aux usages locaux et aux tempéraments



DE LA CONFIRMATION 161

pastoraux d’aller dans des directions trés différentes; suivant le
genre de cérémonie organisée a l'issue du catéchisme, suivant la
pression ou I’absence de pression exercée par le pasteur sur les caté-
chumenes, on aboutissait tantét 4 un « multitudinisme » assez sem-
blable & celui que comporte, en fait, la confirmation pratiquée par
les Eglises nationales ou, au contraire, & un respect des décisions
personnelles, allant parfois jusqu’a I'oubli de l'initiative qui incombe
a I'Eglise envers ceux qui lui sont confiés. Il était inévitable que la
question se reposit, comme c’est le cas en ce moment.

On pourrait penser qu’il s’agit ici d’un probléme purement interne,
qui ne peut intéresser que le Synode de I’Eglise en question ®.
Nous ne le croyons pas, car la situation particuliere de ’Eglise libre
et la révision de ses conceptions est, a notre avis, un des éléments
de la révision générale de Pecclésiologie, de la catéchétique et de la
liturgique a laquelle nous sommes appelés aujourd’hui. En appliquant
notre réflexion au cas particulier de cette Eglise, nous touchons a
des questions qui, nous le croyons, concernent également des Eglises
d’un autre type que le notre. Il s’agit, pour nous comme pour d’autres,
de nous laisser interroger sur notre fidélité aux directives bibliques,
et cela en prétant attention aux questions qui nous viennent de la
conversation cecuménique d’aujourd’hui.

Dans ce sens, nous devons avouer que la tendance purement
professionniste qui a influencé notre Constitution de 1905 ne corres-
pond pas a la pensée ecclésiologique du témoignage biblique: elle
méconnait Pinitiative de la grice, qui agit avant méme que n’en
prenne conscience celui qui en est I'objet. En mettant accent sur
la seule démarche d’adhésion, on nie la signification — ecclésiastique
du moins — du baptéme d’enfants; d’ailleurs, méme lorsque le
baptéme est réservé a des adultes, il n’est pas exact que cet acte
d’adulte, comme la confirmation, soit une «entrée dans P’Eglise »
ni une « réception dans I’Eglise » ; 1l est bien plutét un acte a Poccasion
duquel le fidele reconnait qu’il a été fait membre de I’Eglise et confesse
par la Pceuvre de Dieu.

() Divers aspects ont été abordés déja dans les synodes de cette Eglise : cf.
Maurice BonNarp, L’Eglise et les catéchuménes (rapport au Synode de 1946).
P. TaverNEy, Sacrements et entrée dans I'Eglise (Synode 1948). — Cf. aussi Le
Lien, 1948, n° 11-12 5 1949, n° 21. Au siecle passé, signalons les débats du Chrétien
évangélique . en 1879, p. 366, 420 : Aug. GRETILLAT, Examen de la cérémonie de
ratification du vew de baptéme ; en 1880, p. 164 : Alois BErTHOUD, L’ Eglise et les
catéchuménes ; p. 304 : Aug. GLARDON, méme titre.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N, 8., t. Xxxviil (N° 155, 1950) Il



162 LOUIS RUMPF

Cependant, a notre sens, le baptéme des enfants a de quoi se
légitimer ; mais il appelle, en contrepartie, une confirmation dans
laquelle le baptisé confesse la grice signifiée par son baptéme,
démarche qui fait de lui normalement, au point de vue ecclésiastique,
un membre responsable. On le voit, nous avouons la 1égitimité d’un
certain « multitudinisme », marqué par le baptéme d’enfant (ou, a
défaut, par la présentation pratiquée par des parents de convictions.
baptistes).

Est-ce a dire que notre repentance ecclésiologique doive nous con-
duire a adopter sans autre la confirmation telle que nous la voyons
pratiquée dans nos Eglises nationales ? Nous ne le croyons pas. En
effet, la confirmation doit toujours comporter, nous parait-il, une
confession de la foi, et si « objective » qu’on la veuille, celle-ci implique
un engagement de la personne. C’est 1a un trait commun aux liturgies
de confirmation, tant réformées que luthériennes et anglicanes. Les.
récentes études consacrées a la confirmation et citées au début de
cet article, si elles tendent toutes, dans une certaine mesure, a dégager
cet acte de I’atmosphere piétiste et des résolutions morales qui ont
encombré, ne peuvent empécher tout au moins que le catéchumeéne
déclare partager la foi de PEglise qui I’a enseigné ®. Or nous ne
croyons pas céder a I’hérésie individualiste, mais au contraire res-
pecter le caractére méme de Vinvitation de Dieu en Jésus-Christ, en
maintenant que la confession de la foi ne peut étre qu’une libre
confession ;
expressions évangéliques : « Si quelqu’un veut étre mon disciple, si
quelqu’un veut venir aprés moi, si quelqu’un veut me suivre... » qui

4 cette seule condition elle peut engager vraiment. Les

équivalent d’ailleurs & P’expression « si quelqu’un confesse mon nom
sur la terre » sont explicites. Nous n’avons pas le droit de prévoir qu’a
un 4ge déterminé — le fameux «4ge de raison » de ’Aufklirung —
Penfant, apres avoir été instruit, doit nécessairement confesser ce

(*) La question de savoir quelle doit étre la part du veeu dans la confirmation
est résolue par M. J. Schweizer (op. cit., p. 65) dans le sens suivant : quant a son
contenu : « la promesse d’écouter fidélement la Parole, de prendre part au sacre-
ment et de demeurer attaché 3 I’Eglise » ; quant a sa nécessité : « Nous devons
et pouvons nous y tenir, car qui n’est pas prét a se ranger a ces exigences se place
hors des limites de notre Eglise réformée. » M. Deluz, au contraire, répudie vigou-
reusement I'emploi de la promesse et rameéne I'acte du catéchuméne 3 une pure
déclaration de foi. M. Lestringant occupe une position proche de M. Schweizer :
tout en considérant la confession de fol comme 1'élément essentiel, il souligne le
fait qu'une vraie confession de foi « dispose & I'avance de I’avenir, s’en empare
ou plutdt Poffre 4 Dieu pour qu'il y régne ».



DE LA CONFIRMATION 163

qu’il a entendu. Or il n’est pas besoin de redire que ce professionnisme
conventionne] et forcé demeure inhérent a 'usage de la confirmation
telle que nous la voyons pratiquée. Il est de régle chez nous que le
catéchisme commence a quatorze ans pour se terminer a seize ans
par la confirmation : on ne voit guere des catéchuménes demander a
attendre a dix-huit ou a vingt ans pour confirmer, ni des catéchu-
menes « refusés a ’admission » étre regus dans les années qui suivent.
Nous croyons que cette pratique de la confirmation n’est pas inévi-
table et qu’elle est méme contraire 4 son principe.

En terminant, nous indiquons trois éléments qui doivent entrer
en ligne de compte dans la recherche d’une autre voie :

1° N’avons-nous rien a apprendre de la pratique hollandaise de
la confirmation qui n’a pas lieu a age fixe, mais & partir de dix-
huit ans et fréquemment plus tard 7 Le candidat a la confirma-
tion demande a suivre une instruction en vue de cet acte. On imagine
qu’un enseignement donné dans ces conditions doit avoir une tout
autre portée que le catéchisme a I’4ge scolaire que nous connaissons.
~ Ce n’est pas que nous proposions aucunement de supprimer ce
dernier ; nous n’oublions pas que les conditions de la Hollande ne
sont pas celles de la Suisse, et que ’école confessionnelle y joue un
role que nous ne connaissons pas. Nous croyons donc qu’il faut se
garder de toucher a la tradition bien établie qui permet a nos Eglises
d’enseigner au moins la presque totalité des enfants de quatorze a
seize ans. Mais nous croyons nécessaire un complément de ce caté-
chisme, qui aboutirait a une confirmation librement demandée ; cette
demande, bien sfir, serait en elle-méme une réponsz au message et a
Pinitiative de P’Eglise, elle ne supposerait pas une «expérience
religieuse » particuliere. Il faudrait prévoir que les mouvements de
jeunesse soient chargés de faire le pont entre les deux catéchismes,
de telle maniére que les catéchumenes a seize ans ne soient pas
congédiés, mais au contraire regus au sein d’une « jeune Eglise », ol
leur instruction et leur formation se continueraient. C’est dire que la
catéchese particuliére qui préparerait a ’acte de confirmation pourrait
étre de courte durée.

2° Il1n’est d’ailleurs pas besoin de s’inspirer seulement de 'exemple
hollandais : la catéchése telle que les réformateurs la concevaient a de
quoi nous humilier. A bien des égards nous avons subi, par rapport
a Pépoque qui a suivi la Réforme dans notre pays, un appauvrisse-



164 LOUIS RUMPF

ment considérable (0. L’admission a la Céne n’y était qu'une des
occasions ol la jeunesse était interrogée et les instructions et les
examens de doctrine se poursuivaient bien au dela de la premiere
communion jusqu’a I’Age de vingt ans au moins, alors qu'’il
n’est plus resté que les catéchismes dits « de la cure ». Ils constituaient
un progres, a I’époque, mais se trouvent maintenant isolés de toute
lorganisation ecclésiastique qui les fit naitre. D’autre part, 'admission
@ la Céne se faisait a Poccasion de chacune des communions de I'année,
ce qui permettait de retarder une admission sans faire de ce retard
un déshonneur. La discipline d’admission devenait quasi imprati-
cable avec Pintroduction au XVIII® siecle de la confirmation annuelle
par « volées ». Il faut ajouter que cette pratique, relativement récente,
est d’autant plus grave aujourd’hui que nécessairement la décision
du catéchumeéne regoit une signification qui n’existait pas a I’époque ot
les exigences de ’Eglise en cette matiére entraient seules en ligne de
compte : malgré M. Julius Schweizer qui voudrait en revenir a ce
point de vue, on ne peut nier que la situation d’aujourd’hui, ol le
catéchumene ne vit plus au sein d’un « corpus christianum », confére
une importance non seulement a la doctrine dont le catéchumene
doit étre instruit, mais aussi aux conditions dans lesquelles le caté-
chumeéne est appelé a confesser sa foi (.

[1 faut plutdt rapprocher notre situation d’aujourd’hui de celle du
christianisme primitif dont elle est a la fois différente et parente:
parce que nous ne sommes plus de la premiere génération chrétienne,
il est normal, croyons-nous, que le baptéme soit conféré a des enfants
qui ne ont pas demandé ; mais parce que la confession de la foi est
aujourd’hui singulierement et littéralement «compromettante »,
nous n’avons pas le droit de faire comme si elle allait de soi. II faut
que le catéchumene cede a la pression de la vérité et non du confor-
misme. Pratiquement, un pas serait fait dans ce sens si ’on instituait
4 nouveau une confirmation qui ait lien 4 certains moments de
Pannée et ne puisse que par exception se faire a Pissue de la période
scolaire.

3° L’aspect sacramentel de la confirmation doit étre examiné a
nouveau. L’institution d’une imposition des mains congue comme
signe du baptéme de I’Esprit ne doit pas étre écartée trop vite au

(*) Cf. H. VuiLLEUMIER, Histoire de I’Eglise réformée au Pays de Vaud, t. I,

P. 355, t. IV, p. 137, p. 147 ; J. ScEWEIZER, op. cit., p. 16 sq.
(*) Clest la un aspect des choses que M. J. Schweizer parait trop négliger.



DE LA CONFIRMATION 163

nom de la tradition calviniste (0. Les travaux de MM. Richard
Paquier et Gaston Deluz nous orientent vers une conception voisine
de la confirmation bucérienne et anglicane, qui n’est pas sans fonde-
ment dans la pensée biblique @. Encore faut-il retenir Iavertisse-
ment de Calvin @ et veiller 4 ne pas minimiser le baptéme en en
faisant le signe d’une grice particuliere et non de /a grice de Dieu
Pere, Fils et Saint-Esprit @. [l faut éviter également de laisser
entendre que 'ceuvre de ’Esprit s’accomplit seulement au moment
de P'imposition des mains, bien que ce geste soit plus qu'un symbole
et que Dieu agisse par le moyen de cette imposition donnée et regue
dans la priere et dans la foi, comme il agit d’ailleurs par la Parole (9.
Il faut aussi que cette confirmation, si elle doit étre une ordination
au sacerdoce universel, confére du méme coup aux confirmés leur
part de responsabilité concréte dans ’Eglise militante, 4 commencer
par la communauté locale ®. Il faut enfin — nous y revenons —

(*) Ici également, M. Schweizer nous parait trop exclusivement préoccupé de
fidélité a la Réformation suisse.

(*) Cf. Johannes Benm, Die Handauflegung im Urchristentum, nach Verwen-
dung, Herkunft und Bedeutung. Leipzig, 1911.

(3) Institution chrétienne, L. IV, ch. 1q.

(4) J. Behm montre, il est vrai, que le baptéme lui-méme a été congu dans le
christianisme primitif davantage sous ’angle particulier de la rémission des péchés,
tandis que le don de I’Esprit était en rapport avec I'imposition des mains. Mais,
comme les deux rites étalent normalement conjoints, la notion d’Esprit appelait
cependant celle du baptéme (cf. Actes xix, 2-3). Aussi Paul peut-il se passer de
faire allusion a4 I'imposition des mains pour ne parler que du baptéme, en envisa-
geant celui-ci sans doute avant tout comme « une mort avec Christ », mais pourtant
mort qui suppose aussi que le baptisé « revét Jésus-Christ » (Gal. 11, 27). Si nous
séparons ces deux actes en un baptéme d’enfant et une confirmation d’adulte, il
faut les relier cependant comme deux signes attestant deux aspects d’une méme
réalité surnaturelle, sous peine de tomber dans une casuistique des sacrements
étrangére a la pensée biblique.

(5) Sur la possibilité d’une présence de I'Esprit préalable a I'imposition des
mains chez celui qui en est I'objet, voir Actes vi, 3, 6 ; Deut. xxx1v, g, et Nom-
bres xxvi1, 18 (cf. BEHM, op. cit., p. 162). Il est vrai qu'il ¢’agit ici plutdt d’« ordi-
nations » que de baptémes de I'esprit. Mais la confirmation dont nous parlons n’a-
t-elle pas le caractére d’une sorte d’ordination au sacerdoce universel ?

(6) Cest I’élément juste de I« inscription au registre des membres » que pra-
tiquent les Eglises libres et que la Constitution de 'Eglise réformée de Neuchatel
en 1942 a également prévue dans ses articles g, 6 et 7.

Par contre la solution adoptée par 'Eglise réformée de France, d’une catégorie
particuliére de « membres responsables », pour pratique et légitime qu’elle soit a
titre d’étape, nous parait une demi-mesure. N’est-elle pas en effet 'aveu que la
confirmation, telle qu’elle est pratiquée, laisse les confirmés dans une situation
d’irresponsables par rapport a laction de I'Eglise 7 La confirmation doit avoir
pour effet d’engager le confirmé A la fois envers le Seigneur et envers son Eglise,



166 LOUIS RUMPF

que lon se présente a cette confirmation pour des motifs dignes de
sa signification @) (et pour cela il importe de n’en pas faire une
cérémonie célébrée 4 un 4ge convenu).

Ces perspectives peuvent paraitre lointaines. Elles n’en expriment
pas moins les conditions d’un véritable dépassement, en une fidélité
nouvelle, des positions traditionnelles du multitudinisme et du pro-
fessionnisme @,

Louis RUMPF.

et celle-ci aussi bien sous sa forme locale que dans son extension universelle ; elle
doit faire de lui un « responsable » ou, comme il serait plus juste de dire, un répon-
dant parmi les autres baptisés qui n’ont pas encore répondu.

(*) Actes v, 18 prouve que les conditions subjectives pour recevoir I'impo-
sition des mains n’étaient pas indifférentes au N. T.

(*) Des solutions semblables a celles que nous proposons ont été déja défendues
par J. Chr. C. von HorMmaNN, Vom Streit der Kirchen (Meckl. Kirchenbl. 1843,
p- 253); Horring (Protest. u. Kirche, Bd. 19, p. 19 8q.) ; Max REicHArD, Fon
Confirmationspraxis und deren Notstinden (ein Vortrag im theol. Verein zu Stras-
burg, Str. Berger-Levraut 1869). Cf. Walter Caspari, Die evangelische Confir-
mation vorndbmlich in der lutherischen Kirche (Erlangen u. Leipzig, 1870). On trouvera
en frangais, dans Etude sur la réception des catéchuménes de Ch. CHENEVIERE (Genéve,
1905), une thése qui fournit une documentation assez abondante, mais dont la
préoccupation est plus psychologique que théologique. On peut ajouter encore
sur ce sujet, outre les travaux relatifs au baptéme, les articles d’encyclopédie et
les manuels de théologie pratique, les ouvrages suivants : Arthur James Mason,
The relation of confirmation to baptism, 2° édit. (Londres et New-York, Longmans,
Green & Co., 1893); W. Dienr, Zur Geschichte der Confirmation (Giessen) ;
J. F. BACHMANN, Die Geschichte der Confirmation innerbalb der evangelischen Kirche
(Berlin, 1892).

Depuis la rédaction de I'article ci-dessus a paru un rapport intitulé: Confir-
mation des catéchuménes (Lausanne, Imprimerie vaudoise, 1949), dii au travail d’'une
commission d’étude de 'Eglise nationale vaudoise. Nous tenons & le signaler, quel
que soit 'accueil qui lui sera fait; il exprime une recherche qui converge i bien
des égards avec les vues que nous avons exprimées ici,



	De la confirmation

