
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance à M.
Emile Brunner

Artikel: Notes sur l'expérience ecclésiale

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTES SUR L'EXPERIENCE ECCLESIALE

L'Ecriture sainte suffit-elle à établir une définition détaillée et
complète de l'Eglise Je dois à la confrontation théologique parue
en 1948 aux éditions Delachaux et Niestlé, sous le titre La Sainte

Eglise universelle C1), un précieux élargissement à cet égard. Ou

plutôt je lui dois une clarté nouvelle sur des perspectives entr'ouvertes
déjà, mais demeurées dans la pénombre. Perspectives dans lesquelles,
me semble-t-il, les fils de la Réforme peuvent s'avancer sans trahir
leur Eglise.

Assurément la Bible est et demeure au fondement de notre
conception de l'Eglise. Elle lui fournit sa caractéristique centrale.
Dominée par la révélation de la souveraineté divine, préoccupée
tout d'abord du Royaume de Dieu, elle met en garde contre toute
tentation de conférer à l'Eglise, organe de ce Royaume, la puissance

qui revient à Dieu seul. Du point de vue biblique, la thèse qui affirme
la pleine présence du Christ dans l'Eglise et remet à celle-ci — à

son clergé — les pouvoirs mêmes du Christ est inacceptable. « L'Eglise
est son corps, la plénitude de celui qui remplit tout en tous ». La
Bible elle-même, écoutée en son message essentiel, commande, dans

l'exégèse de ce passage (Eph. 1, 23), les réserves auxquelles contraint
aussi, d'autre part, l'observation de la réalité.

Parce qu'ils ont lu les Saintes Ecritures sous l'angle qui est

l'angle vrai, à savoir celui d'une Toute-puissance absolue (Calvin)

(') Le livre sera désigné, dans la suite de ces pages, par l'abréviation S. E. U.



L'EXPÉRIENCE ECCLÉSIALE 149

ou d'une Grâce souveraine (Luther), les réformateurs ont mis au
second plan, dans l'Eglise, « l'institution », et en particulier le sacrement

au sens où le comprend le catholicisme romain, et avec lui —-

nonobstant quelques nuances — l'orthodoxie grecque, l'anglicanisme,
le catéchisme vieux-catholique. Ils ont affirmé la primauté, sur le

sacrement, de la parole missionnaire. Ils ont solennellement reconnu
au surplus — et c'est en cela que s'exprime leur respect de la liberté
divine — que l'efficacité de la parole missionnaire elle-même dépend
de l'action du Saint-Esprit. L'Eglise, ainsi distinguée du Royaume
de Dieu, est rentrée dans son rôle d'humble servante de ce Royaume,
laissant là la notion romaine et grecque et anglicane et vieille catholique

de la prêtrise, accueillant à sa place celle du sacerdoce
universel. Au total l'Eglise biblique, telle que l'a retrouvée la Réforme,
écartait le régime institutionnel qui, de bonne heure, avait tendu
à prédominer en elle. Elle s'attachait à « l'événement ». Elle revêtait,

pour l'essentiel, le caractère charismatique.
Ce point acquis, et s'agissant, en revanche, du détail de l'organisation

ecclésiastique, on pouvait s'attendre à constater dans la
Bible une certaine indifférence. Une indifférence analogue à celle

que les Saints Livres manifestent pour les préceptes particuliers de

la morale lorsqu'ils disent : « Celui qui aime a accompli la loi. » Et
tel est bien le cas. C'est en vertu de cette indifférence — une fois

posé et reconnu pour essentiel le commandement de l'amour —¦

que la Bible tolère en elle maint vestige d'un légalisme casuiste.

C'est en vertu de cette indifférence que, sur le plan de l'ecclésiologie

— une fois posé et reconnu pour essentiel l'élan charismatique —¦

la Bible tolère en elle certaines expressions sporadiques favorables

au type contraire.

Il serait donc vain de chercher dans l'Ecriture une définition
complète du régime ecclésiastique C'est ce que disent, dans La
Sainte Eglise universelle, un orthodoxe grec (le Père Florovsky), et
un anglican (le chanoine Alan Robertson). C'est ce qu'admet en

fait le luthérien Prenter : il appuie son exposé non pas sur des

textes bibliques, mais sur la seule confession d'Augsbourg. C'est ce

que ne saurait contester le catholique romain, bien que, dans le

cas particulier, le Père Spicq se fasse une sorte de gageure de ne
recourir qu'à la Bible. L'étude de M. Franz Leenhardt, si fidèle à

l'esprit de la Réforme, n'eût certes pas été affaiblie par cette admission,

au contraire : il n'y a aucun inconvénient pour nous — si nous



I50 MAURICE NEESER

commençons par recevoir de la Bible la révélation de l'essence de

l'Eglise (organe contingent, humble instrument d'un Règne qui
demeure souverain) —• à reconnaître que, pour les détails relatifs
à l'organisation de l'Eglise, les sources seront plus d'une fois celles

que le volume où s'expriment les théologiens précités contribue à

rappeler : la tradition d'une part, l'expérience ecclésiale de l'autre.
Je voudrais me borner ici Cri à quelques détails sur cette dernière.

Le terme d'expérience ecclésiale — je le découvre dans le suggestif

livre en question — est fort sympathique ; combien plus que
celui d'expérience ecclésiastique.

Evocatrice, si souvent, de petitesses ou d'amertumes, l'expérience

ecclésiastique résulte, dans une Eglise particulière ou entre
les Eglises, des contacts superficiels, techniques et administratifs.
L'expérience ecclésiale se fait au cœur même de l'Eglise, dans le

mystère de sa vie intime. Selon les auteurs qui en parlent, elle n'est

pas autre chose que la « vie en Christ », ou la participation au « corps
de Jésus-Christ ». Sous ces formules néotestamentaires ils s'accordent
aussi à affirmer, dans l'expérience ecclésiale, la réalisation d'une
relation communautaire spirituelle qui, secrètement nourrie par la
« Tête » du « corps », s'épanouit en fait dans ce dernier, à savoir
dans l'Eglise. Autrement dit, l'expérience ecclésiale consisterait dans

l'expérience de cette grâce qu'est la surnaturelle charité, faite sur
le plan social.

Où l'on ne s'entend plus, c'est sur le moyen de cette grâce.
Les représentants des Eglises institutionnelles le voient, ce

moyen, dans le sacrement tel qu'elles le conçoivent : rite créateur,
efficient par lui-même, doué en lui-même de la capacité de produire
la grâce. Pour l'expérience ecclésiale, il s'agirait plus particulièrement

du sacrement de l'eucharistie, complétant celui du baptême.
Le vrai corps de Jésus-Christ serait « le corps eucharistique » ou
« le corps de l'autel », celui que le sacrement créerait autour de

l'autel de pierre consacré par quelque relique. Le sacrement de

l'autel ne serait pas le rite qui « signifie » et « scelle » la réalité d'un

(') Voir un essai d'oecuménisme biblique que j'ai intitulé Au Cœur de l'Eglise,
Genève, éd. Roulet, coll. Centre d'études protestantes, 1950.



L'EXPÉRIENCE ECCLÉSIALE 151

groupe communautaire antérieurement assemblé sous l'action d'une

parole missionnaire que le Saint-Esprit a valorisée. Le groupe
communautaire tiendrait du sacrement lui-même toute son existence et

toute sa consistance.

Les partisans de cette manière de voir ignorent-ils cet autre

corps, ou cet autre aspect du même corps que nous considérons,

nous, comme présacramentel, préformé par l'action missionnaire, et

qui manifeste sa vitalité, tous les jours, par l'exercice du premier
des « fruits de l'Esprit » (Gai. v, 22 ; I Cor. xm), par l'unanimité du

groupe (Phil. n, 2), par la vaillance de ses composants devant l'épreuve
(Phil. n, 15), et par le service du prochain (I Thess. v, 15) Non.
Ce qu'ils nient, c'est cette préformation, ou du moins la préformation
de ce corps par le moyen de la parole. Ils en admettront la préformation

sacramentelle par le baptême du petit enfant, ce qui est une

autre façon d'en nier la préformation par la parole adressée à l'adulte
en vue de l'engager personnellement.

M. Florovsky cite à cet égard un bien curieux texte de Jean
Chrysostome. Il y est question d'un « autel de l'aumône ». Entendez

par là — le terme d'aumône étant pris au sens antique très large
de dévouement chrétien — l'autel que devient la croix de Jésus-
Christ fichée au cœur de ceux qu'elle a sauvés : elle les anime du

désir de vivre désormais « non plus pour eux-mêmes, mais pour
celui qui est mort et ressuscité pour eux ». Les sacrifices offerts sur
cet autel le sont « dans la chair », l'expression désignant ici la pleine
réalité, la pleine pâte humaines. Cet autel, « tu peux le voir dressé

partout, dans les ruelles et sur les places », et c'est « à chaque heure »

que tu es appelé à t'en approcher pour t'y donner toi-même à tes
frères. Autour, écrit M. Florovsky, se forme « le corps vivant des fidèles ».

Mais voici l'essentiel de la grande page sur laquelle, dans La
Sainte Eglise universelle, le porte-parole des orthodoxes grecs attire
notre attention. Le vocabulaire en est malaisé. Je viens de le

commenter par avance ; j'y ajoute encore, entre parenthèses, quelques
éclaircissements : « L'autel dont je vous parle est fait des membres

vivants du Christ, et le corps du Christ (le corps des membres vivants
du Christ) devient pour toi un autel. Vénère-le : dans la chair tu

y fais le sacrifice au Seigneur. Cet autel est plus terrible que celui

qui se dresse en cette église (l'orateur parle dans une église et désigne,
semble-t-il, en ce moment l'autel dressé dans le chœur), et, à plus
forte raison, que celui de l'ancienne loi. Ne vous récriez pas. Cet



152 MAURICE NEESER

autel-ci est auguste, à cause de la victime qui y vient (à cause de
l'hostie qui va s'y installer, une fois opérée la transsubstantiation,
sous les apparences du pain et du vin) ; celui de l'aumône l'est davantage,

parce qu'il est fait de cette victime même (parce que la présence
du Christ dans l'homme que le chrétien considère comme son
prochain est plus réelle que sa présence dans l'hostie sacramentelle).
Celui-ci est auguste parce que, fait en pierres, il est sanctifié par le

contact du corps (sacramentel) du Christ ; et l'autre parce qu'il est le

corps (même) du Christ (parce qu'il l'est à proprement parler, dans
la réaUté même de la chair. » (S. E. U., p. 35)

A bien des indices, il semble que, aux yeux de Jean Chrysostome,
l'autel de l'obéissance et du service chrétien, celui qu'on peut
rencontrer indépendamment de l'agent sacramentel, ait la suprématie
sur l'autel eucharistique. Il est « plus terrible », plus auguste, plus
digne d'attention. « Et toi, continue le célèbre orateur (qui se

souvient évidemment ici de certains avertissements bibliques, tel Mat. v,
23-24), tu vénères cet autel-ci lorsque le corps du Christ y descend

(dans l'hostie consacrée). Mais l'autre, le (vrai) corps du Christ, tu
le négliges et tu restes indifférent lorsqu'il périt. » Et pourtant, selon

Jean Chrysostome et les orthodoxes grecs, comme d'ailleurs pour
tous les adeptes des Eglises institutionnelles, l'autel de l'obéissance

pratique est «à côté» de l'autre; à côté, en ce sens que c'est l'autel
eucharistique qui est central. L'autel eucharistique est susordonné
à celui de l'obéissance pratique quotidienne comme la source l'est
au ruisseau. Pourquoi donc On estime que, pour être vraiment
surnatureLle et divine, pour servir vraiment de lien communautaire,
la charité doit procéder du sacrement. Et tel est l'attrait de ce
postulat que, dans la confrontation établie actuellement entre les Eglises
assemblées à Amsterdam, vous voyez un représentant de l'Eglise
luthérienne y céder. A en croire M. Prenter, « le baptême est le

sacrement de la nouvelle naissance. Par ce sacrement, qui ne peut
être répété, l'homme est incorporé au corps de Christ... Le baptême

— c'est M. Prenter qui souligne — fait donc de l'Eglise une communauté

de croyants. Et la sainte Cène, sacrement par lequel ceux qui
ont passé par la nouvelle naissance du baptême sont nourris et
fortifiés en vue de leur résurrection, fait de l'Eglise une communauté
d'amour. » (S.E. U., p. 123)

Il n'est pas dit, dans ce texte, que le baptême et la sainte Cène

soient des signes et des sceaux de dons antérieurement acquis par



L'EXPÉRIENCE ECCLÉSIALE 153

le moyen de la parole missionnaire et du souverain témoignage
intérieur du Saint-Esprit. Il est dit que ces sacrements font la
véritable Eglise, qu'ils la créent, en dispensant l'un la grâce individuelle
— ou la charité du Christ en l'homme — l'autre la charité fraternelle

— charité du Christ entre les hommes. Au total, l'expérience ecclésiale

aurait dans la communion eucharistique sa source effective ;

elle y trouverait sa fin, sa forme complète et la plus haute.

Les partisans de l'Eglise charismatique ne sont pas de cet avis.

L'Eglise, affirment-ils avec M. Franz Leenhardt, qui les représente

fidèlement dans l'échange de vues auquel j'emprunte les

éléments de cette notice, n'a pas la plénitude du Christ. Elle chemine
dans l'histoire, « de son point de départ à son point d'arrivée, non

pas seule, mais accompagnée dans son pèlerinage par celui-là même

qui marchait vers Emmaüs avec les deux disciples. Il est là, mais
sa présence est mystérieuse et ne se laisse jamais fixer, localiser.
Sa présence n'est plus celle de l'Incarnation. » Siège d'une présence

partielle, l'Eglise visible tend à un au-delà d'elle-même qui est le

Royaume des cieux, à l'invisible communauté où le Christ règne
vraiment en maître. « Les croyants, dit aussi M. Leenhardt, sont
les membres du Christ et non les membres de l'Eglise (visible)...
L'Eglise (visible) conduit à lui, non à elle. On passe par elle, mais

on la dépasse afin de le rencontrer. » (S. E. U., p. 88-89.)
Elle est l'effet de la parole missionnaire, adressée de façon

personnelle à l'individu. « L'Eglise, qui est une réalité communautaire,
commence à l'individu, comme l'organisme commence à la cellule.

Elle n'est pas encore tant que le croyant est considéré dans son
individualité ; mais elle ne sera jamais sans les croyants individuels
qu'elle groupe en un corps » (p. 80). C'est par les croyants que l'Eglise
commence, et ils sont de même pour quelque chose — ils sont de

même pour une part capitale — dans son extension. Ils ont obéi
.à l'appel : Venez Ils obéissent à l'ordre : Allez Parce qu'ils ont
obéi à l'appel qui les invitait à venir, ils obéissent à l'ordre missionnaire.

« C'est dans la mesure où ils sont d'authentiques croyants
qu'ils sont d'authentiques apôtres. » (p. 68). Cela vaut pour Pierre.
Cela vaut pour les Douze indépendamment de toute action
sacramentelle, par la vertu d'une parole qu'aura accompagnée, en chacun

d'eux, le libre témoignage du Saint-Esprit. L'activité missionnaire,
essentiellement liée à l'Evangile, complète, par l'établissement de



154 MAURICE NEESER

relations nouvelles entre les hommes, ou par leur rétablissement,
le rétablissement des relations originelles de Père à fils antérieurement

opéré. Retrouvée dans les relations individuelles avec Dieu,
la communion est retrouvée dans les relations entre les hommes

(cf. p. 68-69 ; 78)-

Il est entendu qu'un certain ordre institutionnel est indispensable
à l'Eglise. «La spontanéité des charismes ne peut jamais faire oublier

que Dieu est un Dieu d'ordre, ainsi que saint Paul le rappelait aux
Corinthiens» (I Cor. xiv, 33, 40). Mais l'ordre institutionnel n'a

jamais dans l'Eglise qu'un rôle « ancillaire ». Il y a pour l'Eglise
danger mortel à lui attribuer un rôle créateur. « Tout raisonnement

est faux, toute attitude vicieuse, qui tendraient à affirmer que les

formes sociologiques... ont une réalité propre, indépendamment des

hommes dont la foi fait des membres vivants du Christ. Il faut se

garder contre la légitime accusation de prendre l'effet pour la cause,
la manifestation pour l'essence. Les formes sociologiques et
liturgiques manifestent la réalité de l'Eglise ; elles ne la constituent

point. Si indispensables qu'elles soient, elles ne sont pas plus l'Eglise
à elles seules que le corps n'est l'homme. La vie d'un homme se

manifeste nécessairement dans et par son corps ; mais quand le

corps reste seul, on n'a plus qu'un cadavre. » (S. E. U., p. 79.)

L'expérience ecclésiale sera signalée et scellée par la communion

eucharistique. Mais ce qui la constitue vraiment, ce sans quoi la

communion eucharistique, n'ayant rien à signaler ni à sceller, n'a

aucune raison d'être ou n'est qu'une forme vide, voire dangereuse,
c'est la communion spirituelle et les conséquences que comporte
cette communion pour l'attitude de l'Eglise vis-à-vis de la nature
et de l'humanité. Cette hiérarchie ressort d'indications
néotestamentaires, générales sans doute, mais très claires et contre lesquelles

ne sauraient prévaloir les appuis qu'un certain nombre de textes
isolés offrent à la thèse sacramentelle. Vu de haut, lu sous l'angle
où il apparaît (comme d'ailleurs la Bible entière) en sa véritable
portée, le Nouveau Testament montre comment cette forme
liturgique qu'est la sainte Cène est provoquée par une réalité qui la

précède dans la vie quotidienne, et qui est la réelle communion de

l'amour. L'institution rituelle vient ensuite, précieux complément,
signe émouvant et sceau de la communion fraternelle réelle. L'expérience

ecclésiale ne sera complète que par elle, mais c'est à la suite

qu'elle se range : la liturgique fraction du pain après la fraternelle



L'EXPÉRIENCE ECCLÉSIALE 155

mise en commun des biens, celle-ci étant le résultat d'une prédication
entendue et écoutée.

Il en est ainsi dans l'Eglise décrite par les Actes des Apôtres :

« Ils persévéraient dans l'enseignement des apôtres », est-il dit
d'abord ; « dans la communion fraternelle », ajoute l'auteur sacré ;

et enfin « dans la fraction du pain et dans les prières » (Actes n, 42).
Ou encore — c'est le même rythme : « Tous ceux qui croyaient
(ceux qui acceptaient la parole) étaient dans le même lieu » ; « ils
avaient tout en commun », et c'est dire qu'ils exerçaient la charité
fraternelle ; « ils rompaient le pain dans les maisons », conclut le

passage, faisant allusion à l'apparition du rite (Actes iv, 44-46).

Soulignons ce classement : d'abord le message qui a provoqué la

foi, ensuite le service fraternel, en troisième rang le rite.
Il semble bien que, dans les épîtres pauliniennes, certains passages

— tel I Cor. x, 14-22 ¦— soient le reflet d'une influence sacramentelle.
Plus précisément, c'est la notion du sacrement efficient par lui-
même qui y transparaît. Influence, selon de nombreux historiens,
des cultes mystiques de l'Orient, ou, de façon plus générale, de la

croyance de toute l'antiquité à la vertu magique des actions sacrées.

L'apôtre, rattachant les maladies et les infirmités des chrétiens de

Corinthe au fait qu'ils usent du rite « sans discerner le corps du

Seigneur » (I Cor. xi, 27-30), paraît admettre cette conception. Ou

peut-être constate-t-il qu'elle n'a pas disparu de l'Eglise dont il
s'occupe et estime-t-il qu'il faille en tenir compte. Il la spiritualise,
disent Goguel et Monnier Cri. De façon complète C'est douteux.
Mais comment voir dans ces rares vestiges la pensée essentielle et
définitive du converti de Damas, du grand prédicateur du salut par
la seule grâce, de l'écrivain sacré dont les lettres aux Galates et aux
Romains sont à l'origine de la Réforme, à celle des grands mouvements

de réveil, et demeurent la charte inébranlée de tous les élans

missionnaires qui ont pour but (à travers la conversion individuelle
due à la parole que valorise le Saint-Esprit) la préformation des

communautés de croyants
Si, de même, certains textes de saint Jean sur l'eucharistie — et

sur le baptême aussi — ceux du chapitre six du quatrième évangile

(') Le Nouveau Testament, traduction nouvelle avec notes, Payot, Paris. Note
sur I Cor. xi, 30. — Ce que montrent avec évidence les versets 11 à 22 de ce
chapitre, c'est que, considérée sous cet angle, par une communauté qui n'a pas subi
une suffisante préformation missionnaire, l'eucharistie peut s'allier à de tristes
désordres.



iS6 MAURICE NEESER

en particulier, peuvent être interprétés en faveur de la théorie
sacramentelle, on sait assez qu'il est l'apôtre de l'amour. C'est en pensant
à cet amour que Jean-Baptiste s'écrie : « Voici l'agneau de Dieu,
qui ôte le péché du monde. » L'Evangéliste lui-même le célèbre en
disant : « Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils unique
afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu'il ait la
vie éternelle. » En eux-mêmes de tels passages supporteraient, à la

rigueur, l'exégèse institutionnelle. Rien en eux ne se prononce,
directement, contre l'idée en vertu de laquelle les mérites de Jésus-
Christ nous parviendraient par la voie du sacrement d'abord et
surtout. Mais aucune subtilité théologique ne saurait s'affirmer
victorieusement contre l'interprétation des Eglises basées sur l'enseignement

biblique central de la souveraine grâce. Et l'expérience ecclésiale

la plus conforme à cet enseignement sera celle qui reconnaît,
dans la communion en Jésus-Christ, la primauté, sur le rite, de

l'entente spirituelle et du quotidien service.

Si le rite sacramentel n'en était pas la source première, nous
laisse-t-on entendre, la communion fraternelle se résoudrait en

simple sympathie naturelle (S. E. U., p. 16-18). Il reste à le prouver
et à montrer que la parole missionnaire et le Saint-Esprit, qui daigne
à l'occasion l'appuyer, sont simple affaire de nature. Qui donc se

chargera de cette démonstration Et pourquoi, d'ailleurs, tant
d'anxiété à l'égard des sources de la charité La voyez-vous dans le

cœur du Christ lorsqu'il dit la parabole du Bon Samaritain, ou

lorsque, s'agissant du jugement dernier, il ouvre le Royaume des

cieux à ceux qui, en la personne « d'un des plus petits d'entre ses

frères », lui ont donné à manger, à boire, et l'ont recueilli, vêtu,
visité

Une autre crainte, chez les partisans de la primauté de la
communion sacramentelle, c'est que la charité, si elle ne reposait pas
sur le rite, ne fût entre les croyants un lien trop fragile (S. E. U.,

p. 144). Le lien sacramentel universellement recherché au travers
de tant de siècles aurait-il donc manifesté une force d'airain Aurait-
il, associant son infaillibilité à la prétendue infaillibilité du dogme,
assuré l'unité réelle des chrétiens, écarté d'eux et du monde la
discorde et les guerres



L'EXPÉRIENCE ECCLÉSIALE 157

Il y a bien des raisons de penser que seul l'autel de l'unanimité,
de la vaillance et de l'abnégation, celui que l'Evangile ordonne

et donne d'élever tous les jours « dans les ruelles et sur les places »

soit dans l'avenir le centre d'un œcuménisme vrai et viable.
C'est en tout cas dans la communion dont il est le centre qu'est

aussi le centre de l'expérience ecclésiale.

Et celle-ci —¦ mais je ne fais ici que recommander la chose à la

réflexion des réformés — pourrait bien être, jaillissant chez nous
aussi au travers de tous les siècles et maintenant encore, l'une des

sources de la connaissance et de la définition de l'Eglise.

Maurice NEESER.


	Notes sur l'expérience ecclésiale

