Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance a M.
Emile Brunner

Artikel: Notes sur I'expérience ecclésiale
Autor: Neeser, Maurice
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTES SUR L’EXPERIENCE ECCLESIALE

L’Ecriture sainte suffit-elle a établir une définition détaillée et
complete de I’Eglise ? Je dois a la confrontation théologique parue
en 1948 aux éditions Delachaux et Niestlé, sous le titre La Sainte
Eglise universelle ®, un précieux élargissement a cet égard. Ou
plutét je lui dois une clarté nouvelle sur des perspectives entr’ouvertes
déja, mais demeurées dans la pénombre. Perspectives dans lesquelles,
me semble-t-il, les fils de la Réforme peuvent s’avancer sans trahir
leur Eglise.

Assurément la Bible est et demeure au fondement de notre
conception de I’Eglise. Elle lui fournit sa caractéristique centrale.
Dominée par la révélation de la souveraineté divine, préoccupée -
tout d’abord du Royaume de Dieu, elle met en garde contre toute
tentation de conférer a Eglise, organe de ce Royaume, la puissance
qui revient a Dieu seul. Du point de vue biblique, la these qui affirme
la pleine présence du Christ dans ’Eglise et remet a celle-ci — a
son clergé — les pouvoirs mémes du Christ est inacceptable. « L’Eglise
est son corps, la plénitude de celui qui remplit tout en tous». La
Bible elle-méme, écoutée en son message essentiel, commande, dans
Pexégese de ce passage (Eph. 1, 23), les réserves auxquelles contraint
aussi, d’autre part, Pobservation de la réalité.

Parce qu’ils ont lu les Saintes Ecritures sous 1’angle qui est
Pangle vrai, a savoir celui d’une Toute-puissance absolue (Calvin)

(*) Le livre sera désigné, dans la suite de ces pages, par I'abréviation S. E. U.



L'EXPERIENCE ECCLESIALE 149

ou d’une Grace souveraine (Luther), les réformateurs ont mis au
second plan, dans ’Eglise, « Pinstitution », et en particulier le sacre-
ment au sens o le comprend le catholicisme romain, et avec lui —
nonobstant quelques nuances — Porthodoxie grecque, ’anglicanisme,
le catéchisme vieux-catholique. Ils ont affirmé la primauté, sur le
sacrement, de la parole missionnaire. Ils ont solennellement reconnu
au surplus — et c’est en cela que s’exprime leur respect de la liberté
divine — que Defficacité de la parole missionnaire elle-méme dépend
de Paction du Saint-Esprit. I’Eglise, ainsi distinguée du Royaume
de Dieu, est rentrée dans son réle d’humble servante de ce Royaume,
laissant 1a la notion romaine et grecque et anglicane et vieille catho-
lique de la prétrise, accueillant 4 sa place celle du sacerdoce uni-
versel. Au total ’Eglise biblique, telle que I’a retrouvée la Réforme,
écartait le régime institutionnel qui, de bonne heure, avait tendu
a prédominer en elle. Elle s’attachait a « ’événement ». Elle revétait,
pour Pessentiel, le caractére charismatique.

Ce point acquis, et s’agissant, en revanche, du détail de I'organi-
sation ecclésiastique, on pouvait s’attendre a constater dans la
Bible une certaine indifférence. Une indifférence analogue a celle
que les Saints Livres manifestent pour les préceptes particuliers de
la morale lorsqu’ils disent : « Celui qui aime a accompli la loi. » Et
tel est bien le cas. C’est en vertu de cette indifférence — une fois
posé et reconnu pour essentiel le commandement de Pamour —
que la Bible tolere en elle maint vestige d’un légalisme casuiste.
C’est en vertu de cette indifférence que, sur le plan de Pecclésiolo-
gie — une fois posé et reconnu pour essentiel I’élan charismatique —
la Bible tolere en elle certaines expressions sporadiques favorables
au type contraire.

11 serait donc vain de chercher dans PEcriture une définition
complete du régime ecclésiastique ? C’est ce que disent, dans La
Sainte Eglise universelle, un orthodoxe grec (le Pere Florovsky), et
un anglican (le chanoine Alan Robertson). C’est ce qu’admet en
fait le luthérien Prenter: il appuie son exposé non pas sur des
textes bibliques, mais sur la seule confession d’Augsbourg. C’est ce
que ne saurait contester le catholique romain, bien que, dans le
cas particulier, le Pere Spicq se fasse une sorte de gageure de ne
recourir qu’a la Bible. L’étude de M. Franz Leenhardt, si fidele a
Pesprit de la Réforme, n’efit certes pas été affaiblie par cette admis-
sion, au contraire : il n’y a aucun inconvénient pour nous — si nous



150 MAURICE NEESER

commengons par recevoir de la Bible la révélation de l’essence de
PEglise (organe contingent, humble instrument d’un Reégne qui
demeure souverain) — & reconnaitre que, pour les détails relatifs
a Porganisation de PEglise, les sources seront plus d’une fois celles
que le volume ou s’expriment les théologiens précités contribue a
rappeler : la tradition d’une part, 'expérience ecclésiale de I’autre.

Je voudrais me borner ici® a quelques détails sur cette derniére.

* *

Le terme d’expérience ecclésiale — je le découvre dans le sugges-
tif livre en question — est fort sympathique; combien plus que
celui d’expérience ecclésiastique.

Evocatrice, si souvent, de petitesses ou d’amertumes, Pexpé-
rience ecclésiastique résulte, dans une Eglise particuliere ou entre
les Eglises, des contacts superficiels, techniques et administratifs.
L’expérience ecclésiale se fait au cceur méme de 1’Eglise, dans le
mystere de sa vie intime. Selon les auteurs qui en parlent, elle n’est
pas autre chose que la « vie en Christ », ou la participation au « corps
de Jésus-Christ ». Sous ces formules néotestamentaires ils s’accordent
aussi a affirmer, dans D’expérience ecclésiale, la réalisation d’une
relation communautaire spirituelle qui, secrétement nourrie par la
«Téte» du «corps», s’épanouit en fait dans ce dernier, a savoir
dans ’Eglise. Autrement dit, ’expérience ecclésiale consisterait dans.
Pexpérience de cette grice qu’est la surnaturelle charité, faite sur
le plan social.

Ou lon ne s’entend plus, c’est sur le moyen de cette grice.

Les représentants des Eglises institutionnelles le voient, ce
moyen, dans le sacrement tel qu’elles le congoivent : rite créateur,
efficient par lui-méme, doué en lui-méme de la capacité de produire
la grice. Pour Pexpérience ecclésiale, il s’agirait plus particuliére-
ment du sacrement de ’eucharistie, complétant celui du baptéme.
Le vrai corps de Jésus-Christ serait «le corps eucharistique» ou
«le corps de l’autel», celui que le sacrement créerait autour de
Pautel de pierre consacré par quelque relique. Le sacrement de
Pautel ne serait pas le rite qui « signifie » et «scelle » la réalité d’un

(*) Voir un essai d’cecuménisme biblique que j’ai intitulé Au Caur de I'Eglise,
Genéve, éd. Roulet, coll. Centre d’études protestantes, 1950.



L'EXPERIENCE ECCLESIALE 151

groupe communautaire antérieurement assemblé sous I’action d’une
parole missionnaire que le Saint-Esprit a valorisée. Le groupe com-
munautaire tiendrait du sacrement lui-méme toute son existence et
toute sa consistance.

Les partisans de cette manitre de voir ignorent-ils cet autre
corps, ou cet autre aspect du méme corps que nous considérons,
nous, comme présacramentel, préformé par I’action missionnaire, et
qui manifeste sa vitalité, tous les jours, par I’exercice du premier
des « fruits de PEsprit » (Gal. v, 22 ; I Cor. x111), par I"'unanimité du
groupe (Phil. 11, 2), par la vaillance de ses composants devant I’éprenve
(Phil. 11, 15), et par le service du prochain (I Thess. v, 15) ? Non.
Ce qu’ils nient, c’est cette préformation, ou du moins la préformation
de ce corps par le moyen de la parole, Ils en admettront la préforma-
tion sacramentelle par le baptéme du petit enfant, ce qui est une
autre fagon d’en nier la préformation par la parole adressée a ’adulte
en vue de ’engager personnellement.

M. Florovsky cite a cet égard un bien curieux texte de Jean
Chrysostome. Il y est question d’un « autel de ’auméne ». Entendez
par 1la — le terme d’aumoéne étant pris au sens antique trés large
de dévouement chrétien — ’autel que devient la croix de Jésus-
Christ fichée au cceur de ceux qu’elle a sauvés: elle les anime du
désir de vivre désormais «non plus pour eux-mémes, mais pour
celui qui est mort et ressuscité pour eux ». Les sacrifices offerts sur
cet autel le sont « dans la chair », expression désignant ici la pleine
réalité, la pleine pate humaines. Cet autel, « tu peux le voir dressé
partout, dans les ruelles et sur les places », et c’est « a chaque heure »
que tu es appelé a t’en approcher pour t’y donner toi-méme 3 tes
fréres. Autour, écrit M. Florovsky, se forme«le corps vivant des fideles».

Mais voici ’essentiel de la grande page sur laquelle, dans La
Sainte Eglise universelle, le porte-parole des orthodoxes grecs attire
notre attention. Le vocabulaire en est malaisé. Je viens de le com-
menter par avance; j’y ajoute encore, entre parentheses, quelques
“éclaircissements : « L’autel dont je vous parle est fait des membres
vivants du Christ, et le corps du Christ (le corps des membres vivants
du Christ) devient pour toi un autel. Véneére-le: dans la chair tu
y fais le sacrifice au Seigneur. Cet autel est plus terrible que celui
qui se dresse en cette église (I’orateur parle dans une église et désigne,
semble-t-il, en ce moment lautel dressé dans le checeur), et, & plus
forte raison, que celui de I’ancienne loi. Ne vous récriez pas. Cet



152 MAURICE NEESER

autel-ci est auguste, a cause de la victime qui y vient (2 cause de
Phostie qui va s’y installer, une fois opérée la transsubstantiation,
sous les apparences du pain et du vin) ; celui de 'auméne est davan-
tage, parce qu’il est fait de cette victime méme (parce que la présence
du Christ dans ’homme que le chrétien considére comme son pro-
chain est plus réelle que sa présence dans I’hostie sacramentelle).
Celui-ci est auguste parce que, fait en pierres, il est sanctifié par le
contact du corps (sacramentel) du Christ; et I’autre parce qu’il est le
corps (méme) du Christ (parce qu’il ’est a proprement parler, dans
la réalité méme de la chair.» (S. E. U., p. 35)

A bien des indices, il semble que, aux yeux de Jean Chrysostome,
Pautel de P'obéissance et du service chrétien, celui qu’on peut ren-
contrer indépendamment de ’agent sacramentel, ait la suprématie
sur P'autel eucharistique. Il est « plus terrible », plus auguste, plus
digne d’attention. « Et toi, continue le céle¢bre orateur (qui se sou-
vient évidemment ici de certains avertissements bibliques, tel Mat. v,
23-24), tu véneres cet autel-ci lorsque le corps du Christ y descend
(dans I'hostie consacrée). Mais I’autre, le (vrai) corps du Christ, tu
le négliges et tu restes indifférent lorsqu’il périt. » Et pourtant, selon
Jean Chrysostome et les orthodoxes grecs, comme d’ailleurs pour
tous les adeptes des Eglises institutionnelles, ’autel de I'obéissance
pratique est «a c6té» de autre; a coté, en ce sens que c’est autel
eucharistique qui est central. L’autel eucharistique est susordonné
a celui de Pobéissance pratique quotidienne comme la source l’est
au ruisseau. Pourquoi donc ! On estime que, pour étre vraiment
surnaturelle et divine, pour servir vraiment de lien communautaire,
la charité doit procéder du sacrement. Et tel est I'attrait de ce pos-
tulat que, dans la confrontation établie actuellement entre les Eglises
assemblées a Amsterdam, vous voyez un représentant de I’Eglise
luthérienne y céder. A en croire M. Prenter, «le baptéme est le
sacrement de la nouvelle naissance. Par ce sacrement, qui ne peut
étre répété, ’homme est incorporé au corps de Christ... Le baptéme
— c’est M. Prenter qui souligne — fait donc de PE glise une commu-
nauté de croyants. Et la sainte Cene, sacrement par lequel ceux qui
ont passé par la nouvelle naissance du baptéme sont nourris et
fortifiés en vue de leur résurrection, fait de PEglise une communauté
Lamour.» (S. E. U., p. 123)

Il n’est pas dit, dans ce texte, que le baptéme et la sainte Céne
solent des signes et des sceaux de dons antérieurement acquis par



L'EXPERIENCE ECCLESIALE 153

le moyen de la parole missionnaire et du souverain témoignage
intérieur du Saint-Esprit. Il est dit que ces sacrements font la véri-
table Eglise, qu’ils la créent, en dispensant I’un la grice individuelle
— ou la charité du Christ en ’homme — P’autre la charité fraternelle
— charité du Christ entre les hommes. Au total, expérience ecclé-
siale aurait dans la communion eucharistique sa source effective ;
elle y trouverait sa fin, sa forme complete et la plus haute.

Les partisans de I’Eglise charismatique ne sont pas de cet avis.

L’Eglise, affirment-ils avec M. Franz Leenhardt, qui les repré-
sente fidelement dans I’échange de vues auquel jemprunte les él¢-
ments de cette notice, n’a pas la plénitude du Christ. Elle chemine
dans T’histoire, « de son point de départ a son point d’arrivée, non
pas scule, mais accompagnée dans son pelerinage par celui-la méme
qui marchait vers Emmaiis avec les deux disciples. Il est la, mais
sa présence est mystéricuse et ne se laisse jamais fixer, localiser.
Sa présence n’est plus celle de I'Incarnation. » Siége d’une présence
partielle, ’Eglise visible tend 4 un au-deld d’elle-méme qui est le
Royaume des cleux, a l'invisible communauté ou le Christ regne
vraiment en maitre. « Les croyants, dit aussi M. Leenhardt, sont
les membres du Christ et non les membres de PEglise (visible)...
L’Eglise (visible) conduit a lui, non a elle. On passe par elle, mais
on la dépasse afin de le rencontrer.» (S. E. U., p. 88-89.)

Elle est Peffet de la parole missionnaire, adressée de facon per-
sonnelle a l'individu. « L’Eglise, qui est une réalité communautaire,
commence 4 l'individu, comme Porganisme commence a la cellule.
Elle n’est pas encore tant que le croyant est considéré dans son
individualité ; mais elle ne sera jamais sans les croyants individuels
qu’elle groupe en un corps » (p. 80). C’est par les croyants que ’Eglise
commence, et ils sont de méme pour quelque chose — ils sont de
- méme pour une part capitale — dans son extension. Ils ont obéi

a Pappel: Venez! Ils obéissent a Pordre: Allez! Parce qu’ils ont
obéi a Pappel qui les invitait & venir, ils obéissent a Pordre mission-
naire. « C’est dans la mesure ou ils sont d’authentiques croyants
qu’ils sont d’authentiques apétres. » (p. 68). Cela vaut pour Pierre.
Cela vaut pour les Douze indépendamment de toute action sacra-
mentelle, par la vertu d’une parole qu’aura accompagnée, en chacun
d’eux, le libre témoignage du Saint-Esprit. L’activité missionnaire,
essentiellement liée a I’Evangile, complete, par ’établissement de



154 MAURICE NEESER

relations nouvelles entre les hommes, ou par leur rétablissement,
le rétablissement des relations originelles de Pére a fils antérieure-
ment opéré. Retrouvée dans les relations individuelles avec Dieu,
la communion est retrouvée dans les relations entre les hommes
(cf. p. 68-69; 78).

Il est entendu qu’un certain ordre institutionnel est indispensable
a PEglise. «La spontanéité des charismes ne peut jamais faire oublier
que Dieu est un Dieu d’ordre, ainsi que saint Paul le rappelait aux
Corinthiens» (I Cor. x1v, 33, 40). Mais Pordre institutionnel n’a
jamais dans I'Eglise qu’un réle «ancillaire». I1 y a pour I’Eglise
danger mortel & lui attribuer un réle créateur. « Tout raisonnement
est faux, toute attitude vicieuse, qui tendraient a affirmer que les
formes sociologiques... ont une réalité propre, indépendamment des
hommes dont la foi fait des membres vivants du Christ. Il faut se
garder contre la légitime accusation de prendre P'effet pour la cause,
la manifestation pour Pessence. Les formes sociologiques et litur-
giques manifestent la réalité de PEglise; elles ne la constituent
point. Si indispensables qu’elles soient, elles ne sont pas plus ’Eglise
a elles seules que le corps n’est ’homme. La vie d’'un homme se
manifeste nécessairement dans et par son corps; mais quand le
corps reste seul, on n’a plus qu'un cadavre.» (S. E. U., p. 79.)

L’expérience ecclésiale sera signalée et scellée par la communion
eucharistique. Mais ce qui la constitue vraiment, ce sans quoi la
communion eucharistique, n’ayant rien a signaler ni a sceller, n’a
aucune raison d’étre ou n’est qu’'une forme vide, voire dangereuse,
c’est la communion spirituelle et les. conséquences que comporte
cette communion pour Pattitude de 'Eglise vis-a-vis de la nature
et de Phumanité. Cette hiérarchie ressort d’indications néotesta-
mentaires, générales sans doute, mais tres claires et contre lesquelles
ne sauraient prévaloir les appuis qu’un certain nombre de textes
isolés offrent a la these sacramentelle. Vu de haut, lu sous I’angle
ou il apparait (comme d’ailleurs la Bible entitre) en sa véritable
portée, le Nouveau Testament montre comment cette forme litur-
gique qu’est la sainte Céne est provoquée par une réalité qui la
préceéde dans la vie quotidienne, et qui est la réelle communion de
Pamour. L’institution rituelle vient ensuite, précieux complément,
signe émouvant et sceau de la communion fraternelle réelle. L’expé-
rience ecclésiale ne sera complete que par elle, mais c’est a la suite
qu’elle se range : la liturgique fraction du pain aprés la fraternelle



L'EXPERIENCE ECCLESIALE 155

mise en commun des biens, celle-ci étant le résultat d’une prédication
entendue et écoutée.

Il en est ainsi dans I’Eglise décrite par les Actes des Apbtres :
«Ils persévéraient dans D’enseignement des apdtres», est-il dit
d’abord ; « dans la communion fraternelle », ajoute Pauteur sacré;
et enfin « dans la fraction du pain et dans les pridres » (Actes 11, 42).
Ou encore — c’est le méme rythme: « Tous ceux qui croyaient
(ceux qui acceptaient la parole) étaient dans le méme lieu»; «ils
avaient tout en communy, et c’est dire qu’ils exercaient la charité
fraternelle ; «ils rompaient le pain dans les maisons», conclut le
passage, faisant allusion a Dlapparition du rite (Actes 1v, 44-46).
Soulignons ce classement : d’abord le message qui a provoqué la
foi, ensuite le service fraternel, en troisi¢me rang le rite.

Il semble bien que, dans les épitres pauliniennes, certains passages
— tel I Cor. x, 14-22 — soient le reflet d’une influence sacramentelle.
Plus précisément, c’est la notion du sacrement efficient par lui-
méme qui y transparait. Influence, selon de nombreux historiens,
des cultes mystiques de 1’Orient, ou, de fagon plus générale, de la
croyance de toute I’antiquité a la vertu magique des actions sacrées.
L’apdtre, rattachant les maladies et les infirmités des chrétiens de
Corinthe au fait qu’ils usent du rite «sans discerner le corps du
Seigneur» (I Cor. x1, 27-30), parait admettre cette conception. Ou
peut-étre constate-t-il qu’elle n’a pas disparu de P'Eglise dont il
s’occupe et estime-t-il qu’il faille en tenir compte. Il la spiritualise,
disent Goguel et Monnier ®. De fagon complete ? C’est douteux.
Mais comment voir dans ces rares vestiges la pensée essentielle et
définitive du converti de Damas, du grand prédicateur du salut par
la seule grice, de I’écrivain sacré dont les lettres aux Galates et aux
Romains sont a Porigine de la Réforme, a celle des grands mouve-
ments de réveil, et demeurent la charte inébranlée de tous les élans
missionnaires qui ont pour but (a travers la conversion individuelle
‘due a la parole que valorise le Saint-Esprit) la préformation des
communautés de croyants ?

Si, de méme, certains textes de saint Jean sur Peucharistie — et
sur le baptéme aussi — ceux du chapitre six du quatriéme évangile

(*) Le Nouveau Testament, traduction nouvelle avec notes, Payot, Paris. Note
sur I Cor. x1, 30. — Ce que montrent avec évidence les versets 11 & 22 de ce cha-
pitre, c’est que, considérée sous cet angle, par une communauté qui n’a pas subi
une suffisante préformation missionnaire, I'eucharistie peut s’allier & de tristes
désordres.



156 MAURICE NEESER

en particulier, peuvent étre interprétés en faveur de la théorie sacra-
mentelle, on sait assez qu’il est I’apdtre de amour. C’est en pensant
a cet amour que Jean-Baptiste s’écrie: « Voici 'agneau de Dieu,
qui dte le péché du monde. » L’Evangéliste lui-méme le célebre en
disant : « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique
afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu’il ait la
vie éternelle. » En eux-mémes de tels passages supporteraient, a la
rigueur, Pexégese institutionnelle. Rien en eux ne se prononce,
directement, contre I'idée en vertu de laquelle les mérites de Jésus-
Christ nous parviendraient par la voie du sacrement d’abord et sur-
tout. Mais aucune subtilité théologique ne saurait s’affirmer victo-
rieusement contre Pinterprétation des Eglises basées sur ’enseigne-
ment biblique central de la souveraine grice. Et I’expérience ecclé-
siale la plus conforme a cet enseignement sera celle qui reconnait,
dans la communion en Jésus-Christ, la primauté, sur le rite, de I’en-
tente spirituelle et du quotidien service.

Si le rite sacramentel n’en était pas la source premiére, nous
laisse-t-on entendre, la communion fraternelle se résoudrait en
simple sympathie naturelle (S. E. U., p. 16-18). Il reste a le prouver
et 3 montrer que la parole missionnaire et le Saint-Esprit, qui daigne
a Poccasion Pappuyer, sont simple affaire de nature. Qui donc se
chargera de cette démonstration ? Et pourquoi, d’ailleurs, tant
d’anxiété a I’égard des sources de la charité ? La voyez-vous dans le
ceeur du Christ lorsqu’il dit la parabole du Bon Samaritain, ou
lorsque, s’agissant du jugement dernier, il ouvre le Royaume des
cieux a ceux qui, en la personne « d’un des plus petits d’entre ses
freéres », lui ont donné a manger, a boire, et P'ont recueilli, vétu,
visité ?

Une autre crainte, chez les partisans de la primauté de la com-
munion sacramentelle, c’est que la charité, si elle ne reposait pas
sur le rite, ne flt entre les croyants un lien trop fragile (S. £. U.,
P- 144). Le lien sacramentel universellement recherché au travers
de tant de siécles aurait-il donc manifesté une force d’airain ? Aurait-
il, associant son infaillibilité a la prétendue infaillibilité¢ du dogme,
assuré 'unité réelle des chrétiens, écarté d’eux et du monde la dis-
corde et les guerres ?



L'EXPERIENCE ECCLESIALE 157

Il y a bien des raisons de penser que seul 'autel de unanimité,
de la vaillance et de I’abnégation, celui que I’Evangile ordonne
et donne d’élever tous les jours « dans les ruelles et sur les places »
soit dans P’avenir le centre d’un cecuménisme vrai et viable.

C’est en tout cas dans la communion dont il est le centre qu’est
aussi le centre de P’expérience ecclésiale.

Et celle-ci — mais je ne fais ici que recommander la chose a la
réflexion des réformés — pourrait bien étre, jaillissant chez nous
aussi au travers de tous les sitcles et maintenant encore, I'une des
sources de la connaissance et de la définition de 'Eglise.

Maurice NEESER.



	Notes sur l'expérience ecclésiale

