Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance a M.
Emile Brunner

Artikel: Implications sociales du message néo-testamentaire
Autor: Menoud, Philippe-H.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380527

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IMPLICATIONS SOCIALES
DU MESSAGE NEO-TESTAMENTAIRE

Dés l'instant o PEvangile est mis en cause dans la discussion
des problemes dits sociaux, il court le méme risque qu’au niveau de
maintes controverses théologiques : celui d’étre gravement déformé,.
La générosité de la plupart des intentions sociales, souvent incon-
testable, ne peut nous dispenser de les examiner avec une prudence
réfléchie.

Les accommodements multiples qu’on impose a Jésus et a son
ceuvre sont propres a nous étonner, par leur extréme bigarrure
d’abord. Quelle variété, quelle complexité ! Que reste-t-il de la per-
sonne du Christ lorsqu’elle est soumise a des sollicitations si diver-
gentes et si contradictoires ? Faut-il, par exemple, voir dans le Fils
de Dieu un réformiste ou un révolutionnaire ? Le christianisme tel
que l’ont congu les pionniers du socialisme frangais (Fourier, Proudhon,
etc.) a-t-1l des rapports fonciers avec la religion qu’ont critiquée
et attaquée Marx, Engels ou Lénine ? Vaut-il la peine de rajeu-
nir cette religion pour en faire le Nouvean christianisme que réclamait
Saint-Simon ! Ou faut-il, au contraire, emprunter les schémas du
matérialisme dialectique et considérer la religion comme une super-
structure, un dérivé dont l'importance ira diminuant, au fur et a
mesure que s’accomplit ’émancipation prolétarienne et que s’édifie
la cité socialiste ? Entre Jésus apdtre du prolétariat, du socialisme,
des syndicats, du communisme, des coopératives, de la démocratie
économique, que choisir ! Et comment choisir ?

Nous ne pouvons sortir d’embarras qu’en refusant de répondre.
Non point par manque de courage, mais parce que nous estimons



IMPLICATIONS SOCIALES DU N. T. 129

que ces questions sont placées dans une perspective qui les prive
de sens. Aucune des qualifications sociales qu’on applique & Jésus-
Christ n’est complétement illégitime ; aucune n’est convenable.
Aucune n’épuise la richesse du don que Dieu nous a fait en son Fils.
Nous ne pouvons refuser a personne le droit de voir en Jésus-Christ un
précurseur du communisme, mais NOUS Ne CONNAiSSONS aucun corps
de doctrine susceptible d’intégrer le christianisme, de le modeler
pour lui conférer une portée sociale exhaustive. Il ne nous est pas
loisible de laisser I’Evangile s’absorber dans les « principes du monde »
(Col. 11, 8), alors qu’il serait peut-&tre plus agréable, convenons-en,
d’opter une fois pour toutes et de donner notre adhésion a telle
ou telle solution jugée définitive.

Cependant, notre fidélité est ici mise en jeu. Face a des construc-
tions souvent rigoureuses et cohérentes, le chrétien doit consentir
a vivre dans un grand dénuement, et, apparemment, dans une grande
détresse, car ce que Dieu lui dit n’est pas logiquement ordonné (.
Au surplus — il est presque superflu de le rappeler — la tiche de
PEglise ne consiste pas a élaborer une théorie de la société, et moins
encore a essayer d’appliquer le systéme qui porterait son estampille.
Nous disons cela pour exprimer la conviction qu’il n’y a pas, dans
le Nouveau Testament, une pensée sociale formulée explicitement (2),
Il s’y trouve en fait des données éparses au sujet de I’argent, des
richesses, du travail, du salaire. On pourrait les relier, pour en faire
la substance d’un traité chrétien d’économie politique ou de socio-
logie. Mais de redoutables problemes d’herméneutique se poseraient
immédiatement. Serait-ce respecter le message évangélique que
d’extrapoler sans mesure et de faire « parler les silences », comme le
dit M. Leenhardt ? ®

Nous n’en sommes pas réduits, cependant, a épiloguer sur quelques
indications occasionnelles, éparpillées dans les évangiles et dans les

Y

(1) «Ce n’est pas la une solution que I'on apporte ex cathedra a tous les pro-
blémes économiques, c’est quelque chose qui se fait jour aprés jour dans notre vie
d’abord et qui tend a transformer progressivement les institutions oi nous sommes,
et pas nécessairement vers un meilleur fonctionnement, vers plus de richesse ou
de sécurité pour tous.» Jacques ELLui, dans le recueil collectif : Pour une économie
a la taille de 'bomme. Geneve, éd. Roulet, 1947, p. 57.

(%) Jésus n’est ni un Solon, ni un Moise ou un législateur, et encore moins le
champion d’un nouvel ordre économique. Emil BRuNNER, Grundlagen christlicher
Wirtschaftsordnung, Zurich, 1942, p. 3.

(3) Franz-J. LEENuARDT et Alfred PrrreT, Le chrétien devant le travail. Genéve,

10941, p. 21.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXxXvii1 (N° 155, 1950) 9



130 EDOUARD MAURIS

épitres. Ce qui nous est dit de ’argent ou du salaire a certainement
une valeur pour nous, mais dans la mesure seulement ol Pon relie
ces affirmations a des centres de référence, a des thémes majeurs
qui traversent le Nouveau Testament dans son ensemble.

Nous nous bornerons a examiner succinctement quatre de ces
thémes fondamentaux, les éléments pratiques n’étant évoqués qu’a
titre d’exemple ou d’illustration.

I. LA REALITE CHARNELLE DE LA REVELATION

Il faut d’emblée souligner a quel point cette réalité est contrai-
gnante pour les chrétiens, et insister sur 'effort que nous devons
faire pour ne point la fuir, mais I’accepter. A cet égard, il importe
de dénoncer certaine mani¢re de s’appuyer avec prédilection sur les
passages bibliques prétendus spiritualistes. L’Ecriture devient alors
un réservoir d’alibis ; on y trouve, a bon compte, la justification de
toutes les dérobades, notamment celle qui consiste a bloquer nos
jugements moraux dans la dichotomie Esprit-matiere, puis a s’évader
dans un angélisme apparemment distingué, a ’abri des morsures de
la réalité sociale.

L’Eglise a toujours eu beaucoup de peine a admettre que la vie
matérielle dépendait aussi de la puissance de Dieu, et que Dieu est
intéressé par la maniére dont nous le servons « pendant que nous
sommes dans ce corps» (II Cor. v, 9). Nous n’en voulons pour preuve
que lattitude de Luther, a propos de la quatritme demande de
Poraison dominicale, concernant le pain quotidien,

Dans le Grand Catéchisme, Luther déclare que cette priere s’ap-
plique a notre vie enti¢re dans le monde. Et il faut entendre par vie
non seulement les ressources nécessaires a notre corps, mais toutes
les relations avec nos semblables, notre comportement journalier
dans la société. Nos besoins les plus concrets sont donc énumérés
devant Dieu : qu’il nous donne le manger et le boire, des habits,
une maison, la santé, les fruits et les récoltes; qu’il protége notre
famille : femme, enfants, domestiques ; qu’il bénisse notre travail ;
qu’il nous accorde des voisins fideles et de bons amis ; qu’il remplisse
de sagesse et de force ’empereur, les rois et les princes, les seigneurs,
les autorités et les magistrats, afin qu’ils exercent le pouvoir comme
ils le doivent et qu’ils remportent la victoire sur les Turcs .

(*) Voir les textes allemand et latin dans J. T. MULLER, Die symbolischen Biicher
der evangelisch-lutherischen Kirche, Giitersloh, 1900, p. 475-476.



IMPLICATIONS SOCIALES DU N. T. 131

Luther décrit admirablement la situation sociale du chrétien
dans ce qu’elle a d’enchevétré. On ne saurait lui reprocher de sous-
estimer I'importance du probleme. Mais voici un autre son de cloche.
Dans 'un de ses nombreux commentaires au « Notre Pére », il déclare
brievement : « Le pain est notre Seigneur Jésus-Christ, qui nourrit
P’4me et la console».

Ce rétrécissement est caractéristique @. Il annonce la timidité
dont I’Eglise donnera tant d’exemples par la suite, le repli auquel
elle se résout avec une facilité devenue habituelle.

I’Eglise a injustement méprisé le monde lorsqu’elle a consenti
a ne s’occuper que de ’dme des hommes, « & étre seulement I’Eglise
des 4mes, ’Eglise refuge des belles Ames, telle que la concevait et
la tolérait la bourgeoisie libérale et cultivée ». @ Or ’homme, créa-
ture de Dieu, n’est pas une 4me; c’est un étre en qui ’dme doit
triompher (cf. Mat. xvi1, 26), mais ce n’est pas une créature qui doit
vivre comme si elle n’avait pas d’attaches charnelles. Les paroles
de Jésus relatives au Jugement dernier n’évoquent pas des détresses
abstraites : « J’ai eu faim, j’ai eu soif, j’étais nu, malade, en prison »
(Mat. xxv, 35). Il est faux de croire qu’il suffit de consacrer a Dieu
une part de nous-mémes, I’dme, car ’exigence de Dieu s’adresse a
la vie de ’homme dans sa totalité (cf. I Thess. v, 23), et non 4 un
illusoire secteur privilégié de notre nature. Nous approuvons plei-
nement M. Mehl lorsqu’il dit: «... cessons de penser que I'Eglise
peut contribuer au salut des 4mes, si elle abandonne P’étre charnel
aux puissances de ce monde. Une Eglise qui ne se sent plus respon-
sable de la cité a déja démissionné...». @ Oui, Eglise parle a
Phomme que décrit Luther, qui a des voisins, des amis, des conci-
toyens, une patrie menacée par le Turc. Elle est liée au monde,
elle a envers lui des obligations inéluctables (5).

() Eine kurze Form des Vaterunsers, W. A. 7, p. 223.

(*) Il y aurait d’autres textes fort intéressants a relever sur cette oscillation
de la pensée de Luther & propos du mot pain dans I'oraison dominicale. L’inter-
prétation largement matérielle qu’il semble préférer au début fait place peu 4 peu
4 une conception symbolique et spirituelle, soulignant la présence surnaturelle

\

du Christ dans la sainte Céne. Voir a ce sujet Der kleine Catechismus, W. A. 301,
p- 374-375, note.

(3) Roger MeuL, Le message politique de I'Eglise a Ibeure actuelle, dans le
Christianisme social, avril-mal 1946, p. 112.

(4) Ibid., p. 113.

(5) C'est ce que les pires ennemis de I'Eglise ont réguliérement contesté. Lors
d’un discours radiodiffusé pour le Nouvel-An 1938, Goebbels déclarait : « Les ecclé-



132 EDOUARD MAURIS

Cette responsabilité découle directement de I’Incarnation, a
Pégard de laquelle nous nous conduisons souvent comme des
docétes @, La Parole a été faite chair, pourtant, dans un monde
ou foisonne la matiere la plus opaque et la plus gluante. Il est done
exclu que nous soyons appelés a livrer un combat « pur»; notre
lumiére doit briller a la mani¢re d’une lampe qu’on expose, qu’on
place sur un support (Mat. v, 15). Ce que dit Jésus dans la nuit de
Gethsémané (Mat. xxvi, 41), ce que déclare Paul aux Galates (v, 17)
est suffisamment net : la chair est en nous le lieu de la résistance a
PEsprit. Mais il ne s’agit pas de supprimer la chair pour supprimer
Pobstacle ; il s’agit de permettre a Esprit de « nous aider a nous
rendre maitres de notre faiblesse » (Rom. vir, 26).

II. LA PERSPECTIVE DU ROYAUME

Le Royaume de Dieu donne a l’espérance chrétienne son centre
de gravité, et c’est au nom de cette espérance que I’Eglise se doit
d’examiner sa situation et sa tdche présentes. Dans le Nouveau
Testament s’accomplit cette révélation du Royaume dont 1’Ancien
Testament contient les prémices. Le régne de Jésus-Christ a com-
mencé (I Cor. xv, 24), et la communauté des fideles vit dans l'attente
du jour ou cette royauté ne sera plus cachée, mais démontrée ouver-
tement et définitivement. Si peu évidente qu’elle soit, la royauté
du Christ n’en est pas moins certaine. Le chrétien n’acceéde a cette
certitude que par la foi, sans avoir besoin de preuves. Il se souvient
de la parole du Maitre : « Toute puissance m’a été donnée au ciel
et sur la terre» (Mat. xxvrir, 18).

Contrairement a ce qui s’est passé trop fréquemment, cette visée
eschatologique oblige le croyant a rester dans le monde, a se sentir
solidaire du monde, & ne pas le juger précipitamment. Le monde est
rebelle, il ne veut pas écouter ce qui lui est dit, ni croire ce qui lui
est annoncé, ni accepter ce qui lui est offert en Jésus-Christ, mais

siastiques qui se mélent de politique devraient se souvenir que leur seule téche
est de préparer les 4mes & 'autre monde, en laissant les affaires de ce monde-ci
a PEtat totalitaire.» Cité par D.G. M. Parrick, Reconstruire, mais sur quelles
bases ? Genéve, éd. Labor, p. gI.

(*) Cf. Walther Lurtui, Die soxiale Frage im Lichte der Bibel. Zollikon-Verlag,

1947, P- 4-



IMPLICATIONS SOCIALES DU N. 7. 133

cette hostilité permanente ne saurait dispenser les chrétiens de
témoigner en pleine mélée. Ils sont les seuls a pouvoir dire au monde
les seules choses essentielles, a savoir que Jésus-Christ est mort
pour sauver le monde (Jean xi1, 47), qu’il a porté tous les péchés
sur la croix, et que, « par ce seul acte de justice, la justification qui
donne la vie s’étend aussi 4 tous» (Rom. v, 18).

Le témoignage des chrétiens aura toujours un caractére inté-
rimaire, qui vient des conditions dans lesquelles il est vécu. L'Eglise
n’attend pas du monde qu’il se convertisse entiérement, au point
de s’identifier a elle ; d’autre part, ’Eglise sait qu’elle n’est pas le
Royaume, et que le Royaume ne sera pas un prolongement embelli
de PEglise combattante (0. Cela comporte deux conséquences :

I. Nous ne lions pas notre témoignage aux succes ou aux défaites
qui jalonnent nos efforts. Dans ce sens, I’Eglise est incapable d’aucun
progres, et ses conquétes sont toujours précaires. La source des
initiatives de I’Eglise dans le domaine social est la méme que celle
qui commande I’action missionnaire : « Nous avons mis notre espé-
rance dans le Dieu vivant» (I Tim. 1v, 10).

2. Contrairement a ’Eglise romaine, qui se prend pour le vesti-
bule du Royaume, et qui ne voit entre elle et lui aucun hiatus, nous
croyons que le Royaume surgira comme un événement inédit, c’est-
a-dire non seulement imprévisible (Mat. xx1v, 27, 36), mais totale-
ment autre. Jésus ne donne pas une description de son avénement,
mais des signes qui doivent tenir les hommes en état de veille et
d’alerte. . _

S’11 est vrai qu’il n’y aura de paix et de justice que dans le
Royaume, il est vrai également que Pattente de ce Royaume ne
justifie nullement l’inaction et la passivité. Car si les chrétiens
affirment qu’ils ont pour Roi Celui qui est le Juste (Actes 111, 14 ;
I Jean 11, 1), il faut que cette justice se répercute en eux et rayonne
autour d’eux. Sinon, personne ne les croira.

La faim et la soif de la justice, qui sont a la base de toute action
sociale dans ’Eglise, dépendent étroitement de la vision du Royaume.
Pour reprendre I'expression de M. Cullmann, nous travaillons, non
pour faire venir le Royaume, mais parce que le Royaume viendra.
Ainsi, nous sommes préservés et de lorgueil et du désespoir.

(\) Cf. Die soziale Botschaft der Kirche, p. 18. Editeur : Schweizerischer Evan-
gelischer Kirchenbund, 1943.



134 EDOUARD MAURIS

IT1I. .o mistricorDE DE DIEU

Dieu nous a donné plus et mieux que la justice ; il nous a donné
le Juste, son propre Fils. Nous connaissons la justice de Dieu par la
vie, la mort et la résurrection de Jésus-Christ. A vrai dire, nous ne la
connaissons pas comme on prend connaissance de textes qui réglent
Padministration des justices humaines. Cette justice de Dieu est un
acte, par lequel nous sommes ramenés a son amour (Rom. 11, 23).

Devant les difficultés inextricables relatives au fondement de la
justice des hommes, devant 'impossibilité de trouver une base solide
sur laquelle édifier les relations entre les individus, les classes, les
races et les nations, il appartient aux chrétiens d’affirmer que ce qui
doit prévaloir, c’est ’amour. L’amour seul peut empécher la justice
de se durcir en une pratique formaliste, de devenir une justice quant
a la lettre, comme c’était le cas chez les Pharisiens,

Si la miséricorde est l'inspiration fondamentale de notre action
sociale, est-1l besoin de relever que c’est a cause de I'amour qu’il
nous a témoigné que Dieu nous demande d’aimer a notre tour ?
C’est la révélation de ’amour divin qui nous permet d’aimer, puisque
nous n’arriverions jamais a 'amour par nous-mémes : ¢ Ce n’est pas
nous qui avons aimé Dieu, c’est lui qui nous a aimés et qui a envoy¢
son Fils» (I Jean 1v, 10); notre, philanthropie ne peut étre qu’une
réponse a la préalable philanthropie de Dieu (cf. Tite 111, 4).

IV. LA DIiGNITE DE L’HOMME

La vie que ’homme a regue est sans cesse menacée, et la sauve-
garde de la vie d’autrui est une conséquence de I'amour qu’on a
pour Dieu et pour son prochain.

Le chrétien est obligé de lutter contre tout ce qui provoque la
corruption ou la destruction de la vie, ce que nous appelons d’un
mot : ’asservissement. Il vit dans un monde qui fait de lui, presque
fatalement, un asservi ou un asservisseur. Dans un cas comme dans
Pautre, la volonté de Dieu est méprisée, la dignité de ’homme bafouée.

La forme la plus courante de I’asservissement est ce que la Bible
nomme le souci (Mat. v1, 25, 31, 34), dérivé a son tour de "amour des
richesses. Par la est posé le probleéme de 'argent et de la propriété.

Il nous semble exclu de porter d’emblée sur I’argent une appré-
ciation massive et unilatérale, car c’est une réalité a laquelle s’ap-
plique un jugement ambivalent. L’argent peut avoir de lutilité,



IMPLICATIONS SOCIALES DU N. T. 135

et les croyants ne craignent pas de s’en servir (cf. Actes 1v, 34, ou
le récit des pites de la veuve, Marc xi1, 42). Ailleurs, il est condamné
avec une netteté péremptoire, non point a cause du pouvoir de
disposition économique qu’il représente, mais parce qu’il est une
source de corruption (exemples du jeune homme riche, Mat. xix,
16-22, du riche propriétaire, Luc x11, 16-21). Et nous nous conten-
terons de mentionner les séveres avertissements de Jésus (Luc vi,
24, Mat. vi, 19, 24), qui sont résumés par I’apétre Paul : « L’amour
de Pargent est la racine de tous les maux» (I Tim. vi, 10).

Dans chacun de ces passages, il s’agit moins de I’argent envisagé
intrinséquement que des ravages opérés dans le cceur des hommes
par la cupidité, qu’elle soit satisfaite ou encore inassouvie (I Tim.
v1, g). La possession des biens est la tentation la plus banale et la
plus redoutable a la fois; c’est elle qui le plus facilement éloigne
I’homme de son Dieu, et le rejette vers 'idolatrie. De 1a jaillit, dans
les Psaumes puis dans les Evangiles, une remarquable dialectique
4 propos des riches et des pauvres.

Remarquons que sur ce point Jésus ne se prononce pas avec
exclusivisme. Aux riches, le Royaume des cieux n’est pas fermé;
il est d’un acces difficile (Mat. x1x, 24). Les pauvres y entreront
plus aisément. Ce n’est pas que Jésus fasse de la pauvreté une vertu
en soi, qu’il idéalise les pauvres, car ils sont pécheurs comme les
riches et ils ont comme eux besoin du pardon. Mais Jésus les crédite
constamment d’une réceptivité spirituelle qu’il refuse aux riches.
Les pauvres sont beaucoup moins exposés aux risques de l’endur-
cissement ; ils sont moins soucieux, plus disponibles, plus perméables,
mieux situés pour s’amasser des trésors dans le ciel W. Les pauvres
sont protégés de la séduction des richesses, dont lJa parabole du
semeur dit qu’elle étouffe la Parole (Mat. xi11, 22). Ils ne mettent
point leur confiance dans une richesse «incertaine» ou «injuste »
I Tim. vi, 17; Luc xvi, 11).

Néanmoins, ces déclarations si catégoriques n’enlévent rien a
notre these de tout a ’heure. Le Nouveau Testament ne s’intéresse
pas a Pargent comme tel ; et alors méme que nous vivons actuelle-
ment dans une civilisation liée au capitalisme, qui jugule I'individu

(1) Elle est bien frappante, cette phrase que Charles-Louis Philippe met dans
la bouche du Christ : « Il n’est pas nécessaire d’étudier la question. Je sais, les yeux
fermés, que ce sont les pauvres qui ont raison.» « Bulletin mensuel» de la Guslde
du Livre, aoit 1947, p. 218.



136 EDOUARD MAURIS

d’une facon si insidieuse et si complete, il ne faudrait pas outrepasser
ce que dit I’Ecriture pour tomber dans un fétichisme qui s’en prend
aux choses (’argent, l’or, la monnaie, le capital, etc.). Il y a lieu
d’aborder ce probléme dans lesprit du Nouveau Testament, qui
ne traite pas abstraitement la « question sociale», mais qui parle
de Phomme dans le concret de sa vie devant Dieu et dans le monde.

Le refus de tirer du Nouveau Testament une technicité nous
est dicté par une constatation qui nous parait décisive : la volonté
de Dieu s’applique a 'homme comme conscience, et non a des objets.
C’est toujours ’homme qui est en cause. Les réalités matérielles au
milieu desquelles il se meut ne sont pas négligeables, mais elles n’ont
de valeur que par rapport a I'homme, créature de Dieu. Clest ce
que Jésus affirme dans le raccourci d’une extraordinaire densité :
« La vie est plus que la nourriture» (Mat. vi, 25). On retrouve par-
tout cet accent posé sur ’homme: « L’ouvrier est digne de son
salaire » (Luc x, 7) — c’est Pouvrier qui doit étre rémunéré, non
le travail; « L’amour de P’argent est la racine de tous les maux»
(I Tim. v1, 10) — la source du mal réside dans un appétit, un désir
humains, non dans la chose elle-méme.

Cette assertion se vérifie lorsqu’on aborde d’autres problémes
sociaux, comme l’esclavage, le travail, ou I’épargne.

Les textes principaux concernant Pesclavage (I Cor. vii, 20-24,
Philémon) montrent qu’il n’y a, dans la pensée de I’apétre, ni appro-
bation, ni condamnation de I’esclavage considéré dans son principe.
Chacun doit rester dans la condition o il se trouvait quand il a
regu vocation. Soit. Mais la vocation n’est pas une détermination a
I’état d’esclave, de sorte que Pesclave qui cherche a s’affranchir ne
transgresse nullement un ordre divin. La vocation dépasse toute
situation sociale et elle doit en transformer le sens, pour Pesclave
et, bien entendu, pour le maitre ®,

Le travail est recommandé (II Thess. 111, 10) ; il nous empéche
de tomber a la charge de nos freres (I Thess. 11, g) ; il doit nous rap-
porter un salaire suffisant (Luc x, 7). Mais le gain, le produit du
travail ne peuvent étre pris comme des justifications de notre labeur ;
« pourvu que nous ayons la nourriture et le vétement, nous devons
nous en contenter » (I Tim. vi, 8). I1 faut donc travailler pour obéir

() Cf. Hans WEIDMANN, Die soziale Botschaft des Neuen Testaments, dans les
Mitteslungen der sozialen Studienkommission der Schw. Ref. Pfarrverein, Bern-
Biimpliz, mai 1943, n° 64, p. 360-361. :



IMPLICATIONS SOCIALES DU N. T. 137

a Dieu, non pour récolter I’épitaphe que mériterait aussi n’importe
quel cheval de labour : le travail fut sa vie. Quand Jésus donne en
exemple « les lis des champs qui ne travaillent ni ne filent » (Mat. vi,
28), il veut seulement mettre en garde contre le souci qui détourne
Phomme de sa vocation ; il ne fait pas une apologie détournée de
la paresse (.

Relevons enfin que JPépargne, couramment envisagée dans nos
milieux ecclésiastiques comme un devoir et une vertu, n’est pas
mentionnée dans Je Nouveau Testament, si ce n’est le @edopévwg
de II Cor. 1x, 6, dont la tournure est péjorative : « Celui qui s¢éme peu
moissonnera peu.» @

En conclusion, nous dirons que les implications sociales du Nou-
veau Testament se profilent sur deux lignes, constituent deux séries
d’inégale importance. '

La premiere est faite de tous les renseignements pratiques qui
sont nombreux dans I’Ecriture, qui ont certainement une significa-
tion sociologique ou économique, mais qui sont si fragmentaires
qu’il est impossible de les ériger en un systéme vraiment structuré,

Dans la seconde série, on trouve, rassemblés, les grands thémes
— nous en avons relevé quatre parmi d’autres — qul concernent
non l'engagement partiel de ’homme dans un secteur de son acti-
vité, mais ’homme méme engageant son existence devant le Dieu
vivant. Clest ici que le message néo-testamentaire nous est livré
dans sa force et son exactitude ; au dela des données morales, psy-
chologiques, sociales ou autres qu’il recele, il nous rappelle ce que
Dieu a fait en Jésus-Christ pour sauver le monde, et il nous montre
que seules cette action et cette présence de Dieu sont signifiantes.
Les membres de I’Eglise, loin d’esquiver les problémes de la vie
sociale, doivent en reconnaitre Pacuité et 'urgence ; toutefois, ils
ne les abordent point en eux-mémes et pour eux-mémes, mais ils
les rattachent radicalement a Pceuvre de Dieu. Car c’est a partir
de Dieu que notre vie acquiert ses dimensions véritables et que nos
actions sont possibles, au titre d’une fidélité donnée en réponse a
PAmour. « Tu dois devenir autre, dit Luther @), non en agissant et
en parlant autrement, mais en devenant un homme né a nouveau. »

Edouard MAURIS.

(") Cf. LEeNHARDT et PiTTET, 0p. cit., P. 24.
(*) WEIDMANN, 1bid., p. 362.
(3) Predigt am Trinitatisfeste (27 mai 1526), W. A. 20, p. 417.



LA DEFINITION DU SACREMENT
SELON LE NOUVEAU TESTAMENT

Le mot de sacrement est étranger au vocabulaire du Nouveau
Testament. Les premiers chrétiens ne disposent d’aucun terme
général et spécifique pour désigner ensemble le baptéme et Ieucha-
ristie. C’est Tertullien qui a introduit le mot de sacrement dans la
langue de ’Eglise. Les siécles qui ont suivi se sont chargés de donner
4 ce terme une certaine empreinte théologique et philosophique,
de sorte qu’aujourd’hui le mot de sacrement fait aussitot surgir
dans nos esprits le probléme de la relation entre la forme et la matiere,
entre la réalité spirituelle et la substance, entre le surnaturel et la
nature. Le mot de sacrement nous entraine sur Je terrain du dualisme
métaphysique.

Au contraire, la pensée du christianisme primitif est dominée
par un dualisme historique, par 'opposition de deux mondes, le
monde présent, qui passe, et le monde nouveau, qui est présente-
ment le monde 4 venir. Soulignons qu’aux yeux du Nouveau Tes-
tament le monde 4 venir est, comme tel, une réalité exclusivement
eschatologique ; la puissance qui détermine ce monde, I’Esprit, est,
lui, déja actif dans le temps présent, mais le monde a venir ne s’éta-
blira que lors de la disparition du monde présent. C’est dans ce
cadre temporel qu’il faut placer les sacrements pour comprendre le
sens que leur donne I’Eglise naissante.

Les premiers croyants vivent du souvenir de la présence réelle
et temporaire du Christ, durant 'incarnation, et de I’attente de la
présence réelle et définitive du Christ, des sa parousie, laquelle



DEFINITION DU SACREMENT 139

marquera ’avénement du monde & venir. Mais les fideles ne vivent
pas seulement de ce souvenir et de cette espérance. Le Christ qui
a habité parmi eux pour un temps et qui doit « arriver dans la gloire »
au jour que le Pére connait, est un absent présent, doublement pré-
sent, D’abord par PEsprit qui réside dans ’Eglise et dans les fideles ;
ensuite par le moyen de ces signes de sa présence et de son action
que sont le baptéme et ’eucharistie. Ces deux sacrements, en effet,
signifient que ceux qui les regoivent entrent, par eux, dans une
communion avec le Christ aussi réelle et aussi salutaire que la com-
munion qui a existé entre le Christ et les premiers disciples au temps
de P’incarnation. Cette communion signifiée n’est elle-méme que
Panticipation et I’annonce de la communion réelle et parfaite qui
unira le Christ aux siens dans le régne de Dieu.

Le baptéme «au nom de Jésus» que I’Eglise du premier siécle
pratique sur tous les croyants est tout autre chose que le baptéme
administré par Jean-Baptiste. Le baptéme du Précurseur est un
acte prophétique : il est donné en vue des temps messianiques, qui
sont encore a venir. Le baptéme de ’Eglise est un acte historique,
Il appartient a une période nettement délimitée de T’histoire du
salut : il est pratiqué depuis le moment ou le Christ, ayant été glo-
rifié, est « remonté vers le Pére », comme dit le quatriéme évangéliste,
et ol, par conséquent, il est absent personnellement du milieu des
siens ; d’autre part, le baptéme ne sera plus pratiqué dans le siécle
a venir, quand la vue aura remplacé la foi. Dans le temps de ’Eglise,
le baptéme est rendu possible parce que I'acte décisif de Ihistoire
du salut, la mort et la résurrection du Christ, a déja eu lieu. Si le
regard de celui que Jean-Baptiste plongeait dans le Jourdain se diri-
geait vers ’avenir, le regard de celui que ’Eglise baptise « au nom
de Jésus» est attiré vers le passé, lequel donne sa valeur au présent.
Par Pinvocation du nom de Jésus qui a vécu, qui est mort et res-
suscité, et qui maintenant est présent par I’Esprit au milieu des
siens, le baptisé est mis en relation avec la personne méme de [ésus ;
il est uni 4 lui au point que I'ceuvre rédemptrice accomplie par Jésus
vaut pour lui. En d’autres termes, par le moyen du baptéme admi-
nistré «en son nom », le Christ agit avec la méme puissance et la



140 PHILIPPE MENOUD

méme efficacité qu’au temps de Pincarnation, quand il pardonnait
'es péchés et qu’il ouvrait aux hommes de foi les portes du Royaume.

Rien n’est plus significatif a4 cet égard que le discours tenu par
Papétre Pierre a la suite de V’effusion de ’Esprit, le jour de la Pen-
tecote. L’apdtre rappelle d’abord a ses auditeurs — et ce rappel
a son importance — que Jésus est venu comme « un homme accré-
dité par Dieu au moyen d’actes de puissance, de prodiges et de
signes » (Actes 11, 22), mis a mort (11, 23), et ressuscité par Dieun
(11, 31 et 36), et ensuite seulement P'apdtre exhorte ses auditeurs
a recevoir le baptéme au nom de Jésus et, par ce baptéme, le pardon
des péchés et le don du Saint-Esprit (11, 38), ensuite de quoi ces
baptisés sont ajoutés a 'Eglise (11, 47).

Une fois créée cette relation entre le baptéme chrétien et ’ceuvre
historique de Jésus, il restait aux théologiens du premier siecle,
a 'apétre Paul et au quatriéme évangéliste, a expliquer comment
le fid¢le participe, par le baptéme, a la mort et a la résurrection du
Christ, et comment il en recoit le bénéfice.

C’est ce que saint Paul précise de facon on ne peut plus claire
dans Rom..vi, 3 s. Par le baptéme le croyant meurt avec Christ,
est enseveli avec lui et ressuscite avec lui, Cette participation du
fidele a la destinée du Christ est réelle et non symbolique, aux yeux
de Papdtre, puisqu’elle a une conséquence réelle : le baptisé est des
ce moment un homme nouveau ; il meéne une vie nouvelle, dans I’Es-
prit ou dans le Christ, et non plus dans la chair. Vivant par ’Esprit,
le baptisé se trouve introduit dans I’Eglise, comme Paul le déclare
expressément dans I Cor. xi1, 13: « Nous avons été baptisés d’un
seul Esprit en vue de former un seul corps.» Ce corps, c’est le corps
du Christ, ’Eglise.

On rencontre les mémes pensées, en des termes équivalents, dans
le quatrieme évangile. A Nicodéme qui l'interroge sur la voie du
salut, Jésus répond que I’homme doit passer par une naissance nou-
velle, une naissance d’en-haut, qui est «d’eau et d’Esprit» (Jean
11, §). Les interpretes qui se refusent a cet acte de force qu’est la muti-
lation du texte, sont unanimes & voir ici une allusion directe au
baptéme. A quoi Nicodéme répond par une question : mig duvarar
tadTto YevéaBo (111, g). Cette demande n’est pas la pour souligner,
comme on I’a cru, que « Nicodéme se reconnait étranger a toute
action de I'Esprit». Nicodeme avait déja posé la méme question
TG dUvartan au verset 3, apreés que Jésus lui et parlé de la nécessité



DEFINITION DU SACREMENT 141

de naitre d’en-haut. Les interrogations de Nicodéme, dans ce récit,
doivent marquer des étapes dans le discours du Révélateur. Ces
étapes sont les suivantes. Pour parvenir au salut, il faut naitre
d’en-haut, et le signe de cette naissance, c’est le baptéme d’eau et
d’Esprit. Mais comment le baptéme peut-il avoir cette signification ?
C’est que — et nous arrivons a la seconde étape du discours de
Jésus — le Fils de P’homme est descendu du ciel et est remonté au
cie] (versets 13 s.). Il faut que le Fils de ’homme donné au monde
par Dieu «soit élevé », élevé sur la croix par sa mort qui est une
rédemption pour les croyants, et élevé la ol il était auparavant,
dans la gloire du Pere (byoidv a les deux sens). Si donc le baptéme
peut étre le signe de la naissance d’en-haut, c’est qu’il se référe
a la mort et a la résurrection du Christ, dont I’efficacité passe a celui
qui regoit Je baptéme. C’est aussi ce que le Christ johannique annon-
¢ait en pronongant cette parole: « Quand jaurai été élevé de la
terre, j’attirerai tous les hommes a moi» (Jean xi1, 32), afin de
former le seul troupeau dont il sera le seul berger (cf. Jean x, 16).

Ainsi, dans le quatritme évangile, comme chez Papétre Paul,
on rencontre I'idée que le baptéme permet au croyant de participer
a la mort et a la résurrection du Christ et de recevoir les biens salu-
taires qui en découlent : le pardon des péchés, la vie nouvelle, I’in-
corporation a P’Eglise.

Le baptéme met le croyant en relation avec une action salutaire
unique, accomplie dans I’histoire une fois pour toutes: la mort et
la résurrection du Christ, point culminant de Pincarnation. Il suffit
que cette action salutaire ait eu lien une fois pour toutes ; il n’est
pas nécessaire qu’elle se reproduise pour chaque nouvelle génération
de croyants, parce que justement ses effets demeurent accessibles
par le baptéme a toutes les générations de croyants qui se suivent
jusqu’a la parousie.

C’est pourquoi tous les croyants sont baptisés, sauf les tout
premiers, qui ont vécu dans la compagnie de Jésus de Nazareth.
Tous les croyants regoivent le baptéme. Paul est appelé directe-
ment par le Christ a la foi et 4 ’apostolat, mais cette vocation excep-
tionnelle ne le dispense pas d’étre baptisé par Ananias a Damas
(Actes 1x, 18). Paul laisse entendre clairement que tous les fideles des
Eglises qu’il a fondées sont baptisés, puisqu’il écrit aux Galates :
« Vous tous qui avez été baptisés pour étre a Christ... » (Gal. 111, 27).
Aux Romains Papdtre écrit : « Nous tous qui avons été baptisés... »



142 , PHILIPPE MENOUD

(Rom. vi, 3), et ce témoignage est plus décisif encore, s’il est possible,
puisqu’il semble bien que Paul ignore les circonstances particulieres
de ’Eglise de Rome au moment ot il lui écrit. Mais une chose est
certaine a ses yeux : puisque les Romains sont croyants, ils ont regu
le baptéme.

Comme nous le disions tout a I’heure, le christianisme primitif
ne connait qu’une exception a cette regle. Les seuls qui n’ont pas
été baptisés « au nom de Jésus» sont les Douze. L’explication com-
mune déclare que les apOtres n’avaient pas besoin de ce baptéme,
vu qu’ils avaient certainement été baptisés par Jean-Baptiste, dans
Pentourage duquel Jésus trouve ses premiers disciples. Il faut noter
d’abord que le texte de Jean 1, d’ou l'on tire cette déduction, ne
parle que de cinqg disciples. I1 resterait le cas des sept autres. Mais
méme si on pouvait démontrer que les Douze avaient tous regu le
baptéme du Précurseur, il n’en résulterait nullement que la récep-
tion de ce baptéme d’eau diit les dispenser du baptéme de ’Esprit.
Car les énigmatiques disciples d’Ephese, dont parle Actes xi1x, qui
ne « connaissalent que le baptéme de Jean», lorsque Paul les ren-
contra, sont, par lui, baptisés « au nom du Seigneur Jésus». On
suppose aussi que Jésus avait lui-méme baptisé ses disciples au temps
oli, selon la tradition conservée dans Jean 1, il pratiquait un bap-
téme sans doute parallele a celui de Jean-Baptiste. Mais, d’apres
cette tradition, les disciples sont associés a Jésus comme baptiseurs,
non comme les premiers a avoir regu son baptéme. Le texte ne dit
pas que Jésus a baptisé les disciples, et ce silence est d’autant plus
significatif que la tradition attribue au Seigneur glorifié ordre de
baptiser (Mat. xxviI, 19).

Il reste donc que, seuls parmi tous les fideles, les Douze n’ont
pas été « baptisés au nom de Jésus». Puisque I’exception ne touche
qu’eux, elle est en relation avec le fait qui leur donne leur caractére
spécifique et leur place a part. Ce fait, c’est d’avoir été les compa-
gnons terrestres de Jésus, d’avoir été ses témoins depuis le temps
de Jean-Baptiste jusqu’a ’ascension (Actes 1, 21), en un mot, d’avoir
été les témoins de I'incarnation. Cela signifie qu’ils ont regu, par ce
contact direct avec la personne de Jésus, ce que tous les autres
croyants regoivent par le baptéme. En faveur de cette équivalence,
il faut citer encore le texte de Jean xv, 3, ou Jésus déclare aux
Douze : « Vous étes purs a cause de la parole que je vous ai dite. »
Les Douze ont regu directement de Jésus le pardon et la vie nouvelle,



DEFINITION DU SACREMENT 143

que les autres fideles recoivent par le baptéme. En d’autres termes,
au temps de sa présence incarnée, Jésus a introduit directement les
siens dans I’économie du salut ; aprés I'incarnation, on y entre par
le baptéme. Le baptéme est donc bien la pour étendre a toutes les
générations de croyants les bienfaits de I’incarnation qui a eu lieu
une fois pour toutes. Le baptéme a donc, selon le Nouveau Testa-
ment, une définition tres précise: il est le signe du salut réalisé
pour tous par Iincarnation du Christ. C’est pourquoi — il faut au
moins indiquer entre parenthéses — la prétention des adversaires
actuels du baptéme des enfants d’appuyer sur la célebre péricope
de Paccueil réservé par Jésus aux enfants (Marc x, 13-14) la créa-
tion de ce sacrement nouveau que serait la présentation, repose sur
un contresens théologique. Au contraire, cette célébre péricope
s’applique légitimement au baptéme, en vertu de 1’équivalence
que nous avons constatée entre le baptéme dans le temps de I’Eglise
et Paction personnelle de Jésus au temps de la Présence incarnée.

C’est dans la méme perspective de T’histoire du salut qu’il faut
placer, pour la comprendre, ’eucharistie. Ici les déformations sont
encore plus faciles que dans le cas du baptéme, parce que le premier
mouvement, quand on étudie la céne, est de s’attacher aux formules
d’institution : « cecl est mon corps », « cecl est mon sang», et a tous
les faux problémes que la théologie a accumulés autour d’elles. Mais
si ’on observe que dés la plus haute antiquité chrétienne, on a pu
exposer la signification de ’eucharistie sans citer ces formules — le
quatri¢me évangile et la Didache les passent sous silence] et si Paul
les cite dans I Cor. x1, ou il rappelle comment la ceéne doit étre célé-
brée dignement, il ne les mentionne pas dans I Cor. x, ou il explique
ce qu’est ’eucharistie — si 'on observe, en outre, que ces formules
liturgiques n’ont pas regu dans la tradition un libellé ne varietur,
alors on n’hésitera pas a penser que le vrai probléme de Peucharis-
tie n’est pas de choisir entre le sens littéral et le sens symbolique
des paroles d’institution — ce qui du reste ne résout rien — mais
de comprendre I’acte lui-méme et de voir ce qu’il est pour la foi et
la vie de PEglise. Les formules d’institution ne sont qu’un rappel,
qu’un indicatif de I'acte qu’elles résument et qui les dépasse.



144 PHILIPPE MENOUD

En instituant Peucharistie, Jésus annonce deux faits: il va
mourir et sa mort aura pour les siens une valeur rédemptrice ; aprés
sa mort il régnera, et ses disciples participeront avec lui a ce régne
a venir. Ces deux faits ne sont pas isolés ’'un de Pautre ; ils sont
les deux points extrémes d’une ligne. Si cette ligne n’existait
pas, il faudrait en conclure que Jésus s’est incarné, qu’il est
mort et ressuscité et qu’il régnera pour douze hommes seulement,
ce qui serait contraire a tout lenseignement de Jésus. En réalité
ces douze hommes ne doivent pas rester seuls; ils doivent porter
a d’autres le message qu’ils ont regu, et c’est pour qu’ils n’aient
aucun doute a cet égard que Jésus les a, une fois déja, envoyés en
mission. Ces hommes précheront donc le Christ; ils rediront ses
paroles, ils répéteront les signes qu’il a faits; ils rappelleront aux
croyants la rédemption par la croix et DPespérance du salut
final en célébrant avec eux l’eucharistie que Jésus a instituée une
fois pour toutes et pour eux et pour beaucoup d’autres. Méme si
Jésus n’avait pas expressément ordonné de renouveler le dernier
repas, ’Eglise ne dépasserait pas sa pensée en célébrant ’eucharis-
tie durant le temps de son absence personnelle. L’eucharistie n’était
pas nécessaire tant que Jésus était en personne au milieu des siens,
et c’est pourquoi il ne l'institue qu’au terme extréme de son minis-
tere, « dans la nuit ol il fut livré ». I’encharistie ne sera plus néces-
saire dans le régne, car ce sera un repas « nouveau» qui réunira
alors le Seigneur et ses fideles. Limitée ainsi au temps de P’Eglise,
entre l'incarnation et la parousie, I'eucharistie est le signe de la
présence et de P’action du Christ durant cette période. C’est ce que
Paul et Jean ont mis en lumiere, chacun a sa maniere.

Apres avoir rappelé aux Corinthiens Pinstitution de la ceéne,
Papétre Paul ajoute : « Chaque fois que vous mangez ce pain et que
vous buvez de cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur
jusqu’a ce qu’il arrive » (I Cor. x1, 26). Ici, comme partout ailleurs,
quand Paul parle de la mort du Christ, il entend sa mort et sa résur-
rection. Sans la résurrection, la mort du Christ n’aurait aucune
signification théologique quelconque. La mort du Christ, annoncée
chaque fois que la céne est célébrée, est la mort d’un étre qui est
maintenant vivant, puisque son arrivée est attendue. La féte eucha-
ristique, qui annonce sa mort (et sa résurrection), anticipe en méme
temps son arrivée. L’eucharistie est le moyen par lequel Celui qui
a été mort et qui est maintenant vivant, peut manifester sa présence



DEFINITION DU SACREMENT 145

et sa puissance salutaires au milieu des siens, dans I'intervalle entre
sa présence personnelle avant sa mort et sa présence personnelle
a partir de son arrivée.

Par Peucharistie le croyant entre avec le Christ dans une rela-
tion aussi étroite et aussi efficace que celle qui a existé entre Jésus
et ses disciples au temps du ministere terrestre, et méme dans une
relation plus étroite et plus efficace, vu que, maintenant, Pacte
rédempteur : la mort et la résurrection du Christ, a eu lieu, que le
mystére de la personne du Christ est dévoilé aux fideles et que
PEsprit déploie sa puissance dans ’Eglise ; en un mot, vu que main-
tenant « nous ne connaissons plus le Christ selon la chair », mais le
Christ glorifié, uni a son Eglise par IEsprit. Or c’est justement
dans P'eucharistie que ]la communion et unité du Christ et de ’Eglise
trouvent leur expression la plus frappante et la plus visible.

En effet, ceux qui s’assemblent pour célébrer la céne sont ceux
qui déja ont regu le baptéme. Ils ont été baptisés « en vue de former
un seul corps » (I Cor. xi11, 13). Ce but est atteint lorsque les baptisés
sont réunis entre eux et avec Celui au nom duquel ils ont été bap-
tisés. « Nous formons un seul corps, car nous participons a un seul
pain» (I Cor. x, 17). Ce corps, c’est le corps du Christ, I’Eglise, et
cela en un sens réel et non allégorique. Car le Christ est si réellement
présent et agissant dans I’Eglise, que persécuter ’Eglise c’est per-
sécuter le Seigneur qui vit en elle (cf. Actes 1x, 4-5).

Cette équivalence entre la présence eucharistique dans I’Eglise
et la présence personnelle au temps de 'incarnation est soulignée
par le quatriéme évangéliste avec autant de vigueur que par Paul.
Selon la théologie johannique, le Logos s’est fait sarx et dans sa
personne humaine, par incarnation, a donné la vie au monde. Puis
le Fils est retourné aupres du Pere. La vie qu’il a donnée aux premiers
fideles lors de sa présence incarnée, il continue de la donner aux
croyants de toutes les générations par Ieucharistie, qui est sa sarx,
c’est-a-dire qui manifeste sa présence et son action d’une maniere
aussi réelle et efficace qu’au temps de P’incarnation. Alors la vie
divine du Logos parvenait aux hommes par le fils de Joseph ; main-
tenant la méme vie divine leur parvient par le pain eucharistique.

1’équivalence est soulignée par deux faits. D’abord Jean emploie
le méme mot sarx pour désigner le Révélateur présent soit dans
I'incarnation (Jean 1, 14), soit dans ’eucharistie (Jean vi, 51). Ensuite
en rapportant le dernier repas de Jésus, le quatritme évangéliste

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. Xxxvi (N° 155, 1950) 10



146 PHILIPPE MENOUD

ne parle pas d’une institution de la céne, bien que la théologie
- eucharistique remplisse ce chapitre x111 et les discours d’adieux qui
suivent. Jean a compris que ’eucharistie succédait a Jincarnation,
comme ’Esprit-paraclet succede a Jésus.

Ainsi Peucharistie assure aux fideles, dans le temps de ’Eglise,
cette participation a la vie du Christ et cette communion avec sa
personne, dont ont bénéficié, au temps de P’incarnation, les disciples
qui Tont suivi sur les routes de Palestine.

* *

On voit par ce qui précede que le baptéme et I’eucharistie sont
institués en vue d’un but trés précis. Ils sont 1a non pas pour mettre
les croyants « en relation avec ’action de réalités surnaturelles et
transcendantes », ce qui est trop général, mais pour étendre a tous
les croyants le bénéfice de Pincarnation et la promesse de la parousie.
Les sacrements sont les signes au moyen desquels le Christ lui-méme
intervient d’une part pour ajouter de nouveaux croyants a ’Eglise
et d’autre part pour nourrir ces croyants de la vie divine. Par ces
deux signes les croyants sont introduits et sont maintenus dans
Phistoire du salut. Le terme de signe, avec la résonance que lui
donne la théologie johannique, est le plus adéquat pour décrire ce
que la tradition a appelé des sacrements. Le mot de sacrement
nous égare dans les faux problémes de la métaphysique hellénique ;
le mot de signe nous ramene sur la grande ligne de la pensée tem-
porelle du christianisme primitif.

Cela admis, deux questions trouvent facilement leur solution.
La premiere est celle du nombre des sacrements. On s’est souvent
demandé pourquoi le christianisme primitif ne connaissait que les
deux sacrements du baptéme et de Peucharistie. On répond que
c’est pour une simple raison historique, a savoir que les autres
sacrements ne devaient se développer que plus tard. Clest 1a se
borner 4 constater un fait, sans chercher a ’expliquer. On répond
aussi qu’on n’a considéré comme sacrements, aux origines, que ceux
dont l’institution pouvait remonter au Jésus historique ou au Christ
ressuscité, Mais dans ce cas on comprendrait mal que Pordination
ne soit pas devenue d’emblée un sacrement, vu que Jésus a lui-
méme institué les Douze, selon la tradition ; on ne comprendrait
pas non plus que la pénitence ne soit pas un sacrement dés le



DEFINITION DU SACREMENT 147

premier siecle, puisque Jésus a donné a Pierre, aux Onze ou méme
a I'Eglise le pouvoir de lier et de délier.

Si le baptéme et l’eucharistie sont les actes du Christ par les-
quels les croyants sont introduits et maintenus dans Ihistoire du
salut, ils sont pleinements suffisants, 4 eux deux, pour assurer aux
fideles la présence du Christ. On ne peut rien faire d’autre et rien
faire de plus dans Pordre du salut. Les autres sacrements sont des
actes ecclésiastiques qui ont leur grandeur, certes, mais qui sont
cependant subordonnés au baptéme ou a leucharistie. La confir-
mation affermit dans la grice du baptéme, comme disent les caté-
chismes ; c’est avouer qu’elle n’est qu’un dédoublement, un prolon-
gement du baptéme. La pénitence est un ensemble de mesures des-
tindes a avertir, a frapper et a4 ramener le croyant qui s’égare;
touché par la pénitence, cet égaré retrouvera la communion du
Seigneur et de I’Eglise. C’est dire que la pénitence n’est 1a que pour
assurer la dignité de P'eucharistie. I’extréme-onction est par rapport
a Peucharistie ce que la confirmation est par rapport au baptéme,
c’est-a-dire un cas particulier. L’ordre confie 4 un homme un minis-
tére spécial dans I’Eglise, mais ne modifie pas sa position relative-
ment au salut, telle qu’elle est déterminée par le baptéme et I'eu-
charistie, et 'on doit en dire autant du mariage. Etre ministre ou
simple fidele n’est rien, étre marié ou célibataire n’est rien ; ce qui
importe, c’est d’entrer dans la communion du Christ par le baptéme
et d’y demeurer par eucharistie. Bref, étant donné ce qu’ils sont,
les sacrements chrétiens ne peuvent étre que deux.

La seconde question, qui se trouve résolue par ce que nous avons
dit, est celle du caractére original du sacrement chrétien. Il n’est
pas « un morceau de paganisme dans le christianisme ». Au contraire,
il est l'expression méme du caractére spécifique du christianisme.
Le salut chrétien se réalise en ces deux étapes que sont I’incarnation
et la parousie. Vivant entre les deux apparitions du Christ, le croyant
n’est pas démuni de sa présence. Il en a les signes eflicaces dans le
baptéme et I’eucharistie.

Philippe-H. MENOUD.



	Implications sociales du message néo-testamentaire

