Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance a M.
Emile Brunner

Artikel: Le témoignage de Jean
Autor: Masson, Charles
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE TEMOIGNAGE DE JEAN

«C’est ce disciple qui témoigne de ces événements et qui en a écrit
[le récit], et nous savons que son témoignage est vrai, lisons-nous
Jean xx1, 24. Nous entendons ici la voix de Péditeur du quatrieéme
évangile, qui se porte garant de la vérité de son contenu @. Or, il
présente 1’évangile comme un témoignage relatif aux faits de I’his-
toire évangélique, mieux encore comme un témoignage rendu a
Jésus-Christ par Pauteur de ’évangile. Cette appréciation de 1’édi-
teur mérite un examen attentif.

A premiere vue déja, elle n’est pas arbitraire. En effet, on ne
rencontre pas dans le quatritme évangile les termes « évangile,
évangéliser » (edoyyvéhov, eVoyyeriZeoBar),- mais bien, et avec une
fréquence impressionnante, ceux de «témoignage, témoigner»
(uapTupia, poptupelyv) @. Des la premiere page, cette différence saute

(Y) Avec certains critiques, nous pensons que le chap. xx1 est Pceuvre de 1'édi-
teur de 'évangile (M. Goguel, R. Bultmann, p. ex.). Nous laissons délibérément de
c6té la discussion des probléemes que souléve sa composition, et nous n’entendons
pas préjuger de leur solution en appelant 'auteur de I'évangile Jean, conformément
a la tradition. (Sur ces problémes, cf. Philippe-H. MENouD, L’évangile de Fean
d’aprés les recherches récentes. Neuchitel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1943. Coll.
Cah. théol. de I'Actualité protestante », n°® 3.)

(*) D’autres ont constaté cette absence des termes eVaYTEAIOV, eVayYEAZecOa
(« évangile, évangéliser») dans le quatriéme évangile. FrieoricH, Th. Wb. NT.
t. IL, p. 714, ss., croit pouvoir 'expliquer de la maniére suivante : « Das dramatische,
dynamische Verkiinden der Heilzeit, wie es durch ebayyekiZeoBar geschieht, passt
nicht in die verwirklichte Eschatologie des Ev.» ScaniewiND (3bid, t. I, p. 59), est
plus réservé : « Vielleicht liegt der Grund darin, dass der Kampf gegen eine Gnoss,
die den Kommenden « Boten » erhoffte edayyéAov meiden liess.» L’explication nous
parait plus simple : comme nous essayons de le montrer plus loin, la situation dans
laquelle intervient le témoignage dans son acception johannique n’est plus celle de
Pévangile.



LE TEMOIGNAGE DE $EAN 121

aux yeux. Les trols premiers évangiles parlent de la prédication de
Jean-Baptiste en se servant du verbe « précher » (knpOooew) (Mat. 11,
1 ; Marc 1, 4 ; Luc 111, 3) et Luc n’hésite pas a user du verbe « annon-
cer ’Evangile » (edayyveNiZesbar) (Luc 111, 18). Jean, lui, ne voit
dans le Baptiste que celui qui est venu « témoigner au sujet de la
lumiere » et dont la mission se résume en ce témoignage (Jean 1, 6-8).
Il importe donc de confronter ’Evangile et le témoignage, et d’en
discerner les rapports.

L’Evangile proclame I’événement rédempteur dans sa totale
nouveauté : la venue, la mort et la résurrection de Jésus-Christ. Il est
la « Bonne nouvelle» de I'intervention de Dieu dans T’histoire du
monde perdu, la « Bonne nouvelle » du salut qui lui est offert en
Jésus-Christ. Il appelle tous ceux qu’il atteint a «se repentir», a
revenir a Dieu (Mat. 1v, 17 ; II Cor. v, 20). Il est la « puissance de
Dieu» (Rom. 1, 16 ; I Cor. 1, 24), a ’ceuvre depuis le jour ot Dieu a
envoyé son Fils jusqu’au jour ou son Fils reviendra dans la gloire.
L’Evangile est la prédication missionnaire, qui annonce Jésus-Christ
a ceux qui jamais encore n’en ont entendu parler @,

Les mots « témoignage @, témoigner » ressortissent a la langue
juridique ®). Dans le quatrieme évangile, ils supposent un proces en
cours, qui met aux prises Jésus-Christ et le monde @, Jésus, en effet,
se présente comme le révélateur de Dieu (Jean x1v, 6-9 et passim).
Mais qui peut reconnaitre le Fils en cet homme parmi les hommes ?
Qui a raison ? Jésus qui ne cesse de se rendre témoignage a lui-méme
(Jean wvir, 13) ou le monde qui, par Porgane des Juifs, rejette son
témoignage ? (v, 36-47). Seul le Juge divin peut prononcer entre les
deux parties. Dans la mort et la résurrection de Jésus, il rend sa
sentence, en condamnant le monde (x11, 31 ; xvI, 11) et en glorifiant

(r) Sur le terme €boryyéAov dans le N. T., cf. Th. Wb. NT., t. 11, p. 724-733-

(%) Maptupia a d’abord un sens actif et désigne I'action de rendre témoignage
Th. Wb. NT.,t. IV, p. 478. Cf. Pemploi paralléle du substantif et du verbe Jean1, 7.

(3) Cf. R. Burtmann, Das Evangelium des Fobannes (Kr.-ex. Komm.), p. 30,
n. 5. Il est regrettable que Strathmann dans son étude des termes pApPTUPETV et
paptupla dans I'évangile de Jean n’ait pas signalé leur acception juridique et
insiste exclusivement sur leur signification christologique. Th. Wb. NT., t. IV,
p- 502-504 et §05-506.

(4) L'importance du procés, qui donne tout leur sens aux termes « témoigner et
témoignage » dans le quatriéme évangile, a été heurcusement mise en lumiére par
Th. Preiss, dans son étude : La justification dans la pensée jobannigue (dans « Hom-
mage et Reconnaissance @ K. Barth. Cah. théol. de I'Act. prot. » Hors série, 2, 1946,
p. 105-111), bien que l'introduction dans la pensée johannique d’une notion aussi
spécifiquement paulinienne que celle de justification appelle de sérieuses réserves.



122 CHARLES MASSON

Jésus (x11, 28 ; xvi1, 1 et §). Cependant, seule la foi peut reconnaitre
cette sentence, et le monde n’en a cure. Aussi le proces continue-t-il
aprés la mort et la résurrection de Jésus-Christ, mais ce sont les
disciples qui reprennent le témoignage de leur Maitre, et le Paraclet,
PEsprit de la vérité, confere a leur témoignage autorité et puissance
(xv, 26-27) et le rend capable de confondre Pincrédulité du monde
(xv1, 7-11). — Telle est, esquissée a grands traits, la situation sup-
posée par le témoignage. Ce n’est plus la situation de la Mission.
I’Evangile a déja été annoncé et le monde est en présence de Jésus-
Christ. Il est troublé, inquiété, divisé par Jésus-Christ (cf. chap. vi
et particuli¢rement viL,43 ; 1x,16 ; X, 19). C’est la situation de 'Eglise
deés ses commencements, quand déja le monde prend position contre
Celui qui a été annoncé. Nous savons d’ailleurs par les épitres de
saint Paul et par les Actes des apétres combien rapidement le mis-
sionnaire doit assumer la fonction du témoin et le témoignage suc-
céder a I’Evangile, ou plutét, se joindre a lui.

Si PEvangile et le témoignage supposent des situations diffé-
rentes, ils sont cependant trés étroitement apparentés. Ils ont tous
deux Jésus-Christ pour sujet et pour objet, pour auteur et pour
contenu. L’évangile de Marc nous fait entendre «I’Evangile de
Jésus-Christ » (1, 1) et le témoignage de Jean, comme nous allons le
montrer, nous fait entendre le témoignage de Jésus-Christ. C’est
dire les rapports étroits de ’Evangile paulinien et synoptique et du
témoignage johannique, ces deux formes du message chrétien. Aussi
bien, en parlant du témoignage de Jean, n’avons-nous pas 'intention
de contester le jugement que 'Eglise a porté sur lui, en le considé-
rant des lorigine comme un évangile et en le recevant comme tel
dans son canon.

u

IT

Nous aborderons I’étude du contenu du témoignage johannique
en posant la question : Qui a qualité pour témoigner de Jésus-Christ ?
Quand il s’agit de ce témoignage qui doit mettre le monde, et tout
homme dans le monde, en mesure et en demeure de croire, qui a
qualité pour parler ? Dieu seul. La foi, qui a pour objet Dieu révélé
en Jésus-Christ, ne peut avoir d’autre fondement que le témoignage de
Dieu. Non pas assurément que Dieu témoigne de Jésus-Christ immé-
diatement, en s’adressant a tous et a chacun du haut du ciel. Mais



LE TEMOIGNAGE DE JEAN 123

le témoignage rendu au sujet de Jésus-Christ par la parole humaine,
parole de Jean-Baptiste, parole de 1’Ecriture, parole de Jésus lui-
méme, n’est valable que s’il est le témoignage de Dieu.

Laissons-nous instruire d’abord par Pexemple de Jean-Baptiste.
Aux yeux de Pévangéliste, et en contraste évident avec la Parole
éternelle, il n’est qu’un homme; mais ce qui le qualifie pour témoigner,
c’est qu’il ne se présente pas de son propre chef, qu’il est «envoyé par
Dieu» (Jean 1, 6), et précisément pour apporter ce témoignage
(1, 7). Dieu lui-méme a fait de Jean un témoin, en lui ouvrant les
yeux pour qu’il voie et puisse dire ce qu’il a vu. Jean tient sa con-
naissance de Jésus-Christ, de la révélation que Dieu lui a accordée
lors du baptéme de Jésus: « Et moi, dit-il, j’ai vu et j’ai témoigné :
celui-ci est ’Elu de Dieu» @ (1, 33-34). Ainsi Jean-Baptiste a été mis
par Dieu lui-méme en possession du témoignage qui conduit a Jésus-
Christ ceux qui ’écoutent (1, 35-37).

Jésus dit des Ecritures : « Ce sont elles qui témoignent de moi »
(v, 39). Et pourtant leur témoignage reste lettre morte pour les
Juifs qui les scrutent en quéte de la vie éternelle ; ils ne croient pas
en Celui que Dieu a envoyé (v, 38 4). Pourquoi ? Parce que, en
dépit de leur prétention a posséder dans les Ecritures ]a révélation du
vrai Dieu, ils n’entendent pas sa voix, ils n’ont pas sa Parole demeu-
rant en eux (v, 38 4), ils ne regoivent pas le témoignage qu’il a rendu
dans les Ecritures au sujet de son Fils (v, 37).

Jésus dit aussi que ses « ceuvres» témoignent de lul et de sa
mission divine (v, 36 b). Dans le quatriéme évangile, les ceuvres de
Jésus sont ses miracles (1x, 3-4), mais aussi ces ceuvres plus grandes
qu’il accomplit en donnant la vie aux morts et en exergant le jugement
(v, 21-23). 51 elles témoignent de la présence du Fils, le révélateur
de Dieu, si elles contribuent 4 faire naitre la foi en lui, c’est qu’elles
sont les ceuvres que le Pére lui a données a accomplir (v, 36 a),
qu’il fait au nom de son Pére (x, 25), les ceuvres de son Pére (x, 37),
que le Pére fait par lui (x1v, 10). Ainsi le témoignage des ceuvres de
Jésus est vraiment le témoignage de Dieu lui-méme, révélant en Lui
son Fils.

(*) Telle est la legon primitive que présentent P. Oxy. 208 fol. 127 (3° sc.) S qlgs.
min. syrsc lat. Clest bien la lectio diffictlior et aucun copiste n’aurait eu l'idée de la
substituer & la legon si courante 6 uidg T00 Oeod. Quand on sait que Jean laisse volon-
tiers subsister le vocabulaire de ses sources, on ne s’étonne pas de ce titre messia-
nique insolite dans le quatriéme évangile. Ont adopté cette legon Zahn, Harnack,
Biichsel, Cullmann Cah. Th. A. P. 19/20, p. 16, n. 1.



124 CHARLES MASSON

Ainsi en est-il aussi du témoignage que Jésus se rend par ses
paroles. Il peut qualifier ses paroles de « paroles de Dieu» en vertu
de sa mission (111, 34). Sa parole révélatrice a I’autorité de la parole
de Dieu lui-méme (x1v, 24). Aussi bien quand Jésus est accusé de
témoigner lui-méme a son sujet (vii, 13) — ce qu’il ne cesse de faire
— 1l répond que son témoignage recouvre exactement celui de son
Pére (virr, 18), si bien qu’il est formellement conforme a exigence
de la Loi qui ne tient pour valable que le témoignage de deux per-
sonnes (vii, 17). Mais le témoignage de Jésus, distinct de celui de
son Pere, est pourtant un avec lui et a P'autorité du témoignage de
Dieu (v, 32) . |

Le témoignage de Jésus-Christ, qui est aussl le témoignage de
Dieu, ne saurait étre occasionnel, rendu devant les auditeurs de
Jésus pendant son ministere terrestre seulement. Il est rendu devant
le monde, il veut étre entendu de tous les hommes de tous les temps.
Jean rend compte de I’actualité permanente du témoignage de Dien
en Jésus-Christ par Pactivité du Saint-Esprit, qu’il appelle, on le sait,
le Paraclet . « Quand sera venu le Paraclet que je vous enverrai
d’aupres du Pere, PEsprit de la vérité qui vient d’aupres du Pere,
Lui, témoignera a mon sujet » (xv, 26). C’est donc par le ministeére du
Paraclet-Esprit que le témoignage de Dieu en Jésus-Christ demeure
toujours actuel, hic et nunc, pour les croyants.

A la lumiére de ces quelques observations, sommaires mais con-
vergentes, nous pouvons conclure que la notion de témoignage est
propre a définir non sculement la forme, mais aussi le contenu du
quatrieme évangile. Il est bien un témoignage et prétend nous faire
entendre le témoignage de Jésus-Christ sur lui-méme et le témoi-
gnage que le Pere rend au Fils dans leur vivante unité. '

ITI

Les rapports étroits qu’il y a entre la forme et la matiere du-
témoignage johannique nous amenent a réfléchir sur ses conditions.
(Euvre d’un homme écrivant, d’apres la tradition, a la fin du premier

(*) Sur lorigine et la signification de ce terme, cf. les commentaires de I'évangile
de Jean et W. Micuagris, Zur Herkunft des jobanneischen Paraklet-Titels. Conjec-
tanea neot¢a, XI, 1948, p. 146-162. Nous nous bornons a remarquer que ce terme si
spec1ﬁquement ]ohanmque appartlent aussl 3 la langue juridique et désigne celui
qui assiste en _]ustlce le témoin a décharge. Nous sommes donc ramenés par lui
aussi au grand procés qui est le cadre du témoignage johannique.



LE TEMOIGNAGE DE YEAN 125

siécle, comment peut-il étre valable pour nous aujourd’hui ? Com-
ment peut-il justifier sa prétention de nous transmettre le témoi-
gnage de Jésus-Christ, les paroles mémes dans lesquelles il se révele
en révélant le Pere ¥

I’évangile, on le sait, est sur ce point d’une discrétion extréme.
L’éditeur, pour sa part, désigne clairement «le disciple que Jésus
aimait » comme auteur de ’évangile (xx1, 20-24). La scene dans
laquelle ce disciple est présenté pour la premiere fois ne laisse aucun
doute sur son intimité avec Jésus. Lors du dernier souper, il est si
pres de Jésus qu’il peut lui demander ce que Pierre briile de savoir :
qui sera le traitre (x111, 23-26). Ne suffit-il pas qu’il soit « le disciple
- que Jésus aimait » pour que nous puissions attendre de lui un témoi-
gnage de la plus grande valeur, fondé sur une connaissance de Jésus
vraiment exceptionnelle ?

Ces considérations nous paraissent laisser le probléme intact.
La solution consiste-t-elle a reconnaltre, avec la tradition ecclésias-
tique, Papétre Jean, fils de Zébédée, en la personne du disciple bien-
aimé ? Nous n’en serions pas plus avancés, car, de 'aveu méme de
partisans de lopinion traditionnelle, la forme si particuliere des
paroles du Christ dans le quatritme évangile serait imputable a
Pévangéliste W. A y regarder d’un peu pres, cette position n’est pas
tenable, car il n’est pas possible de distinguer entre le fond et la
forme de paroles aussi simples et concises que les paroles révélatrices
du Christ : « Je suis la lumitre du monde» (vim, 12)... « Je suis le
chemin, la vérité et la vie» (x1v, 6)... «Celui qui m’a vu a vu le
Pere» (x1v,9)... « Moi et le Peére, nous sommes un» (X, 30), etc...
Il n’y avait pas deux maniéres de dire cela, et le contenu de telles
paroles est inséparable de leur forme, Des lors, admettre, parce qu’il
le faut bien ®, que les paroles du Christ johannique doivent leur
forme a P’évangéliste, c’est admettre qu’elles lui doivent aussi leur

(1) Cf. a titre d’exemple Fr. Biscuser, Das Evangelium nach Fobannes. N.T.D. 12
« Die Form, in der die Reden und Worte Jesu auftraten, stammt vom Evangelis-
ten ... « Doch muss damit gerechnet werden, dass Bildungen wie die Ichworte
Jesu: ich bin das Licht, ich bin das Lebensbrot u. 4 m. vom Evangelisten stam-
men », p. 9.

(*) Jésus-Christ ne peut s’étre exprimé et comme il le fait dans les évangiles
synoptiques et comme il le fait dans le quatriéme évangile. II faut choisir. Biichsel
lui-méme en a convenu (bidem, p. g) : « Die an sich mogliche Erklirung : der Jiinger
hat sich, wie ofters festzustellen ist, die Redeweise des Meisters angeeignet, ist hier
nicht anwendbar. Sie wiirde zu grosse Schwierigkeiten in bezug auf die synoptische
Uberlieferung der Jesus-Worte und Reden schaffen. »



126 CHARLES MASSON

contenu, conclusion devant laquelle les critiques conservateurs ont
toujours reculé, Ces difficultés, qu’il n’est pas possible d’écarter, ne
montrent-elles pas que le vrai probléme n’est pas celui de I’authen-
ticité littéraire de 1’évangile, 2 propos duquel on s’est tant battu ?

Le vrai probleme est celui de I’authenticité spirituelle de ’évan-
gile, de 'authenticité du témoignage de Jésus-Christ qu’il nous trans-
met. [l faut essayer d’en définir les conditions. Comment un homme
appartenant au cercle des Douze ou étranger a ce cercle, a-t-il réussi
a faire entendre le Christ, sans effort, sans fausse note, sans que
jamais sa voix soit altérée ou brisée P'unité de son témoignage ?
Toute explication psychologique est trop courte pour rendre compte
de la vérité et de l’autorité que I'Eglise a toujours reconnues au
témoignage johannique. Nous sommes en présence du fait de Pinspi-
ration, non pas de Pinspiration du poéte @, mais du disciple, de
Paction de IEsprit sur le disciple de Jésus, telle que Jean la congoit.

L’erreur des partisans de la solution traditionnelle du probléme
johannique est de ne pas admettre qu’un disciple capable d’écrire le
quatri¢me évangile ait pu ne pas étre un des Douze et n’avoir pas
méme appartenu a la génération apostolique. Du point de vue de
Jean, il n’en était pas ainsi. Pour s’en convaincre, il suffit d’accorder
Pattention qu’elle mérite a cette parole du Christ : « Celui qui a mes
commandements et les garde, celui-]Ja m’aime ; celui qui m’aime sera
aimé de mon Pere, et moi je Paimerai et je me manifesterai a lui»
(x1v, 21). Les croyants de toutes les générations ont toujours entendu
les paroles du Christ dans la chambre haute comme leur étant adressées
a eux-mémes. Ils ont eu raison. Quel serait P'intérét de ces paroles
si elles ne concernaient que les apotres ? Or, d’aprés celle qui nous
occupe, le vrai disciple, celui qui aime Jésus, le montre en pratiquant
ses commandements, qui se résument dans le commandement
d’amour (x111, 34-35). Et le disciple est Pobjet de Pamour du Peére et
de Jésus lui-méme, il est un disciple que Jésus aime. Il n’était donc
pas nécessaire d’étre un des Douze pour étre «le disciple que Jésus
aimait ». Tout vrai disciple est aimé de Jésus. Et Jésus a ajouté:
« Je me manifesterai a lui. » Dans la perspective du quatriéme évan-
gile pour lequel PAques et Pentecdte sont un seul événement, il n’est
pas possible de réduire cette « manifestation » du Christ a son dis-

() Comme le pensait, par exemple, Wilhelm Heitmiiller qui admettait que

dans les discours du quatriéme évangile, une masse de paroles peuvent n’étre pas de
Jésus au sens strict, et pourtant «mit dem intuitiven Blicke des Kiinstlers das

geschichtlich Richtige treffen» (Schr.d. NT., IV. p. 23).



LE TEMOIGNAGE DE YEAN 127

ciple 4 une apparition du Ressuscité dans le temps qui s’écoule de
Paques a PAscension, et cela est exclu dés que Pon admet qu’il ne
s’agit pas nécessairement d’un disciple de la premiére génération.
« Se manifester » a son disciple, c’est donc pour le Christ se faire con-
naitre de lui de cette connaissance immédiate et personnelle qui a
pour condition Pamour du croyant pour le Christ et 'amour du
Christ pour le croyant, et qui est ’ceuvre de PEsprit.

Nous voici ramenés a Paction de ’Esprit qui, nous Pavons vu
plus haut, assure la permanente actualité du témoignage du
Christ en en faisant son témoignage. Le Paraclet-Esprit témoignera
de Jésus-Christ (xv, 26). Il ne parlera pas de lui-méme (xv1, 13), de
sa propre initiative et a sa fantaisie. Son témoignage sera toujours
lié 4 Phistoire du Christ, dépendant du témoignage que le Christ s’est
rendu lui-méme. Il rappellera aux disciples tout ce que Jésus a
dit (x1v, 26). Il n’aura pas d’autre objet que Jésus-Christ. Il recevra
de Jésus-Christ lui-méme ce qu’il dira de Jésus-Christ et ainsi il le
glorifiera (xvi1, 14). Mais par quel organe le Paraclet-Esprit témoi-
gnera-t-il ? Par l'organe des disciples (xv, 27). Ainsi la fonction de
PEsprit est d’assurer la concordance de la parole humaine et de la
Parole divine, du témoignage du croyant et du témoignage de Jésus-
Christ. Ne tenons-nous pas enfin la seule explication valable de la
vérité et de I'autorité du témoignage johannique, de son pouvoir de
transmettre le témoignage du Christ ? Le quatrieme évangile est
Pceuvre d’un disciple qui a connu dans sa plénitude laction de
«’Esprit dela véritéy et qui a été «conduit par lui dans toute la vérité»,
c’est-a-dire dans la connaissance de la révélation de Dieu en Jésus-
Christ (xvi, 13). Le Christ vivant s’est révélé a lui avec une puis-
sance incomparable, et son ministére terrestre, qu’il connaissait par
la tradition, lui est apparu comme une révélation de sa gloire divine
au sein du monde incrédule (11, 11 ; xvII, 1-5), comme ’éclat de la
lumiere au sein des ténébres (1, 5). C’est ainsi que, dans le grand proces
engagé entre le monde et Jésus-Christ, le disciple a entendu le témoi-
gnage de Jésus-Christ et nous le fait entendre. Voila pourquoi son
ceuvre, dont la critique discerne encore les matériaux humains, est
lourde du témoignage que le Fils de Dieu se rend a lui-méme. Et le
paradoxe du témoignage johannique, témoignage de Dieu dans un
témoignage humain, s’accorde singuli¢rement au paradoxe de I'évé-
nement dont il témoigne : « La Parole s’est faite chair» (1, 14).

Ch. MASSON.



	Le témoignage de Jean

