
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance à M.
Emile Brunner

Artikel: Le témoignage de Jean

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE TEMOIGNAGE DE IEAN

I

« C'est ce disciple qui témoigne de ces événements et qui en a écrit
[le récit], et nous savons que son témoignage est vrai », lisons-nous

Jean xxi, 24. Nous entendons ici la voix de l'éditeur du quatrième
évangile, qui se porte garant de la vérité de son contenu Cri. Or, il
présente l'évangile comme un témoignage relatif aux faits de l'histoire

évangélique, mieux encore comme un témoignage rendu à

Jésus-Christ par l'auteur de l'évangile. Cette appréciation de l'éditeur

mérite un examen attentif.
A première vue déjà, elle n'est pas arbitraire. En effet, on ne

rencontre pas dans le quatrième évangile les termes « évangile,
évangéliser » (eûotYYéXiov, euccrfeXiEecrBai), mais bien, et avec une

fréquence impressionnante, ceux de « témoignage, témoigner »

(uaprupia, uapTupeîv) <2). Dès la première page, cette différence saute

Avec certains critiques, nous pensons que le chap, xxi est l'œuvre de l'éditeur

de l'évangile (M. Goguel, R. Bultmann, p. ex.). Nous laissons délibérément de
côté la discussion des problèmes que soulève sa composition, et nous n'entendons

pas préjuger de leur solution en appelant l'auteur de l'évangile Jean, conformément
à la tradition. (Sur ces problèmes, cf. Philippe-H. Menoud, L'évangile de Jean
d'après les recherches récentes. Neuchâtel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1943. Coll.
Cah. théol. de l'Actualité protestante », n° 3.)

(') D'autres ont constaté cette absence des termes eùaYYeXiov, eùaYYeXfëeoôai

(« évangile, évangéliser ») dans le quatrième évangile. Friedrich, Th. Wb. NT.
t. II, p. 714, ss., croit pouvoir l'expliquer de la manière suivante : « Das dramatische,
dynamische Verkünden der Meilzeit, wie es durch €\ia^-fe\(Zeof)ai geschieht, passt
nicht in die verwirklichte Eschatologie des Ev. » Schniewind (ibid, t. I, p. 59), est

plus réservé : « Vielleicht liegt der Grund darin, dass der Kampf gegen eine Gnosis,
die den Kommenden « Boten » erhoffte eùaYYÉAiov meiden liess. » L'explication nous
paraît plus simple : comme nous essayons de le montrer plus loin, la situation dans

laquelle intervient le témoignage dans son acception johannique n'est plus celle de

l'évangile.



LE TÉMOIGNAGE DE JEAN 121

aux yeux. Les trois premiers évangiles parlent de la prédication de

Jean-Baptiste en se servant du verbe « prêcher » (KnpócTcTeiv) (Mat. ni,
1 ; Marc 1, 4 ; Luc m, 3) et Luc n'hésite pas à user du verbe « annoncer

l'Evangile» (eùaYYeXfëecrOai) (Luc ni, 18). Jean, lui, ne voit
dans le Baptiste que celui qui est venu « témoigner au sujet de la
lumière » et dont la mission se résume en ce témoignage (Jean 1, 6-8).
U importe donc de confronter l'Evangile et le témoignage, et d'en
discerner les rapports.

L'Evangile proclame l'événement rédempteur dans sa totale
nouveauté : la venue, la mort et la résurrection de Jésus-Christ. Il est
la « Bonne nouvelle » de l'intervention de Dieu dans l'histoire du
monde perdu, la « Bonne nouvelle » du salut qui lui est offert en

Jésus-Christ. Il appelle tous ceux qu'il atteint à « se repentir », à

revenir à Dieu (Mat. iv, 17 ; II Cor. v, 20). Il est la «puissance de
Dieu » (Rom. 1, 16 ; I Cor. 1, 24), à l'œuvre depuis le jour où Dieu a

envoyé son Fils jusqu'au jour où son Fils reviendra dans la gloire.
L'Evangile est la prédication missionnaire, qui annonce Jésus-Christ
à ceux qui jamais encore n'en ont entendu parler Cri.

Les mots « témoignage (*), témoigner » ressortissent à la langue
juridique Ö). Dans le quatrième évangile, ils supposent un procès en

cours, qui met aux prises Jésus-Christ et le monde C4). Jésus, en effet,
se présente comme le révélateur de Dieu (Jean xiv, 6-9 et passim).
Mais qui peut reconnaître le Fils en cet homme parmi les hommes

Qui a raison Jésus qui ne cesse de se rendre témoignage à lui-même

(Jean vm, 13) ou le monde qui, par l'organe des Juifs, rejette son

témoignage (v, 36-47). Seul le Juge divin peut prononcer entre les

deux parties. Dans la mort et la résurrection de Jésus, il rend sa

sentence, en condamnant le monde (xn, 31 ; xvi, n) et en glorifiant

Sur le terme eùctYYtXiov dans le N. T., cf. Th. Wb. NT., t. II, p. 724-733.
MapTUpia a d'abord un sens actif et désigne l'action de rendre témoignage

Th. Wb. NT., t. IV, p. 478. Cf. l'emploi parallèle du substantif et du verbe Jean 1, 7.
(3) Cf. R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (Kr.-ex. Komm.), p. 30,

n. 5. Il est regrettable que Strathmann dans son étude des termes uapTupeîv et

uapTupia dans l'évangile de Jean n'ait pas signalé leur acception juridique et
insiste exclusivement sur leur signification christologique. Th. Wb. NT., t. IV,
p. 502-504 et 505-506.

(4) L'importance du procès, qui donne tout leur sens aux termes « témoigner et
témoignage » dans le quatrième évangile, a été heureusement mise en lumière par
Th. Preiss, dans son étude : La justification dans la pensée johannique (dans « Hommage

et Reconnaissance à K. Barth. Cah. théol. de l'Act. prot. » Hors série, 2, 1946,

p. 105-111), bien que l'introduction dans la pensée johannique d'une notion aussi

spécifiquement paulinienne que celle de justification appelle de sérieuses réserves.



122 CHARLES MASSON

Jésus (xn, 28 ; xvn, i et 5). Cependant, seule la foi peut reconnaître

cette sentence, et le monde n'en a cure. Aussi le procès continue-t-il
après la mort et la résurrection de Jésus-Christ, mais ce sont les

disciples qui reprennent le témoignage de leur Maître, et le Paraclet,

l'Esprit de la vérité, confère à leur témoignage autorité et puissance

{xv, 26-27) et Ie tend capable de confondre l'incrédulité du monde

(xvi, 7-11). — Telle est, esquissée à grands traits, la situation
supposée par le témoignage. Ce n'est plus la situation de la Mission.

L'Evangile a déjà été annoncé et le monde est en présence de Jésus-
Christ. Il est troublé, inquiété, divisé par Jésus-Christ (cf. chap, vn
et particulièrement vn,43 ; ix,i6 ; x, 19). C'est la situation de l'Eglise
dès ses commencements, quand déjà le monde prend position contre
Celui qui a été annoncé. Nous savons d'ailleurs par les épîtres de

saint Paul et par les Actes des apôtres combien rapidement le
missionnaire doit assumer la fonction du témoin et le témoignage
succéder à l'Evangile, ou plutôt, se joindre à lui.

Si l'Evangile et le témoignage supposent des situations
différentes, ils sont cependant très étroitement apparentés. Ils ont tous
deux Jésus-Christ pour sujet et pour objet, pour auteur et pour
contenu. L'évangile de Marc nous fait entendre « l'Evangile de

Jésus-Christ » (1, 1) et le témoignage de Jean, comme nous allons le

montrer, nous fait entendre le témoignage de Jésus-Christ. C'est
dire les rapports étroits de l'Evangile paulinien et synoptique et du

témoignage johannique, ces deux formes du message chrétien. Aussi

bien, en parlant du témoignage de Jean, n'avons-nous pas l'intention
de contester le jugement que l'Eglise a porté sur lui, en le considérant

dès l'origine comme un évangile et en le recevant comme tel
dans son canon.

II

Nous aborderons l'étude du contenu du témoignage johannique
en posant la question : Qui a qualité pour témoigner de Jésus-Christ
Quand il s'agit de ce témoignage qui doit mettre le monde, et tout
homme dans le monde, en mesure et en demeure de croire, qui a

qualité pour parler Dieu seul. La foi, qui a pour objet Dieu révélé

en Jésus-Christ, ne peut avoir d'autre fondement que le témoignage de

Dieu. Non pas assurément que Dieu témoigne de Jésus-Christ
immédiatement, en s'adressant à tous et à chacun du haut du ciel. Mais



LE TÉMOIGNAGE DE JEAN 123

le témoignage rendu au sujet de Jésus-Christ par la parole humaine,

parole de Jean-Baptiste, parole de l'Ecriture, parole de Jésus lui-
même, n'est valable que s'il est le témoignage de Dieu.

Laissons-nous instruire d'abord par l'exemple de Jean-Baptiste.
Aux yeux de l'évangéliste, et en contraste évident avec la Parole

éternelle, il n'est qu'un homme; mais ce qui le qualifie pour témoigner,
c'est qu'il ne se présente pas de son propre chef, qu'il est «envoyé par
Dieu » (Jean 1, 6), et précisément pour apporter ce témoignage
(1, 7). Dieu lui-même a fait de Jean un témoin, en lui ouvrant les

yeux pour qu'il voie et puisse dire ce qu'il a vu. Jean tient sa

connaissance de Jésus-Christ, de la révélation que Dieu lui a accordée

lors du baptême de Jésus : « Et moi, dit-il, j'ai vu et j'ai témoigné :

celui-ci est l'Elu de Dieu»W (i; 33-34). Ainsi Jean-Baptiste a été mis

par Dieu lui-même en possession du témoignage qui conduit à Jésus-
Christ ceux qui l'écoutent (1, 35-37).

Jésus dit des Ecritures : « Ce sont elles qui témoignent de moi »

(v, 39). Et pourtant leur témoignage reste lettre morte pour les

Juifs qui les scrutent en quête de la vie éternelle ; ils ne croient pas
en Celui que Dieu a envoyé (v, 38 b). Pourquoi Parce que, en

dépit de leur prétention à posséder dans les Ecritures la révélation du

vrai Dieu, ils n'entendent pas sa voix, ils n'ont pas sa Parole demeurant

en eux (v, 38 a), ils ne reçoivent pas le témoignage qu'il a rendu
dans les Ecritures au sujet de son Fils (v, 37).

Jésus dit aussi que ses « œuvres » témoignent de lui et de sa

mission divine (v, 36 b). Dans le quatrième évangile, les œuvres de

Jésus sont ses miracles (ix, 3-4), mais aussi ces œuvres plus grandes

qu'il accomplit en donnant la vie aux morts et en exerçant le jugement
(v, 21-23). Si elles témoignent de la présence du Fils, le révélateur
de Dieu, si elles contribuent à faire naître la foi en lui, c'est qu'elles
sont les œuvres que le Père lui a données à accomplir (v, 36 a),

qu'il fait au nom de son Père (x, 25), les œuvres de son Père (x, 37),

que le Père fait par lui (xiv, 10). Ainsi le témoignage des œuvres de

Jésus est vraiment le témoignage de Dieu lui-même, révélant en Lui
son Fils.

Telle est la leçon primitive que présentent P. Oxy. 208 fol. i27 (3e se.) S qlqs.
min. syrsc lat. C'est bien la lectio iiffcilior et aucun copiste n'aurait eu l'idée de la
substituer à la leçon si courante Ó uîoç toû 9eoû. Quand on sait que Jean laisse volontiers

subsister le vocabulaire de ses sources, on ne s'étonne pas de ce titre messianique

insolite dans le quatrième évangile. Ont adopté cette leçon Zahn, Harnack,
Büchsel, Cullmann Cah. Th. A. P. 19/20, p. 16, n. 1.



124 CHARLES MASSON

Ainsi en est-il aussi du témoignage que Jésus se rend par ses

paroles. Il peut qualifier ses paroles de « paroles de Dieu » en vertu
de sa mission (m, 34). Sa parole révélatrice a l'autorité de la parole
de Dieu lui-même (xiv, 24). Aussi bien quand Jésus est accusé de

témoigner lui-même à son sujet (vm, 13) — ce qu'il ne cesse de faire

— il répond que son témoignage recouvre exactement celui de son
Père (vm, 18), si bien qu'il est formellement conforme à l'exigence
de la Loi qui ne tient pour valable que le témoignage de deux

personnes (vm, 17). Mais le témoignage de Jésus, distinct de celui de

son Père, est pourtant un avec lui et a l'autorité du témoignage de

Dieu (v, 32)
Le témoignage de Jésus-Christ, qui est aussi le témoignage de

Dieu, ne saurait être occasionnel, rendu devant les auditeurs de

Jésus pendant son ministère terrestre seulement. Il est rendu devant
le monde, il veut être entendu de tous les hommes de tous les temps.
Jean rend compte de l'actualité permanente du témoignage de Dieu

en Jésus-Christ par l'activité du Saint-Esprit, qu'il appelle, on le sait,
le Paraclet C'). «Quand sera venu le Paraclet que je vous enverrai

d'auprès du Père, l'Esprit de la vérité qui vient d'auprès du Père,

Lui, témoignera à mon sujet » (xv, 26). C'est donc par le ministère du

Paraclet-Esprit que le témoignage de Dieu en Jésus-Christ demeure

toujours actuel, hic et nunc, pour les croyants.
A la lumière de ces quelques observations, sommaires mais

convergentes, nous pouvons conclure que la notion de témoignage est

propre à définir non seulement la forme, mais aussi le contenu du

quatrième évangile. Il est bien un témoignage et prétend nous faire
entendre le témoignage de Jésus-Christ sur lui-même et le témoignage

que le Père rend au Fils dans leur vivante unité.

III
Les rapports étroits qu'il y a entre la forme et la matière du ¦

témoignage johannique nous amènent à réfléchir sur ses conditions.
Œuvre d'un homme écrivant, d'après la tradition, à la fin du premier

(J) Sur l'origine et la signification de ce terme, cf. les commentaires de l'évangile
de Jean et W. Michaelis, Zur Herkunft ies johanneischen Paraklet-Titels. Conjec-
tanea neotca, XI, 1948, p. 146-162. Nous nous bornons à remarquer que ce terme si

spécifiquement johannique appartient aussi à la langue juridique et désigne celui
qui assiste en justice, le témoin à décharge. Nous sommes donc ramenés par lui
aussi au grand procès qui est le cadre du témoignage johannique.



LE TÉMOIGNAGE DE JEAN 125

siècle, comment peut-il être valable pour nous aujourd'hui Comment

peut-il justifier sa prétention de nous transmettre le témoignage

de Jésus-Christ, les paroles mêmes dans lesquelles il se révèle

en révélant le Père

L'évangile, on le sait, est sur ce point d'une discrétion extrême.

L'éditeur, pour sa part, désigne clairement « le disciple que Jésus
aimait » comme auteur de l'évangile (xxi, 20-24). ^a scène dans

laquelle ce disciple est présenté pour la première fois ne laisse aucun
doute sur son intimité avec Jésus. Lors du dernier souper, il est si

près de Jésus qu'il peut lui demander ce que Pierre brûle de savoir :

qui sera le traître (xm, 23-26). Ne suffit-il pas qu'il soit « le disciple

que Jésus aimait » pour que nous puissions attendre de lui un témoignage

de la plus grande valeur, fondé sur une connaissance de Jésus

vraiment exceptionnelle
Ces considérations nous paraissent laisser le problème intact.

La solution consiste-t-elle à reconnaître, avec la tradition ecclésiastique,

l'apôtre Jean, fils de Zébédée, en la personne du disciple bien-
aimé Nous n'en serions pas plus avancés, car, de l'aveu même de

partisans de l'opinion traditionnelle, la forme si particulière des

paroles du Christ dans le quatrième évangile serait imputable à

l'évangéliste (ri. A y regarder d'un peu près, cette position n'est pas
tenable, car il n'est pas possible de distinguer entre le fond et la
forme de paroles aussi simples et concises que les paroles révélatrices
du Christ : «Je suis la lumière du monde» (vm, 12)... «Je suis le

chemin, la vérité et la vie» (xiv, 6)... «Celui qui m'a vu a vu le

Père » (xiv,9)... « Moi et le Père, nous sommes un » (x, 30), etc..
Il n'y avait pas deux manières de dire cela, et le contenu de telles

paroles est inséparable de leur forme. Dès lors, admettre, parce qu'il
le faut bien Cri; qUe les paroles du Christ johannique doivent leur
forme à l'évangéliste, c'est admettre qu'elles lui doivent aussi leur

(") Cf. à titre d'exemple Fr. Büchsel, Das Evangelium nach Johannes. N.T.D. i2.
« Die Form, in der die Reden und Worte Jesu auftraten, stammt vom Evangelisten

»... « Doch muss damit gerechnet werden, dass Bildungen wie die Ichworte
Jesu : ich bin das Licht, ich bin das Lebensbrot u. ä. m. vom Evangelisten stammen

», p. 9.
Jésus-Christ ne peut s'être exprimé et comme il le fait dans les évangiles

synoptiques et comme il le fait dans le quatrième évangile. Il faut choisir. Büchsel
lui-même en a convenu (ibilem, p. 9) : « Die an sich mögliche Erklärung : der Jünger
hat sich, wie öfters festzustellen ist, die Redeweise des Meisters angeeignet, ist hier
nicht anwendbar. Sie würde zu grosse Schwierigkeiten in bezug auf die synoptische
Überlieferung der Jesus-Worte und Reden schaffen. »



iz6 CHARLES MASSON

contenu, conclusion devant laquelle les critiques conservateurs ont
toujours reculé. Ces difficultés, qu'il n'est pas possible d'écarter, ne
montrent-elles pas que le vrai problème n'est pas celui de l'authenticité

littéraire de l'évangile, à propos duquel on s'est tant battu
Le vrai problème est celui de l'authenticité spirituelle de l'évangile,

de l'authenticité du témoignage de Jésus-Christ qu'il nous transmet.

Il faut essayer d'en définir les conditions. Comment un homme

appartenant au cercle des Douze ou étranger à ce cercle, a-t-il réussi
à faire entendre le Christ, sans effort, sans fausse note, sans que
jamais sa voix soit altérée ou brisée l'unité de son témoignage
Toute explication psychologique est trop courte pour rendre compte
de la vérité et de l'autorité que l'Eglise a toujours reconnues au

témoignage johannique. Nous sommes en présence du fait de l'inspiration,

non pas de l'inspiration du poète Ci), mais du disciple, de

l'action de l'Esprit sur le disciple de Jésus, telle que Jean la conçoit.
L'erreur des partisans de la solution traditionnelle du problème

johannique est de ne pas admettre qu'un disciple capable d'écrire le

quatrième évangile ait pu ne pas être un des Douze et n'avoir pas
même appartenu à la génération apostolique. Du point de vue de

Jean, il n'en était pas ainsi. Pour s'en convaincre, il suffit d'accorder
l'attention qu'elle mérite à cette parole du Christ : « Celui qui a mes
commandements et les garde, celui-là m'aime ; celui qui m'aime sera
aimé de mon Père, et moi je l'aimerai et je me manifesterai à lui »

(xiv, 21). Les croyants de toutes les générations ont toujours entendu
les paroles du Christ dans la chambre haute comme leur étant adressées
à eux-mêmes. Ils ont eu raison. Quel serait l'intérêt de ces paroles
si elles ne concernaient que les apôtres Or, d'après celle qui nous

occupe, le vrai disciple, celui qui aime Jésus, le montre en pratiquant
ses commandements, qui se résument dans le commandement
d'amour (xm, 34-35). Et le disciple est l'objet de l'amour du Père et
de Jésus lui-même, il est un disciple que Jésus aime. Il n'était donc

pas nécessaire d'être un des Douze pour être « le disciple que Jésus
aimait ». Tout vrai disciple est aimé de Jésus. Et Jésus a ajouté :

« Je me manifesterai à lui. » Dans la perspective du quatrième évangile

pour lequel Pâques et Pentecôte sont un seul événement, il n'est

pas possible de réduire cette « manifestation » du Christ à son dis-

Comme le pensait, par exemple, Wilhelm Heitmüller qui admettait que
dans les discours du quatrième évangile, une masse de paroles peuvent n'être pas de
Jésus au sens strict, et pourtant « mit dem intuitiven Blicke des Künstlers das
geschichtlich Richtige treffen» (Sehr. d. NT., IV. p. 25).



LE TÉMOIGNAGE DE JEAN 127

ciple à une apparition du Ressuscité dans le temps qui s'écoule de

Pâques à l'Ascension, et cela est exclu dès que l'on admet qu'il ne

s'agit pas nécessairement d'un disciple de la première génération.
« Se manifester » à son disciple, c'est donc pour le Christ se faire
connaître de lui de cette connaissance immédiate et personnelle qui a

pour condition l'amour du croyant pour le Christ et l'amour du
Christ pour le croyant, et qui est l'œuvre de l'Esprit.

Nous voici ramenés à l'action de l'Esprit qui, nous l'avons vu
plus haut, assure la permanente actualité du témoignage du
Christ en en faisant son témoignage. Le Paraclet-Esprit témoignera
de Jésus-Christ (xv, 26). Il ne parlera pas de lui-même (xvi, 13), de

sa propre initiative et à sa fantaisie. Son témoignage sera toujours
lié à l'histoire du Christ, dépendant du témoignage que le Christ s'est
rendu lui-même. Il rappellera aux disciples tout ce que Jésus a

dit (xiv, 26). Il n'aura pas d'autre objet que Jésus-Christ. Il recevra
de Jésus-Christ lui-même ce qu'il dira de Jésus-Christ et ainsi il le

glorifiera (xvi, 14). Mais par quel organe le Paraclet-Esprit témoi-
gnera-t-il Par l'organe des disciples (xv, 27). Ainsi la fonction de

l'Esprit est d'assurer la concordance de la parole humaine et de la
Parole divine, du témoignage du croyant et du témoignage de Jésus-
Christ. Ne tenons-nous pas enfin la seule explication valable de la
vérité et de l'autorité du témoignage johannique, de son pouvoir de

transmettre le témoignage du Christ Le quatrième évangile est
l'œuvre d'un disciple qui a connu dans sa plénitude l'action de

«l'Esprit delà vérité» et qui a été «conduit par lui dans toute la vérité»,
c'est-à-dire dans la connaissance de la révélation de Dieu en Jésus-
Christ (xvi, 13). Le Christ vivant s'est révélé à lui avec une
puissance incomparable, et son ministère terrestre, qu'il connaissait par
la tradition, lui est apparu comme une révélation de sa gloire divine
au sein du monde incrédule (n, u ; xvn, 1-5), comme l'éclat de la

lumière au sein des ténèbres (1, 5). C'est ainsi que, dans le grand procès
engagé entre le monde et Jésus-Christ, le disciple a entendu le témoignage

de Jésus-Christ et nous le fait entendre. Voilà pourquoi son

œuvre, dont la critique discerne encore les matériaux humains, est
lourde du témoignage que le Fils de Dieu se rend à lui-même. Et le

paradoxe du témoignage johannique, témoignage de Dieu dans un
témoignage humain, s'accorde singulièrement au paradoxe de

l'événement dont il témoigne : « La Parole s'est faite chair » (1, 14).

Ch. MASSON.


	Le témoignage de Jean

