Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance a M.
Emile Brunner

Artikel: La recherche religieuse de l'absolu et la foi chrétienne
Autor: Lemaitre, Auguste
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RECHERCHE RELIGIEUSE DE L’ABSOLU
ET LA FOI CHRETIENNE

Au sens étymologique du terme P’absolu se dérobe a toute relation
et se situe par la hors du champ de notre expérience. Soustrait a
Pemprise de nos facultés qui ne s’exercent que dans le cadre du
relatif, ’absolu est l'inconnaissable. Nous pouvons former son idée,
nous ne le pouvons saisir. Notre esprit se bornera, au nom de cer-
taines nécessités reconnues par la raison, a statuer au dela des phé-
nomenes, au dela des valeurs et des normes qui s’imposent a4 nous
un inconditionné qui les domine ou les fonde. Une telle notion a-t-elle
sa place dans le vocabulaire de la religion ? Le croyant invoque Dieu,
et ’adore, avant de lui conférer,comme un attribut propre a exprimer
sa souveraineté, le caracteére d’absoluité. Et lorsque la réflexion
religieuse est amenée a cette démarche, quel sens lui donne-t-elle ?
Elle affirme par 1a tout d’abord que Dieu est réalité premiere et
derniére dont tout dépend, et qu’il ne dépend lui-méme de rien. Elle
exprime aussi la conscience de ne rencontrer Dieu qu’a la faveur
d’une relation dont Dieu lui-méme a I'initiative. Nous ne dépouillons
pas Dieu de son absoluité, nous ne I’enfermons pas dans le monde
des phénomenes comme un étre ou un terme a d’autres comparable,
en déclarant qu’il peut, dans sa liberté, s’offrir généreusement a
nous. Le Dieu qui établit une alliance avec son peuple, qui sort de
son silence pour révéler son message aux prophetes, qui parle par



L’ABSOLU ET LA FOI CHRETIENNE 113

la voix de son Fils, demeure I’absolu, si les rapports qu’il nous
permet d’entretenir avec lui reposent tout entiers sur sa décision
propre, sur sa démarche initiale. Son absoluité est sauvegardée par
sa liberté, qui implique en lui aussi Ja faculté de sortir de sa solitude
pour créer, agir, et se donner.

Le Dieu de la foi demeure encore I’absolu en ceci que sa réalité
ne s’épuise pas dans ce qu’il nous permet de connaitre d’elle. L’expé-
rience reconnue d’une action de Dieu en moi ne signifie point que
Dieu en soi devienne un objet que mes définitions et mes concepts
puissent embrasser et circonscrire dans sa totalité, Il est ’adorable.
Et C’est 1a ’expression religieuse d’un absolu en qui réside un infini
de puissance, d’un absolu qui demeurerait réel quand méme seraient
abolies et ma propre conscience, et l’ensemble des consciences
humaines. La relativité, coeflicient de notre esprit, caractérise les
manifestations de notre vie et de notre pensée, mais non point le
Dieu qui les rend possibles et les conditionne.

Qu’entendons-nous par une recherche religieuse de I’absolu ? La
religion vécue, concréte, spontanée se situe sur un tout autre plan
qu'une spéculation métaphysique que couronne ou soutient une
affirmation théologique. Ce qui fait d’un homme un étre religieux
c’est un ensemble d’attitudes intérieures, extériorisées par les expres-
sions de son culte et de sa conduite, plus directement encore par
sa priere. C’est une erreur de voir ’axe de la vie religieuse déterminé
par la question : comment un rapport est-il possible entre Dieu et
Phomme, séparés par une infranchissable distance, ou situés sur
deux plans qui ne se coupent nulle part ! Ce point de départ peut
convenir a un philosophe non engagé, qui disserte sur la valeur et
le sens de la religion. Il n’est pas celui du croyant. Voyez-le, cet
homme religieux, apporter a I’autel son offrande, ou accomplir devant
le Maitre invisible, le sacrifice spirituel, dans la consécration de sa
volonté. Il ne se demande pas : La rencontre de Dieu est-elle possible ?
D’emblée il se situe a 'intérieur d’un rapport, dans la réalité d’une
présence, qui, méme auréolée de mystere, lui est certitude premiére.
Son langage pourra rejoindre celui du philosophe. Mais sa perspec-
tive n’est pas celle du métaphysicien appliqué a rendre compte de
la totalité du réel, a expliquer 'univers, en arrivant éventuellement
a la notion d’un absolu propre a clore sa réflexion et a achever son
systéme. Le croyant, lui, part d’un Dieu dont action et la présence
lui sont données immédiates.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXvIir (N° 155, 1950) 8



114 AUGUSTE LEMAITRE

Certes nous devons admettre la possibilité d’une expérience méta-
physique, attestée par le message de certains génies de la pensée,
expérience que nous pensons parente de 'expérience religieuse. « Vie
intellectuelle, la philosophie devient aussi vie spirituelle quand I’in-
dividu a mis en P’absolu son centre de gravité.» (Masson-Oursel.)
Mais une convergence possible, souhaitable méme, entre la recherche
philosophique et la recherche religieuse ne permet pas de les con-
fondre. La dépréoccupation métaphysique a souvent caractérisé les
ames les plus religieuses. Vous la trouverez non seulement chez les
propheétes d’Israél, mais dans la piété d’un Francois d’Assise, et dans
Pidme ardente de Luther. Et mieux que les religions de PExtréme-
Orient, la religion de Jésus et des apotres illustre cette distinction
entre la quéte religieuse de Dieu et la spéculation intellectuelle.

La recherche religieuse est aussi recherche. Son caractére propre
s’éclaire a la lumiere de la sublime parole per¢ue par Pascal: « Tu
ne me chercherais pas si tu ne m’avais déja trouvé,» Qui adore et
prie se sait déja participer, si faiblement que ce soit, 4 la réalité
dans laquelle il cherche a s’enraciner. La foi se reconnait étre réponse
a une grice. Dieu est en moi, plus présent a mon étre réel que mon
moi conscient, dans son individualité séparée. Dieu est 1a pour moi
dans cet Evangile du Christ, par lequel il se donne a I’humanité,
sous un mode si décisif, qu'un pere de I’Eglise risquera I'imprudente
conclusion : « Nous qui avons ’Evangile, nous n’avons plus rien a
chercher.» Les champions de la liberté et de I'effort indéfini de ’esprit
sont en droit de s’insurger contre la parole de Tertullien, propre
a abriter une religion de paresse. Pascal a saisi avec une autre pro-
fondeur la situation du chrétien. Certain d’avoir été prévenu, sollicité,
visité par Dieu, il ne cessera, ayant trouvé, de chercher encore,
puisque le chemin ouvert par ’apparition de la charité — absolu
d’amour et de sainteté — est un chemin sans terme, sur lequel
Phomme s’avance, mfi par une expérience qui jamais ne s’épuise.

La recherche religieuse marque un mouvement total de ’étre,
dans lequel sont entrainées les diverses facultés de I’Ame, trop isolées
par les distinctions classiques, et dont la psychologie moderne a
démontré ’étroite interdépendance mutuelle. Voyez comment Luther
et Calvin définissent la foi; relevez les termes mémes du premier
commandement : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de toute ton
ame, de tout ton cceur, de toute ta force, et de toute ta pensée»;
remarquez la mani¢re dont la priere et P'action sont conjuguées



L'ABSOLU ET LA FOl CHRETIENNE 11§

dans I’Evangile, et encore ce lien que les écrivains sacrés, depuis
Osée, le prophete, jusqu’a 'auteur du quatrieme Evangile, établissent
entre les deux perspectives: connaitre Dieu, et aimer Dieu. Tous
ces témoignages appulent une méme vérité: C’est notre étre tout
entier, étre pensant et étre actif, avec ses facultés intuitives et affec-
tives, comme avec ses ressources intellectuelles, qui prend conscience
d’une participation a l’absolu, s’offrant a lui comme une grice. Le
Dieu que recherche la religion est un Dieu dont Pexigence et ’appel
sont a lorigine de cette vie spirituelle personnelle dont le germe est
en moi, et qui travaille a se dégager pour s’épanouir. C’est la question
totale de ma vocation, de mon accession a la vie que ma foi entend
poser et résoudre.

IT

Mais, nous dira-t-on, la théologie chrétienne implique d’emblée
une position déterminée a I’égard d’un événement précis, et d’une
personne historique : Jésus de Nazareth. Elle se réclame d’une révé-
lation normative, et n’accorde par la que peu d’intérét a la question
générale de la recherche religieuse de I’absolu. Doit-elle retenir
certains apports de la pénsée_ mystique, elle ne s’en refuse pas moins
a considérer le rapport entre Dieu et un sujet isolé. Elle se méfie de
toute théorie qui présenterait ’absolu divin comme capable de se
révéler a ’dme profonde sous un mode purement individuel, en
dehors de Phistoire et de Eglise. En vérité, le moi — et celui-la
méme du mystique — est toujours situé dans une histoire, soutenu
et nourri par un inconscient collectif, dont il ne peut s’abstraire
radicalement. Mais la distance subsiste pourtant entre les religions
de Pintériorité pure, et celles qui se reconnaissent dominées par
lautorité d’un fondateur ou d’un révélateur souverain.

Pouvons-nous, en toute bonne conscience, mettre a la base de
notre recherche religieuse de 1’absolu, notre intuition du caractére
unique de Jésus ? Nous y sommes invités, bien sfir, par ’atmosphere
de la patrie spirituelle qui est la ndtre, par ’acte de foi a4 nous suggéré,
sinon imposé, par notre éducation et notre milieu. Cette position
initiale, et d’abord irréfléchie, va-t-elle se trouver ébranlée par notre
réflexion ultérieure, par notre information qui nous met en face
des prétentions d’autres religions historiques ? Nous devons toujours



116 AUGUSTE LEMAITRE

rappeler qu’il n’est apparu dans l’histoire qu’un fort petit nombre
de révélateurs qui ont pu, d’une part, prétendre avoir un rapport
privilégié avec Dieu, et d’autre part enrichir ’humanité d’inspira-
tions religieuses originales, durables et fécondes,

Quoiqu’il en soit, la position du théologien chrétien devient inte-
nable si, a ’école de la théosophie, il se voit amené 4 reconnaitre dans
toutes les religions supérieures des manifestations, nettement conver-
gentes d’un méme élan spirituel. En revanche, la théologie chrétienne
demeure philosophiquement solide, sila comparaison des valeurs mises
en relief par les grandes religions ’ameéne & voir dans ’Evangile, en
méme temps que le couronnement et ’achévement de la recherche
religieuse de I’homme, une révélation qui juge et dépasse toutes
celles qu’on prétendrait lui comparer et lui opposer. S’élever a ce
point de vue, voir le christianisme capable de retenir les éléments
positifs d’autres systémes religieux, tout en en répudiant les éléments
caducs ou suspects, c’est justifier du méme coup la vocation mis-
sionnaire de I’Eglise, et sa prétention de rendre témoignage 4 une
révélation de portée définitive.

II1

Mais P'unique, apparu en Christ, comment allons-nous le saisir
et linterpréter ?

La premiére méthode qui se propose est la méthode inductive
historique. Par son génie propre, Jésus a poussé plus avant que
quiconque la recherche du Dieu vivant jusqu’d connaitre cette
relation filiale de confiance totale en un Pere qu’il découvre parfai-
tement présent en lui, sans étre en rien séparé de lui par ce double
écran de péché et d’ignorance qui chez nous s’oppose a une commu-
nion parfaite avec l’absolu. Conduite avec les exigences d’une
méthode sévere, la théologie historique définira ’expérience religieuse
de Jésus, puis celle de ceux qui, tout proches de lui, au si¢cle aposto-
lique, puis plus tard, au cours des 4ges, se sont placés sous le rayon-
nement de son action. Si incomplets que puissent paraitre les résul-
tats de cette enquéte, ils nous suffisent a définir les constantes de
Pexpérience chrétienne.

Mais nous ne saurions nous contenter, au nom méme du carac-
tere fondamental de la pensée religieuse, d’une perspective & sens



L’ABSOLU ET LA FOI CHRETIENNE 117

unique. Le Christ n’est pas seulement celui dont I’ascension dépasse
dans son essor toute autre recherche de ’humanité religieuse. Il est
celui en qui Pabsolu nous visite, en une démarche unique de condes-
cendance et d’amour. Cette vue-la, qui seule s’élargira en une théorie
dogmatique, nous est imposée par I'idée premiére : nous ne cherchons
Dieu que parce qu’il nous cherche lui-méme. En Jésus, histoire elle-
méme nous oblige a dépasser ’histoire. Des avant les pensées apos-
toliques qui fondent la doctrine de la grice et du salut, Jésus lui-
méme, dans sa certitude d’étre envoyé du Pére, dans les prétentions
inouies qui sont les siennes sur le plan de 'autorité morale comme
sur celul des intentions de Dieu a I’égard de la famille humaine,
impose a nos esprits des questions dont la réponse n’appartient
plus tout entiere ni a la psychologie, ni a I’histoire.

Iv

Les propositions de la théologie chrétienne répondent-elles au
probleéme de la vocation humaine, que la recherche religieuse de
Pabsolu pose sous sa forme la plus poignante ! On nous dit cou-
ramment : « La question ne revét un sens que pour celul qui a la
foi. » Je dirai plus volontiers : « Elle se pose déja a quiconque garde
Pesprit ouvert a la possibilité d’une révélation de I’absolu. » Disposi-
tion préalable qui n’est pas encore la foi. Convient-il de la mépriser
a I’heure ou ’homme cultivé est bien plus souvent enclin a un agnos-
ticisme de prudence qu’a un scepticisme de négation ?

Les grandes affirmations chrétiennes nous ouvrent un monde
spirituel a trois dimensions: I’Esprit, I’Amour, I’Eternité. Trois
reflets de 1’absolu.

Diviniser Esprit — Dieu est Esprit — c’est sans doute, dans
le langage chrétien, accentuer la face éthique de ’esprit, et non
seulement son aspect d’intelligence pure. L’Esprit ne se dégage que
dans sa victoire, non pas tant sur la matiére que sur le mal. Mais
quoi ? Les conquétes de la science et des arts signifient-elles ’avene-
ment d’une spiritualité triomphante aussi longtemps que ’homme
n’a pas vaincu les forces instinctives qui emprisonnent dans la
chair et I’égoisme ? L’Esprit n’est lui-méme que la ou il est liberté.
Et I’Evangile souligne cette liberté en Dien — ou elle est liberté
créatrice et souveraine, et en Phomme ou elle est le fruit d’un



118 AUGUSTE LEMAITRE

affranchissement, opéré au prix d’une lutte et d’une conversion qui
font émerger en lui 'homme nouveau, ’homme selon I'Esprit.

Dieu est Amour, et ne s’affirme réel dans nos 4mes et dans ’his-
toire que 1a ol 'amour triomphe. La conception communautaire
de I'idéal humain n’est aujourd’hui plus contestée. Nous naissons
solidaires les uns des autres, consacrés débiteurs et serviteurs de
nos fréres par les lois mémes de notre condition matérielle, dans la
famille, dans la cité et dans la société. Il n’est pas de chemin vers
Dieu qui ne soit aussi un chemin vers le frere. Et ’activité de 'esprit
ne peut étre définie indépendamment de l'idée du service. Nous
serait-il indifférent de pouvoir concevoir cet impératif de I'amour
appuyé sur une interprétation religieuse de notre vocation, dominée
par le symbole du sacrifice : la croix du Christ, et par la vision d’une
victoire de ’amour garantie par Dieu lui-méme ? Y a-t-il une notion
de Pabsolu de I’amour qui soit plus cohérente et plus lumineuse
que celle qui rayonne dans le christianisme johannique ?

C’est a propos de la troisitme dimension : I’Eternité, que sur-
gissent peut-étre les hésitations les plus fréquentes. Mais c’est aussi
a son propos que se précise le mieux le role de la religion dans la
recherche de I’absolu, et dans I’histoire de la civilisation humaine.
On s’est appliqué a4 montrer les services rendus par la foi a la cause
de la culture. On a pu tout aussi bien souligner le fait que Jésus ne
s’est en rien intéressé ni a la politique, ni a la science, ni a la cause
du « progreés» humain. Indifférence de quelqu’un qui voyait toute
proche la fin de I’histoire ? Je veux bien I’admettre. Mais il y a plus.
En fait PEvangile, en proclamant les droits de I’esprit et de Pamour,
allait étre, dans la pate humaine, levain de pensée et d’action; mais
facteur de civilisation, il restera aussi facteur permanent de la cri-
tique de la civilisation.

Sous ses différents aspects moraux et religieux : les Béatitudes,
et le Sermon sur la montagne, la Croix et la Résurrection, I’absolu
de P’Evangile demeure a lhorizon indication prophétique d’un
monde qui déborde le nétre. Nous sommes en route, individus enfants
de Dieu, et humanité aspirant a un Royaume de lumitre, vers un
but qui dépasse I'histoire, vers un accomplissement qu’il nous est
rigoureusement impossible de situer dans les cadres de espace et
du temps, du moins tels que les mesure notre conscience actuelle.

Comment récuser 'audace de cette affirmation de ’éternel, si
nous avons compris ce qu'implique la recherche religieuse de I’absolu ?



L’ABSOLU ET LA FOI CHRETIENNE 119

L’éternel n’est ici que l’expression nécessaire de la transcendance
de -Dieu. Or cette transcendance, le plus humble croyant (sans user
de ce terme abstrait) Paffirme des qu’il prend I’attitude qui fait de
ui un croyant: attitude d’adoration et de priere.

Les valeurs enracinées en I'éternel, c’est-a-dire en Dieu, cherchent
a s’affirmer au sein de Ihistoire. Religion de l'incarnation, le chris-
tianisme ne creuse pas 'abime entre Iéternel et le temps ; il affirme
leur rencontre et la manifeste. Il parle d’un Dieu qui visite le monde
et y instaure son régne. Mais ce régne, dans son origine et dans sa
fin derniére, n’est plus de ce monde.

La perspective religieuse ne peut servir une pensée humaniste
qu’en précisant les limites de cette pensée, qu’en l'invitant a une
transposition qui montre en Dieu la source et le garant des valeurs
que nous cherchons a promouvoir ou a incarner a travers nos éphé-
meres labeurs.

v

L’opposition entre le Dieu d’Abraham et de Jésus et le Dieu des
philosophes doit étre retenue, sans devoir étre exploitée en tout sens.
Il n’est pas de passage nécessaire de 'idée théorique de Dieu, ciment
logique, ou condition premiére de I’étre et de la pensée, ou person-
nification des normes de Pesprit, a I'idée religieuse du Dieu vivant.
Mais si, & Pintérieur de notre vie religieuse, nous avons rencontré
un absolu d’amour qui nous a saisis dans les profondeurs de notre
étre, il nous est naturel de conférer aussi a ce Dieu les fonctions que
la philosophie de T’esprit et de la valeur entendent lui reconnaitre.
Une recherche purement intellectuelle d’un absolu, dont la réalité
doit garantir la possibilité de 1’étre et du connaitre, a son intérét
propre. Mais, mesurée a l’échelle de son objet: P’absolu, elle nous
parait démarche partielle par rapport a la recherche religieuse.
Cette derniere seule pose les problémes derniers de la vocation et
de la destinée. Elle n’aboutit pleinement que par un acte décisif
d’option réfléchie, d’engagement personnel: Pacte de foi. Aucune
théologie n’a le pouvoir de I'imposer. Elle ne peut que le proposer.
Mais elle peut aussi accorder a ceux qui ’ont accompli une conscience
claire de la signification de cet acte, et de tout ce qu’il comporte, pour
les croyants, de responsabilité intellectuelle et morale, de saintes
obligations a 1’égard de leurs freres.

Auguste LEMAITRE.



	La recherche religieuse de l'absolu et la foi chrétienne

