
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance à M.
Emile Brunner

Artikel: Remarques sur la parousie

Autor: Klein, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REMARQUES SUR LA PAROUSIE

L'un des mérites de la théologie néo-orthodoxe contemporaine,
préoccupée de plus de fidélité biblique, c'est assurément d'avoir
remis en lumière l'eschatologie, et en particulier la doctrine de la

parousie, de l'avènement glorieux du Sauveur. La voie avait été

ouverte dans cette direction par la critique biblique du début du

siècle, avec les grands noms de Johannes Weiss et d'Albert Schweitzer,

qui ont redécouvert la place centrale de l'eschatologie dans le

Nouveau Testament.

Il faut se réjouir d'un effort qui restaure une importante vérité
de la foi. On peut se demander, cependant, si l'on a jusqu'ici compris

exactement ce que signifie le terme de parousie, quand on le

traduit par « retour de Jésus-Christ » et quand on le considère

uniquement comme un événement à venir.
La difficulté centrale de l'eschatologie du Nouveau Testament

a toujours été la constatation de ce fait : Jésus et les apôtres
attendaient la parousie comme un événement imminent, dont ils nous

précisent même parfois la date. Quelques-uns des apôtres, annonce
Jésus, seront encore vivants quand elle surviendra (Marc ix, i et

par. : Mat. xvi, 28, Luc ix, 27 ; voir aussi Jean xxi, 22). Envoyés

par lui en mission, ils n'auront pas achevé de parcourir les villes
d'Israël qu'il viendra (sous-entendu : dans sa gloire) (Mat. x, 23).
La génération à laquelle il s'adresse ne passera pas que ces choses

n'arrivent (Marc xm, 30 et par. : Mat. xxiv, 34, Luc xxi, 32). Paul
attend le « jour du Seigneur » comme une chose que verra la première



io6 FRÉDÉRIC KLEIN

génération chrétienne (I Thess. iv, 15-17, I Cor. 1, 7-8). On trouve
la même pensée dans d'autres écrits de l'âge apostolique (I Tim. vi,
i3-!5; Jacq. v, 7; I Jean n, 28).

On pourrait multiplier ces citations. Le sens exact de quelques-
unes peut être discuté. Il n'en reste pas moins que la cause est entendue

parmi les exégètes avertis : certains textes néo-testamentaires

annoncent la proximité immédiate de la parousie (alors que d'autres

en font une réalité très lointaine, notamment II Pierre m, 8-10) Ci).

Il faut reconnaître qu'on n'a jamais donné d'explication
satisfaisante de ce fait. On a renoncé, avec raison, à prétendre que les

apôtres avaient mal compris leur Maître, déformé ses paroles dans

le sens d'une proximité qu'il n'avait pas lui-même enseignée. Mais,
si Jésus a cru son retour proche, il s'est trompé, et une telle constatation,

sur un point qui est loin d'être un détail, et qui semble avoir
des répercussions sur la majeure partie de son message, est grave
du point de vue de la foi. Certains théologiens rejettent en bloc

toute l'eschatologie, ce qui est une conclusion hâtive et exagérée ;

car l'erreur sur un point n'entraîne pas nécessairement la
caducité de tout ce qui nous est dit des événements derniers ; et
l'on risque ainsi de fausser le sens général de l'enseignement du
Christ et des apôtres. Quelques-uns considèrent que cet enseignement

est si étroitement lié à l'eschatologie, qu'en jugeant cette
dernière dépassée, ils rejettent la valeur normative de l'Evangile presque
entier. A l'autre extrême, on garde toute l'eschatologie comme
valable, à la seule exception des textes embarrassants sur sa proximité,

qu'on prend dans un sens figuré ou dont on minimise l'importance.

Ou bien encore, on réduit l'eschatologie à n'être que le symbole

de la proximité constante du monde divin.
Tout cela n'est guère satisfaisant, et il faut avoir assez de

clairvoyance pour reconnaître qu'au point de vue dogmatique, l'eschatologie

est dans une impasse.

Un peu de lumière nous vient d'une source inattendue. Il y a

quelques années, un livre curieux nous est tombé entre les mains :

(') Ces constatations troublantes sont renforcées encore par certains passages
des Evangiles qui lient la parousie, tantôt à la résurrection du Christ (Jean xvi, 16-

20), tantôt à la ruine de Jérusalem (Marc xm, et par. : Mat, xxiv, Luc xxi), qui
a eu lieu en 70 après Jésus-Christ.



REMARQUES SUR LA PAROUSIE 107

les Doctrines de l'Eglise évangélique hinchiste (ou hinschiste) Ci). Il
s'agit d'une petite communauté du Midi de la France, fondée en

1833 par une dame Armengaud, née Hinsch, et qui compte des

groupes d'adeptes à Nîmes et à Séte. Cet ouvrage expose, à côté de

doctrines très traditionalistes, des conceptions quelque peu étranges.
Mais il en est une qui nous a frappé par son originalité : c'est qu'il
y a eu et qu'il y aura encore plusieurs venues de Jésus-Christ, en
attendant sa grande venue finale.

A première vue, et sous cette forme, cette idée paraît étonnante
et arbitraire. A la réflexion, et en la confrontant avec les textes
bibliques, on doit reconnaître qu'elle contient une grande part de

vérité. Nous la formulerons, en la modifiant quelque peu, sous la
forme suivante : l'avènement de Jésus-Christ a déjà commencé au
lendemain de sa mort; il se réalise par étapes, par crises successives,

préludant à son triomphe définitif, qui instaurera le Royaume de Dieu
dans sa plénitude. Seule, cette interprétation résout les difficultés

que la notion de parousie pose à l'heure actuelle à la pensée
chrétienne.

Pour justifier notre hypothèse, reprenons d'abord les termes

employés par le Nouveau Testament. Le mot Trapoucria a deux
sens en grec classique : tantôt il dérive de Ttâpeiui, être présent, et

signifie présence, état présent, assistance ; tantôt il dérive de TTÓpeiui,

passer, et signifie arrivée, venue. Il peut s'appliquer alors à l'arrivée
triomphale d'un roi ou d'un général victorieux. C'est ce dernier sens

qui doit être retenu dans le langage biblique. La plupart des versions

françaises du Nouveau Testament (Segond, Oltramare, Synodale,
Stapfer, Reuss) ont donc raison de traduire : l'avènement de Jésus-Christ,
car Ttapouffia correspond exactement au sens du mot français avènement

: « venue, arrivée, ...ne se dit guère que de l'élévation à une dignité
suprême» (Dictionnaire de l'Académie). Seule, la Bible du Centenaire

(reproduite par la Bible de la famille et de la jeunesse) a cru devoir
traduire : le retour de Jésus-Christ, ce qui est moins exact et moins
satisfaisant.

Le recours à l'araméen ne semble pas pouvoir nous éclairer sur
le sujet, puisque Gustaf Dalman, dans son ouvrage Die Worte Jesu (*),

Nîmes, 1916. La préface nous donne le nom de l'auteur : Ernest Kruger.
Leipzig, 1898.



io8 FRÉDÉRIC KLEIN

où il recherche l'équivalent araméen des mots employés dans l'Evangile,

ne mentionne pas le terme de rrapouffia.
L'étude des temps auxquels est employé le verbe ëpxo|iai est très

instructive. Avec raison, les versions françaises le traduisent par
venir, et non par revenir (sauf dans les paraboles : Mat. xxv, 19, 27 ;

Luc xn, 36). Seul, le passage de Jean xiv, 3 a rróXiv epxo|UCU (revenir),
mais il n'est pas absolument certain que ce texte s'applique à la

parousie. Partout, le verbe ëpxouai est employé au présent, jamais
au futur (voir, en particulier, Apoc. xxn, 7, 12, 20). Constamment,
le Nouveau Testament dit : Jésus vient, jamais viendra, et encore
moins : reviendra. Il semble bien qu'il s'agisse, non d'une réalité
à venir, mais d'une réalité présente, 'qui a déjà commencé.

Mais la parole la plus frappante est la réponse de Jésus à Caïphe :

« Vous verrez le Fils de l'homme assis à la droite de la puissance de

Dieu et venant (èpxóuevov, participe présent) sur les nuées du ciel »

(Marc xiv, 62). L'Evangile de Matthieu précise encore : « Vous verrez
désormais (cur' apri)... » (xxvi, 64). Luc dit simplement : « Désormais

(arcò toû vûv) le Fils de l'homme sera assis à la droite de la puissance
de Dieu » (xxn, 69). La conclusion à tirer des deux premiers évangiles

est claire et ne peut donner lieu à aucune contestation : la

venue sur les nuées du ciel (c'est-à-dire l'avènement glorieux, la

parousie) et la séance à la droite de Dieu (c'est-à-dire la gloire céleste

actuelle, que la tradition fait commencer le jour de l'Ascension)
sont simultanées ; l'avènement du Christ n'est pas une réalité future,
elle a commencé dès après la mort du Sauveur.

De ces verbes au présent, de ces annonces d'une parousie toute
prochaine, il ressort clairement que celle-ci ne peut être située à la
fin du monde. Il est un peu puéril d'en parler aujourd'hui comme
d'une chose imminente, alors qu'elle l'était déjà il y a dix-neuf cents

ans. Mais d'autres textes s'appliquent sans conteste à un événement
très lointain, lié à la fin du monde : il s'agit alors de l'accomplissement

final de la parousie, qui est aussi une des grandes affirmations
du Nouveau Testament. C'est le cas, en particulier, de II Pierre

m, 8-10, déjà cité.
Dans le discours eschatologique de Jésus (Marc xm, et par. :

Mat. xxiv et Luc xxi), les deux événements semblent mêlés. Une
étude attentive peut cependant distinguer la péricope qui concerne
a ruine prochaine de Jérusalem (Mat. xxiv, 15-35) et celles qui

Itraitent de la fin du monde, très lointaine (Mat. xxiv, 6-14, 36-44).



REMARQUES SUR LA PAROUSIE 109

On ne peut appliquer au même fait les deux paroles de Jésus
contenues dans les versets 34 et 36. Pourquoi ce rapprochement, qui
lie deux événements très éloignés l'un de l'autre dans le temps,
sinon parce qu'ils sont deux aspects d'une même réalité, que l'un
est le signe précurseur de l'autre, une première réalisation partielle
de ce que le second sera pleinement

Nous commençons, à la lumière de cette brève analyse exégétique,
à comprendre plus clairement ce qu'est la parousie : il s'agit de la

venue glorieuse de Jésus-Christ à travers l'histoire du monde, venue
qui a commencé par sa victoire sur la mort au surlendemain de sa

crucifixion, et qui se réalise par étapes graduelles, jusqu'au jour du

triomphe final, lorsque le monde actuel finira. Jésus vient de bien
des manières : il vient d'une manière tout intérieure et spirituelle
chez les hommes qui s'ouvrent à son influence (Jean xiv, 23 ; Apoc.

m, 20) ; il vient aussi à certaines heures de l'histoire des peuples ;

il vient dans les grands bouleversements, comme la ruine de

Jérusalem, qui marquent une fin et un jugement, mais il vient aussi dans

les commencements nouveaux qui ouvrent à son action des voies

fécondes G). Depuis les temps bibliques, d'autres étapes delà parousie
ont marqué et marqueront encore le cours des siècles, jusqu'à
l'établissement définitif du Royaume de Dieu dans sa plénitude. Les

irruptions successives et partielles du monde de l'éternité dans le
monde du temps, sont les préludes de l'irruption finale, qui donnera
à l'histoire son achèvement et sa pleine perfection.

Plusieurs auteurs ont déjà soutenu une interprétation semblable
de l'eschatologie biblique. Parmi les exégètes, il faut citer surtout
Charles Bruston &), qui, malheureusement, mêle cette idée juste à

des explications fantaisistes de certains textes.
Parmi les dogmaticiens, nous rencontrons Tommy Fallot et

Leonhard Ragaz. Citons quelques déclarations remarquablement
justes et profondes de ces deux auteurs.

Certains exégètes voient dans l'obscurcissement du soleil et de la lune,
et dans la chute des étoiles (Marc xm, 24-25, et par. : Mat. xxiv, 29, Luc xxi, 25)
le symbole de la chute des dieux du paganisme, donc de la victoire du christianisme
sur les religions païennes de l'antiquité.

(2) Voir notamment : L'enseignement de Jésus sur son retour, dans Revue de

théologie et ie philosophie, 1890. — Les venues prochaines iu Christ i'après ses iécla-
rations successives. Paris, 1932.



no FRÉDÉRIC KLEIN

De Fallot, commentant le discours eschatologique de Mat. xxiv :

« L'histoire des sociétés humaines procède par crises. Ces crises

revêtent la forme de catastrophes qui condamnent le passé et qui
préparent l'avenir. A l'heure où Jésus parlait, la société juive
craquait de toutes parts et sa fin était proche... La société juive a été

emportée par un ouragan des jugements divins. D'autres peuples
le seront comme elle, mais toutes ces destructions partielles ne
feront qu'annoncer la fin. L'humanité finira un jour... La fin d'Israël
apparaît au Maître comme le signe précurseur des bouleversements

qui précéderont la rénovation universelle. » Ci)

De Ragaz : « La venue du Christ... n'a pas seulement lieu une
unique fois et une fois pour toutes... A côté de la révolution définitive,

il existe l'évolution, et à côté de l'irruption dernière de Dieu,
certaines irruptions dans l'histoire... J'appelle ces victoires les irruptions

du Royaume de Dieu. » Ca)

Nous croyons avoir donné à ces admirables intuitions une base

exégétique précise. Il appartient maintenant aux spécialistes du
Nouveau Testament d'examiner notre hypothèse et de voir si elle

est acceptable C3).

Il nous reste à montrer en terminant les conséquences heureuses

et fécondes, pour la pensée et pour l'action chrétiennes, de notre
conception d'une parousie déjà commencée et qui se réalise par
étapes.

i° Elle permet, comme nous l'avons déjà montré, de résoudre
le problème, resté jusqu'ici insoluble, que posent les textes
néotestamentaires sur la proximité de la parousie, ainsi que les
contradictions entre ces déclarations et celles qui font de la parousie un
événement lointain.

2° Elle permet de rendre justice à la part de vérité que
contiennent les explications partielles de la parousie, qui l'identifient à

Comment lire la Bible jour après jour. Nouvelle édition, Paris, 1931, p. 66-68.
Le message révolutionnaire. Neuchâtel et Paris, s. d., p. 249.

(3) Nous proposons qu'on bannisse du langage théologique et religieux le terme
de « retour de Jésus-Christ », inconciliable avec le vrai sens du mot « parousie »,
et qui, de plus, suggère l'idée d'une venue en chair et en os. Or, rien, dans les textes
bibliques, ne nous autorise à affirmer un retour corporel ; certains passages semblent
même le contredire (Mat. xxiv, 4-5, 23-27).



REMARQUES SUR LA PAROUSIE m
la Pentecôte, à la ruine de Jérusalem, à la victoire de l'Eglise
chrétienne sur le paganisme, à l'invasion des Barbares, à la Réforme, à

l'expansion des Missions protestantes ou aux guerres mondiales du
XXe siècle. Toutes ces interprétations, fausses quand on leur donne

un sens unique et absolu, ont cependant une part de vérité, puisque
chaque grande crise, heureuse ou malheureuse, de l'histoire humaine,
constitue une des manifestations de la venue du Christ. Avec notre
hypothèse, on comprend que beaucoup de croyants, dans les périodes
troublées, soient portés, comme par instinct, vers les pensées
eschatologiques et les textes apocalyptiques, pressentant, dans les

bouleversements dont ils sont les témoins, un des moments de l'avènement
du Christ et le signe annonciateur de son avènement final.

3° Enfin, notre interprétation supprime la tentation de passivité

trop souvent inhérente aux mouvements eschatologiques. L'attente
de la parousie, dans le seul sens d'un avènement final, est associée

en général à un fatalisme qui considère la lutte contre la misère,
les injustices, la maladie et la guerre, comme inutile et impie. Certes,
il ne s'agit pas de tomber dans l'erreur contraire, dans l'optimisme
facile qui croit à un progrès continu. L'histoire de la chrétienté est

une suite de progrès et de reculs, une alternative de victoires et de

défaites. Celui qui a compris cela ne se désintéresse pas des tâches
sociales ; il sait que Christ l'appelle à l'action et au combat. Il ne
vit plus dans une attente immobile, dans un combat qui n'avance

pas réellement le règne de son Maître. Il est appelé non seulement à

« attendre » mais à « hâter l'avènement du jour de Dieu », par sa

conduite (II Pierre ni, il), à être collaborateur avec Dieu pour la

venue de son règne dans l'humanité.
Mais, en même temps, dans ce tragique duel qui continue sans

cesse, en face de ces troublantes fluctuations entre le bien et le mal,
il sait que Dieu aura le dernier mot, que la cause du Christ l'emportera

et cette certitude de la victoire finale est pour sa foi une source
de courage et de sérénité.

Frédéric KLEIN.


	Remarques sur la parousie

