Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance a M.
Emile Brunner

Artikel: Dieu donne ce gu'il ordonne : note en marge de I'éthique d'E. Brunner
Autor: Jaccard, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIEU DONNE CE QU’IL ORDONNE

Note en marge de ’Ethique d’E. Brunner

Il faut savoir gré au professeur Emile Brunner non seulement
d’avoir fait une large place, dans son traité de morale théologique,
aux questions d’ordre économique et social, mais surtout d’avoir
rénové I’éthique protestante en lui donnant pour fondement 1'idée
de vocation. Toutes les considérations que P'auteur développe dans
son livre Das Gebot und die Ordnungen, publié en 1932, découlent de
Paffirmation suivante qu’on trouve a la fin de la partie théorique :
« Avec la vocation sont donnés les buts et les moyens. » Cela est dit
dans de nombreuses sentences savamment construites, harmonieu-
sement balancées, prolongées en reprises et en rappels incessants,
et brusquement dénouées en une conclusion frappante, comme des
phrases de Marcel Proust: Durch den Gedanken des Berufs erkenne
ich mit dem Ort auch die Art meines Mittuns, die mit dem Beruf gege-
bene Zusammenordnung von Zweck und Mittel, als mir von Gott
gegeben und geboten (p. 236).

Dans cette phrase, comme aussi dans les titres des chapitres XI
et XXIII, les mots sont spécialement choisis pour mettre en évidence
Paffirmation centrale que tout est a la fois « donné et ordonné » par
Dieu : le commandement, la vocation, la coordination des buts et des
moyens, le lieu et la mani¢re de notre action, et toute notre vie quo-
tidienne, L’auteur joue avec les mots et multiplie les assonances pour
mieux formuler sa pensée : Wir empfangen schlechthin die Verwirk-
lichung des gottlichen Willens... Aber diese Verwirklichung ist als die so

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXVIII (N° 155, 1950) 7



98 PIERRE FACCARD

gegebene zugleich eine geforderte : die Aufgabe ist in die Gabe ein~
geschlossen (p. 225).

Ce n’est pas sans fierté ni émotion que les délégués suisses a la
Conférence cecuménique d’Oxford, en 1937, entendirent leur com-
patriote de Zurich développer sa pensée, en séance pléniére, dans
un exposé sur les Fondements d’une morale chrétienne qui fut écouté
par 'assemblée avec une attention qu’aucun autre orateur ne put
retenir a ce point : « C’est dans le rapport constant, disait E. Brunner,
entre Paction humaine et Paction généreuse de Dieu que se trouve
la différence entre la morale chrétienne et tous les systémes de morale
paiens ou rationnels. La foi signifie simplement que ’homme est mis
en relations tellement intimes avec I’action généreuse de Dieu qu’il agit
dans le sens ou Dieu agit. Il doit donner a son tour 'amour qu’il regoit...»

C’est a des paroles ou a des illustrations données par Luther
qu’Emile Brunner se réfere le plus souvent lorsqu’il développe sa
morale « protestante » de la vocation. L’auteur dit d’ailleurs expres-
sément que les autres réformateurs n’ont fait, a cet égard, que mar-
cher dans les voies ouvertes par le théologien de Wittemberg. S’il est
juste, dirions-nous, de citer Luther en tout premier lieu, a ce sujet,
peut-étre trouverait-on chez Calvin une expression plus systéma-
tique et plus rigoureuse de la pensée qu’Emile Brunner a formulée, a
nouveau, de nos jours.

On connait, sur la vocation, la page magnifique par laquelle Calvin
termine son I#ustitution dans la seconde édition latine de 1539 et la
premiere édition francaise de 1541 : « Nous avons aussi a observer
diligemment, que Dieu commande a un chascun de nous de regarder
sa vocation en toutes les actions de sa vie...» La pensée exprimée
dans cette page se retrouve dans plusieurs sermons, traités et com-
mentaires de Calvin. Réprouvant, par exemple, la conduite de Jonas,
lequel, aun lieu de répondre a JPappel divin de se rendre a Ninive, ¢ se
leva pour s’enfuir a Tarsis, loin de la face de ’Eternel » (Jonas 1 : 3),
Calvin montre que la premiere regle de vie du chrétien est de suivre
les ordres de Dieu: Regula prima omnium nmostrarum actionum est,
sequi Deum vocantem... Ergo vocatio Dei, primas tenet in constituenda
hominum vita; et nisi fundamentum illud jacimus, perinde facimus
ac st quis vellet domum exstruere in aere. Confusa igitur erit tota vitae
nostrae ratio, nisi praesit Deus et nos gubernet et quasi auspicia sua

tollat. (Opera Calvini, t. 43, col. 208.)



DIEU DONNE CE QU’IL ORDONNE 99

Commentant d’autre part I’histoire de Dartisan Betsaléel que
IEternel avait « appelé par son nom » pour le charger des travaux
d’embellissement du Tabernacle et & qui Dieu avait « donné habileté
pour exécuter tout ce qui avait été ordonné» (Exode xxx1), Calvin
souligne les mots Fide wocavi et en tire exhortation suivante :
Unde colligimus, quicumque Dei vocem obedienter sequuntur, nunquam
ejus suppetits destitui. Ergo in arduis omnibus negotits haec precatio
nos ad pergendum animet : Da quod jubes et jube quod velis (Opera,
25, 57)-

Calvin se montre tres frappé du fait qu’a la « vocation spéciale »
de Betsaléel correspond I’octroi d’un « don particulier ». Donnant a
ce texte (Exode xxx1, 2) une portée générale, le réformateur fait
remonter a Dieu Porigine non seulement des ceuvres bonnes de la
charité chrétienne, mais aussi de toutes les productions valables du
génie humain dans le domaine des commodités matérielles, des
sciences et des arts. Il est faux, dit-il, d’attribuer tout cela en partie
a Dieu et en partie 4 'industrie des hommes, car cette industrie méme
est un don de Dieu.

Dans ce commentaire extrémement important pour l'intelligence
de la pensée calvinienne, on voit que le réformateur répudie nette-
ment la doctrine commune chez les théologiens de la fin du moyen
age, lesquels faisaient a la nature humaine un crédit excessif, aussi
bien sur le plan moral que sur le plan rationnel. En donnant une cita-
tion textuelle des Confessions d’Augustin, sans indiquer d’ailleurs ni
Ja source ni auteur de la priere: Da quod jubes, Calvin remonte d’un
coup a l'ancienne tradition ecclésiastique que le moyen 4ge avait
par trop méconnue. C’est en effet de saint Augustin que Luther et
Calvin se sont inspirés le plus souvent lorsqu’ils ont cherché a inter-
préter les textes pauliniens sur la foi et les ceuvres de la charité.
On voit, par exemple, apparaitre le nom de P’évéque d’Hippone,
précisément a propos des dons que Dieu fait a ceux qu’il oblige, dans
I’épitre que Calvin adresse au lecteur, au début de son traité, daté
de Geneve, le 10 juin 1543, sur La forme des pricres et chants ecclé-
stastiques : « Ce que dit saint Augustin est vrai», écrit Calvin, « que
nul ne peut chanter choses dignes de Dieu sinon qu’il ait regu d’iceluy»
(Opera, 6, 171). Qu’il s’agisse de chant, de travail, d’art ou d’industrie,
de la charité ou de la foi elle-méme, Calvin attribue tout ce qui est
bon en ’homme a la seule action bienfaisante du Dieu souverain. C’est
pourquoi ’homme n’en saurait tirer mérite ou gloire : soli Deo gloria.



100 PIERRE FACCARD

Le moyen 4ge a-t-il ignoré tout a fait cette doctrine ? Il serait
injuste de le prétendre. Dans son Apologie de la Confession
& Augsbourg, le conciliant ami de Luther, Philippe Melanchton,
s’est plu a opposer a ses contradicteurs romains le témoignage de
saint Bernard, dont il cite le précepte suivant, sans en indiquer
Porigine : « Avant tout il est nécessaire de croire que tu ne peux
recevoir la rémission des péchés que par la clémence divine; et
ensuite, que tu ne peux lui offrir d’autres bonnes ceuvres, que celles
que lui-méme t’a accordées, et enfin, que tu ne peux avoir la vie
éternelle par aucune ceuvre — a moins que cette vie ne te soit donnée
gratuitement » (chap. XII).

Saint Thomas, en revanche, ne parait pas avoir été aussi catégo-
rique lorsqu’il commente le texte de Paul: Quid habes quod non
accepisti 2 (I Cor. 1v, 7.) Il formule des réserves et introduit des discri-
minations sur ’exacte portée desquelles les commentateurs domi-
nicains et jésuites se sont disputés au cours des trois derniers siecles
sans étre jamais arrivés a s’entendre. Il y a quelques années encore,
la controverse a repris de plus belle entre le R. P. Garrigou-Lagrange,
0.P, et le R.P. d’Ales, S. J.,, le premier prétendant que, selon
PAnge de I’Ecole, Dieu prédétermine efficacement, mais non néces-
sairement, tout acte bon chez le fidele, tandis que son contradicteur
affirmait que saint Thomas laisse a la raison et a la volonté de
I’homme le pouvoir de déterminer un tel acte (Revue de Philosophie,
Paris 1926, p. 380 et 408).

Amené a se prononcer, en 1936, sur les caractéres de « action
pure », Maurice Blondel concéda volontiers qu’un «effort propre »
de 'homme demeurait indispensable, mais il insista, bien davantage
que ne le font généralement les molinistes et les thomistes, sur «la
condition sine gua non » d’une telle action : « Que Pinitiative vienne
absolument et totalement de Dieu qui, par une grice prévenante,
donne a 1’étre contingent de quoi donner le nécessaire et naitre a
nouveau : dat nobis Deus gratis id quod illi dare debemus. » On a
reconnu dans cette formule une variante de ce que 'auteur appelle
«le paradoxe augustinien» et qu’il énonce encore sous une autre
forme : Deus dona sua coronat dando quod jubet (L’ Action, I, 262).

Encore une fois nous sommes ramenés, par dela tout le moyen
age, a saint Augustin qui fut non seulement le créateur de la formule
Da quod jubes, mais surtout le théologien par excellence de la grace.



DIEU DONNE CE QU'IL ORDONNE 101

Ce'n’est pas, d’ailleurs, par une méditation sereine, mais au travers
de beaucoup d’hésitations et de tourments qu’Augustin a élaboré
sa doctrine du Dieu qui donne ce qu’il ordonne. On sait que la
conversion du rhéteur de Milan a été précipitée par l'expérience
qu’il a faite de la libération possible, grace a Dieu, des tentations
de la chair. Lorsqu’il entendit le Tolle, lege et qu’il ouvrit le recueil
des lettres de saint Paul, ses yeux furent retenus par ce passage:
« Revétez-vous du Seigneur Jésus-Christ et n’ayez pas soin de la
chair pour en satisfaire les convoitises » (Rom. x111, 14). La continence,
qu’Augustin avait vainement recherchée par lui-méme — propriarum
virium credebam esse continentiam — lui fut donnée par la foi au
Seigneur Jésus-Christ. A plusieurs reprises dans ses écrits, Augustin
rappelle cette expérience décisive sur laquelle se fondera toute sa
théologie morale. Dans le livre apocryphe de la Sapience, 1l en avait
trouvé déja le fondement :
J’étais un enfant d’un bon naturel
Et j’avais recu en partage une bonne dme;
Ou plutét, étant bon, je vins a un corps sans souillure.
Néanmoins, sachant que je ne pouvais obtenir la sagesse si Dieu ne me la
donnait,
— Et ¢’était déja de la prudence de savoir de qui vient ce don —
Je m’adressai au Seigneur, et je I'invoquai
Du fond de mon cceur, en disant :
... Donne-moi la sagesse... (viir, 19-21; IX, 4.)
Deux fois dans les Confessions et trois fois, au moins, dans ses
autres écrits, saint Augustin rappelle le verset 21 qui parait lui
avoir fait une profonde impression: or chaque fois qu’il cite ce
texte, il met continentia a la place du mot sagesse, sapientia. Ce
trait montre & quel point Augustin fut attiré par ’ascétisme antonin.
Sans doute, il écrira un traité pour louer les vertus conjugales ;
mais les Confessions et la plupart de ses écrits le montrent vérita-
blement obsédé par 'idée de la continence ; celle-ci parait, certaines
fois, représenter pour lui la condition premiere de ’obéissance a Dieu.
Quoi qu’il en soit, il est clair que c’est ce passage de la Sapience
qui a inspiré la priere des Confessions. Tandis que 'original disait
Da sapientiam, Augustin a transposé Da continentiam. Cette conti-
nence lui paraissant ordonnée par Dieu, il fera de quod jubes ’équi-
valent de continentia. C'est ainsi qu’il a écrit Continentiam jubes :
Da quod jubes et jube quod vis dans le fameux chapitre XXIX du
dixi¢me livre des Confessions.



102 PIERRE FACCARD

On voit cette formule se préparer déja dans le sixiéme livre.
L’auteur rappelle au chapitre XI le temps de sa recherche : « J’igno-
rais, insensé, qu’il est écrit : Nul ne peut garder la continence si tu
ne la donnes. Or tu P’aurais donnée, si j’avais frappé tes oreilles de
mon gémissement...» (Migne : Patrologie latine, vol. 32, col. 729.).
Plus loin, dans les Confessions, nous trouvons Augustin converti ;
mais il n’en est pas pour cela totalement délivré. Il déplore, avec
Job, que la vie sur terre soit une tentation continuelle, mais place
tout son espoir dans la miséricorde divine. C’est alors que par deux
fois il s’écrie : Da quod jubes..., puis il exprime sa gratitude de ce
que Dieu a effectivement donné: Et quoniam dedisti, factum est...
Mais encore la sanctification totale n’est-elle pas achevée : « J’espere »,
implore-t-il, « que tu rendras parfaite en moi ton ceuvre de miséri-
corde jusqu’a la paix définitive» : Exultans cum tremore in eo quod
donasti mibi, et lugens in eo quod inconsummatus sum, sperans
perfecturum te in me misericordias tuas usque ad pacem plenariam

(livre x, chap. 28, 29, 30. — P. L. 32, 796).

Ce qui, dans les Confessions, n’est que l’expression spontanée
d’une expérience intime, apparait déja comme une doctrine réfléchie
dans le traité De Continentia, écrit, 4 ce que rapporte la tradition,
trois ans avant les Confessions, soit en 395. L’auteur veut prouver
que la continence est un don de Dieu : Continentia a libidine carnis
Dei donum. 11 cite plusieurs textes bibliques pour confirmer le témoi-
gnage, de nouveaun rappelé, de la Sapience : Matt. x1x, 11 ; I Cor. v,
7 ; etc. Augustin laisse entendre néanmoins que sa tiche lui parait
lourde a remplir, mais il compte sur le secours divin: celui qui a
donné la continence a son serviteur et qui lui a ordonné d’en parler,
lui donnera aussi le moyen de le faire convenablement: Nam qus
eam donat continentibus fidelis suis, ipse dat sermonem de illa loquen-
tibus ministris suis (chap. 1, n° 1. — P. L. 40, 349).

Jusqu’ici nous avons vu que saint Augustin ne parle que de la
continence lorsqu’il formule sa doctrine du Dieu qui donne ce qu’il
ordonne. L’expérience lui a montré seulement que cette continence,
pour étre réelle et complete, ne doit pas étre seulement du corps,
mais aussi du cceur: Continentia oris et ipsa donum Dei. Os
corporis et os cordis. Avec le temps, toutefois, et dans P'ardeur
de la controverse pélagienne, Augustin élargira la portée de sa
doctrine. '



DIEU DONNE CE QU'IL ORDONNE 103

Vers 412, il écrit sur la loi et la griace un traité qu’il intitule
De spiritu et littera, et dans lequel 1l montre que non seulement les
ceuvres de la charité, mais encore la foi salvatrice sont en méme
temps données et ordonnées par Dieu. L’évéque d’Hippone rappelle
d’abord que toute I’Ecriture, particulietrement I’Evangile, adjure
Phomme de demander, de chercher, de frapper: eosque admonuit
petere, quaerere, pulsare, ut accipiant, et inveniant, et aperiatur eis.
Puis il reprend ’exemple de la continence, dont il dit qu’elle est une
de ces bonnes choses que Dieu donne aux siens, et il cite le texte
de Sapience v, 21. Alors il parle de la sagesse que Dieu donne a
ceux qui en manquent pour autant que ceux-ci la demandent:
Matt. vii, 7 ; Jacques 1, §-6. Augustin dit alors qu’il en est de méme
de la foi, de la justice et de la charité, lesquelles n’existent pas en
nous, mais nous sont données par I’Esprit saint : Rom. v, §; 111, 24 ;
Gal. 11, 16. « Cest, dit-il, la justice de Dieu qui nous rend justes,
le salut de Dieu qui nous sauve, la foi de Jésus-Christ qui nous rend
fideles. » Aux Pélagiens qui font de la volonté de croire un effet de
leur libre arbitre, Augustin répond que soutenir pareille doctrine,
C’est se mettre en contradiction avec apotre Paul, lequel fait de
la foi elle-méme un don de Dieu: I Cor. 1v, 7 ; Phil. 11, 13. Saint
Augustin termine alors son exposé en formulant la belle maxime
suivante sur la justice de Dieu qui est a la fois ordonnée par la loi
et donnée par la grice : Haec est justitia Dei, quam non solum docet
per legis pracceptum, verum etiam dat per spirttus donum (chap. 3z,
n° 56. — P. L. 44, 237).

Trois ans plus tard encore, vers 415, Augustin reprendra la
méme argumentation dans son traité De perfectione justitiae hominis,
L’auteur part du commandement de la loi : Tu aimeras... (Deut. vi, 5),
confirmé par ordre de ne pas se conformer au si¢cle présent (Rom. x11,
2). Or, continue Augustin, on sait que la continence n’est possible
que si Dieu la donne; quant a la charité, Papdtre enseigne qu’elle
est donnée par I’Esprit saint, lequel est lui-méme un don de Dieu :
Sed nec quisquam potest continens esse, nist Deus det et charitas Det
diffunditur in cordibus nostris, non per nos ipsos, sed per Spiritum
sanctum qui datus est nobis (chap. 5, ratiocination 11. — P. L. 44,

297)-

Ce dernier passage est intéressant parce qu’il unit, dans une
seule sentence, le texte Sapience vi, 21 et le verset v, 5 de ’épitre



104 PIERRE FACCARD

aux Romains. Le rapprochement n’est pas arbitraire, car a4 beaucoup
d’égards I’éthique paulinienne apparait comme un prolongement
de la morale des livres sapientiaux de ’Ancien Testament, particulié-
rement des plus récents d’entre eux, I’Ecclésiastique et la Sapience. Si
c’est de ce dernier livre qu’Augustin a tiré, par une curieuse substi-
tution de mots, les éléments de sa formule Da quod jubes, c’est sur-
tout dans les lettres de Paul qu’il a trouvé le fond de sa pensée.

On aura remarqué, dans les analyses et citations que nous avons
données, le nombre des références aux textes pauliniens. Ce sont
précisément ces textes sur lesquels Augustin s’était, au moment de
sa conversion, « jeté avec avidité»: avidissime arripui, écrivait-il
dans les Confessions. Personne, dans les premiers si¢cles de PEglise,
n’a mieux compris que le converti de Milan Pexpérience profonde
que apétre avait vécue, et déja si bien exprimée, de 'impuissance
naturelle de I’homme et de sa dépendance totale a ’égard de Dieu.
Le premier texte qu’Augustin cite dans les Confessions, lorsqu’il
parle des écrits de saint Paul, est celui-ci: « Qu’as-tu que tu n’aies
recu ?» (I Cor. 1v, 7; Conf. v, 21). Rappelant la parabole pauli-
nienne du corps et des membres, dans un sermon sur le Psaume 130,
v. 6, 1l formulera, cette fois d’apres les termes mémes de ’apétre, de
préférence a ceux de Pauteur de la Sapience, ce principe dont toute
la Réforme s’inspirera plus tard : « On ne peut faire ce dont on n’a
pas recu le don », Quod non accepit, non potest facere (P. L. 37, 1707).

Ainsi c’est 4 saint Paul, plus encore qu’a saint Augustin, qu’il
faut remonter pour comprendre, dans toute sa force et son ampleur,
la pensée fondamentale qui s’est exprimée dans la maxime: Dieu
donne ce qu’il ordonne. Cette pensée est au centre de la Révélation
biblique; esquissée dans ’Ancien Testament, elle est clairement for-
mulée dans le Nouveau. Elle appartient aussi, par Augustin, Luther
et Calvin, a la plus authentique tradition théologique de I’Eglise
chrétienne.

Pierre JACCARD.



	Dieu donne ce qu'il ordonne : note en marge de l'éthique d'E. Brunner

