Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance a M.
Emile Brunner

Artikel: Episcopat et unité chrétienne
Autor: Espine, Henri d'
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380521

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EPISCOPAT ET UNITE CHRETIENNE

Si lointaine et chimérique qu’elle puisse sembler, la réunion de
tous les chrétiens en une seule Eglise demeure bien, pour beaucoup
tout au moins, 'objectif dernier du mouvement cecuménique @ ;
preuve en soit le fait que certaines Eglises, comme I’Eglise anglicane,
ont clairement indiqué quelles étaient, a leurs yeux, les conditions
d’un remembrement de ’Eglise. L’insuffisance d’un lien simplement
fédératif entre des Eglises, qui demeurent distinctes et autonomes,
est apparue d’autre part avec une force irrésistible aux jeunes Eglises
nées de la Mission.

Les divisions auxquelles nos vieilles Eglises se sont tellement
accoutumées qu’elles n’en ressentent plus que faiblement le scandale,
paraissent de plus en plus intolérables 4 nos fréres d’Asie et d’Afrique.
Ils y voient P'obstacle majeur a leur apostolat : « Vous envisagez la
question de 'unité de ’'Eglise dans le contexte de I’éternité, disait a
des chrétiens d’Europe le pasteur Niles, de Ceylan. Pour nous, nous
ne pouvons la voir que dans le temps, et sous le signe de 'urgence
la plus grande ; c’est pour nous une question de vie ou de mort, » @

Alors que nous en restons toujours encore, en Europe, aux études
préalables et aux confrontations théoriques entre confessions chré-
tiennes diverses, ce sentiment d’urgence a contraint certaines Eglises
d’Asie 4 passer aux actes : anglicans, méthodistes, presbytériens et

(1) Cf. Lesslie NEwsiGin, The reunion of the Church. A defence of the South
India Scheme. Londres, S. C. M. Press, 1948, p. 188.
(3) Cité dans Verbum Caro, février 1949, p. 32.



76 ' HENRI D'ESPINE

congrégationalistes se sont unis au sud de I’Inde en une seule Eglise
et leurs freres de Ceylan s’apprétent a faire de méme. Sans prétendre
avoir trouvé la solution parfaite et définitive du difficile probleme de
Punité, ils n’en sont pas moins persuadés que, par la solution a
laquelle ils sont parvenus et qu’ils ont eu le courage d’appliquer, ils
ouvrent, devant la chrétienté divisée, une voie dans laquelle elle
pourrait s’engager. La formule qu’ils proposent (peut-étre vaudrait-il
miecux dire « les formules », car bien qu’apparentées, elles ne sont pas
absolument identiques) mérite le plus sérieux examen. On discerne
nettement en les étudiant, quels sont les obstacles qui partout se
dresseront entre les Eglises catholiques et les Eglises protestantes,
lorsqu’elles chercheront a ne plus former ensemble qu’une seule et
méme Eglise. I est, en effet, frappant de constater que les difficultés
majeures que les Eglises du sud de ’Inde ont rencontrées pour réaliser
leur unité ont été bien plus de Pordre constitutionnel que de P'ordre
de la foi. Touchant I’Evangile qu’elles devaient annoncer, elles
semblent s’étre mises aisément d’accord ; leurs divergences fonda-
mentales portaient sur leurs conceptions de ’Eglise, du ministére et
des sacrements. Or, pour les Eglises catholiques, ces trois points (qm
en réalité n’en forment qu’un) sont primordiaux.

Parmi les Eglises alors en présence, il n’y en avait qu’une de
catholique, ’anglicane, mais le nombre ne fait rien a la chose; il
suffit qu’il y en ait une qui défende la conception catholique de
PEglise pour qu’on soit contraint de prendre position a son égard et
de voir dans quelle mesure on peut transiger avec elle.
~ En termes lapidaires, on pourrait la résumer ainsi sous sa forme
intégrale, romaine : Le Christ est 13 ol se trouve le sacrement valide,
le sacrement valide Ia ou est le prétre, le prétre 13 ol est Iévéque,
Pévéque 1a ol est le pape. Il suffit de supprimer le dernier terme et
de faire abstraction de quelques nuances, pour avoir la conception
commune des Eglises orthodoxes, vieille catholique et anglicane :
I’Eghse véritable du Christ, son corps, réalité essentiellement sacra-
mentelle ne serait que la ol est I’évéque.
~ Et nous voici placés, nous réformés, par le débat cecumémque
en face de Iépiscopat.

Nos freres catholiques, quelle que soit leur confession, n’en font
aucun mystere. Ainsi le Pere Florovsky, exposant le point de vue
de PEglise orthodoxe déclare : « L’Eucharistie est le centre mystique
et la source spirituelle de I’Eglise et de son unité catholique. Et le



EPISCOPAT ET UNITE CHRETIENNE 77

ministére de ’Eglise est premi¢rement « le ministére des sacréments ».
C’est dans cette perspective que le ministére entier (ou la hiérarchie)
est un organe de 'unité. Il est pour ’Eglise ce que la circulation du
sang est pour un corps animal. Et chaque prétre est le ministre de
P'unité dans sa communauté particuliere. La communauté est assem-
blée et intégrée par son ministre, qui fonctionne pour elle, désigné
pour cet office par le charisme sacerdotal. Mais les communautés res-
tent pourtant séparées les unes des autres, et elles ne sont intégrées
dans I'unité plus large et complete que par office épiscopal. La fonc-
tion spéciale des évéques est le ministére de la succession. La seule
différence entre un évéque et un prétre, c’est le pouvoir des ordina-
tions, ce n’est pas un privilege purement canonique ou celui de juri-
diction. C’est précisément un pouvoir sacramentel supérieur a celui
du prétre... C’est par son évéque, ou plus exactement dans son évéque,
que chaque Eglise locale ou particuli¢re est inclue dans la totalité de
IEglise catholique. Par son évéque elle est unie aux sources pre-
mieres de la vie charismatique de I’Eglise, lide a la Pentecéte... » ®

De son ¢6té, le chanoine Richardson résume ainsi le point de vue
anglican : « L’épiscopat a été généralement considéré comme la par-
faite expression sacramentelle de ’Eglise en tant qu’elle forme le
Royaume et la famille de Dieu sur la terre... L’évéque, en sa qualité
de téte de la communauté chrétienne dans une localité ou dans un
diocese, est le pastor summus. Il est le conducteur du troupeau et le
pere de la famille. Il exerce un mandat de la part de Dieu et non seu-
lement de la part des hommes. Et ce mandat recu de Dieu est effec-
tivement symbolisé par le fait qu’il a ¢été réellement et historique-
ment appelé et consacré par une série d’autres évéques, qui furent
semblablement appelés et mahdatés avant lui, en une succession
continue qui a commencé avec la vocation adressée et le mandat
confié aux premiers apdtres de Jésus-Christ... L’évéque est ainsi le
foyer de I'unité du corps de Christ : il est a la fois 'instrument et le
symbole de 'unité de ’Eglise en Christ.» @

Nous ne sommes, dés lors, pas surpris de voir les évéques angli-
cans, dans leur récent appel a 'unité, faire de Iépiscopat historique
(celui-la méme qui vient d’étre défini) une des quatre marques

(*) La Sainte Eglise Universelle. Confrontation cecuménique. Delachaux et
Niestlé, 1948, p. 36-37.
(?) 1bid., p. 162-163.



78 HENRI D’ESPINE

essentielles de I’Eglise, et de son adoption, par conséquent, une
condition absolue de I'unité @,

Que ferons-nous ?

Depuis quatre siecles, les Eglises réformées (sauf peut-étre sur un
point, celles de Hongrie) sont demeurées inébranlablement fideles 4 la
doctrine du ministére proclamée dans leurs confessions de foi. Selon
cette doctrine, le ministére n’est pas une prétrise, mais un ministére
de la parole, et si ’administration des sacrements lui est confiée, c’est
simplement par mesure d’ordre et non parce qu’il détiendrait un
pouvoir conditionnant la réalité du sacrement. La hiérarchie tradi-
tionnelle d’un ministére a trois degrés (évéques, presbytres et diacres)

/ est répudiée et tous les ministres sont déclarés égaux en dignité et en
pouvoir, sous Pautorité d’un seul évéque, Jésus-Christ 2,

Les Eglises réformées sont demeurées également fideles aux prin-
cipes du gouvernement collégial de la communauté locale, exercé
conjointement par les pasteurs et les anciens, et du gouvernement
synodal pour les Eglises d’'une méme région. Elles n’y ont dérogé au
cours des temps que sur un point, en utilisant une autorité supérieure
permanente, chargée par le synode d’exercer ’autorité en son nom
entre les sessions synodales. Elles ont en outre admis parfois, en pro-
longeant cette ligne, qu’une fonction présidentielle et de supervision
plus ou moins permanente fiit confiée a2 un pasteur dans telle cité ou
telle région. Qu’on songe a I’« antistes » de jadis dans certaines Eglises
alémaniques, aux « doyens» dans plus d’une de nos Eglises, et plus
récemment aux présidents de Conseils régionaux de I’Eglise réformée

(1) Ibid., p. 161.

(2) Confession de foi des Eglises réformées de France, 1559, art. XXX : « Nous
croyons tous vrais pasteurs en quelque lieu qu’ils solent, avoir méme autorité
et égale puissance sous un seul chef, seul souverain et seul universel évéque, Jésus-
Christ ; et pour cette cause que nulle Eglise ne doit prétendre aucune domination
ou seigneurie sur P'autre. » La discipline des Eglises réformées de France de 1559
renforce encore cet article:

Art. 16 : « Les ministres ne pourront prétendre de primauté les uns sur les autres, »

Art. 17: « Les ministres présideront par ordre en leurs consistoires afin qu’au-
cun ne prétende supériorité sur son compagnon et ne pourra aucun d’eux donner
témoignage de chose importante sans 'avoir premiérement communiqué aux minis-
tres ses fréres et compagnons. » ‘

Art. 18 : «... sont rejetés tous noms de supériorité, comme anciens de synodes,
surintendants, et autres semblables.» Cité par Jacques Pannier, dans Calvin et
Pépiscopat, p. 30.

Cf. Confession de fo1 belge, 1561, art. 31.

Cf. Confession helvétique postérieure, 1566, chap. 18.



EPISCOPAT ET UNITE CHRETIENNE 79

de France, dont les compétences étendues sont parfois qualifiées, un
peu hativement, d’épiscopales.

Il est juste de rappeler que ce systéme de gouvernement presby-
térien-synodal a été critiqué par beaucoup et a plus d’une reprise au
sein de nos Eglises. On lui a reproché toujours a nouveau et jusqu’au
temps présent, le manque de continuité, la lenteur, les décisions de
compromis, propres aux assemblées délibérantes, et Pincapacité de
prendre les initiatives rapides et hardies que les périodes critiques
peuvent réclamer. Peut-étre qu’a ces raisons, en partie défendables,
pour demander le retour au gouvernement épiscopal, se meélait,
inavoué, le désir de voir a la téte de nos Eglises des chefs qui puissent
les représenter devant le monde et les autres Eglises avec plus de
majesté et d’éclat (0. Jusqu’ici cependant, la crainte du pouvoir non

(*) Pierre pu MouLin, dans le Bouclier de la Fot (1618), écrit: « Quant a la
police ecclésiastique, nous ne tenons point I'égalité des pasteurs absolument néces-
saire. Nous n’estimons point cet ordre étre un point de la fol ni de la doctrine du
salut. Nous vivons, Dieu merci, en concorde fraternelle avec les Eglises voisines
qui suivent une autre forme, et ou les évéques ont quelque supériorité. » (Il pensait
a I'Eglise anglicane.)

Charles Drelincourt, en 1660, interrogé par un Ecossais, Buchanan, sur 1'épis-
copat, lul répondit « que si les évéques d’Angleterre étaient tels qu'on les représen-
tait avec un faste insupportable, leur ordre était le plus grand des désordres. Mais
que d’avoir des évéques qui fussent dans 'ordre des autres pasteurs, qui eussent
comme eux a répondre de leurs actions aux assemblées ecclésiastiques, et qui fus-
sent en quelque fagon ce que sont dans les Eglises réformées de Suisse et d’Alle-
magne ceux qu’on appelle inspecteurs et surintendans, et méme ce que sont entre
les Luthériens les évéques de Suéde et de Danemarc, 1l trouvait cela plus & propos
sans comparaison, que I'anarchie et la confusion qu’il appréhendait. »

Pierre du Moulin fils, a la méme époque, écrit : « Le pouvoir synodal n’est point
incompatible avec I'épiscopal, mais en un ordre bien établi, I'un et 'autre est requis...
Le synode est propre a faire des ordonnances, I'évéque est propre a les faire observer ;
le synode 4 empécher la tyrannie, I'évéque a dter la confusion ; le synode & détermi-
ner en fait de doctrine, 'évéque a maintenir I'ordre et la discipline ; le synode a
remédier aux maux invétérés, l’évéque & supprimer les maux naissants. »

Du Bosc, au méme moment, et a propos des mémes débats, écrit : « Encore que
nous vivions sous une autre sorte de discipline, qu’on ne s’imagine pas que nous
improuvions 1’é plscopat, quand il est bien et légitimement administré. Comment
pourrait-on avoir cette opinion de nous, aprés la déclaration si authentique qu’en a
fait Calvin dans son épitre au cardinal Sadolet, en parlant de I'ordre et de la dignité
des évéques, lorsqu’ils se contiennent dans les régles de leur devoir et dans les termes
d’une modération chrétienne... Nous condamnons a la vérité I'abus de I'épiscopat...
Nous en condamnons la tyrannie, qui convertit une primauté d’ordre en une domi-
nation souveraine... nous ne pouvons souffrir qu’un évéque tire 2 soi toute I'autorité
du presbytére... que le gouvernement de I'Eglise soit en sa main seule. »

Un siécle plus tard, en 1768, Paul Rabaut écrit & Court de Gébelin : « Je ne vous
cacherai point que notre gouvernement presbytérien me déplait fort ; le plus petit



8o HENRI D'ESPINE

seulement personnel mais clérical, le gofit si « réformé » de la sim-
plicité et ’horreur de la pompe qui, si aisément, s’allie au régime
épiscopal, ont prévalu sur toutes les critiques et sur toutes les requétes.
Du reste, il convient de le remarquer, ’épiscopat préconisé parfois
par quelques-uns dans nos Eglises n’est jamais qu’un épiscopat pré-
sidentiel ; il représente simplement une forme de gouvernement
ecclésiastique, forme qui a ses avantages et ses inconvénients et
n’est pas forcément inconciliable avec un régime représentatif. Son
adoption ou son rejet sont affaire d’opportunité ; c’est sur le plan du
bien de I’Eglise qu’on en doit discuter. Cet épiscopat que connais-
sent, avec quelques variantes, les Eglises luthériennes, méthodistes
et réformées hongroises ne tient pas a ’essence de I’Eglise, on ne
le déclare pas indispensable pour qu’elle soit réellement I’Eglise de
Jésus-Christ.

L’épiscopat des Eglises catholiques, nous 1’avons vu, est autre
chose, et ses prétentions sont bien au dela. Il n’est pas seulement une
forme de gouvernement, il est, par le pouvoir d’ordination, le canal
indispensable de la grice sacramentelle et le moyen de I’unité.
I’Eglise n’existe que par et dans 1’évéque consacré par voie de
succession apostolique.

Il est vrai que dans ’Eglise anglicane on hésite parfois a tirer des
prémisses catholiques, que pourtant on maintient, cette conséquence
rigoureuse, et cette attitude ne contribue pas a la clarté du débat :
« Le ministére a trois degrés, écrivait en 1915 I’archevéque de Can-
terbury, Randall Davidson, nous vient des temps apostoliques et
nous le maintenons avec respect comme un élément essentiel de
notre propre systéme, hérité de histoire et comme une part de notre

ancien se croit un homme d’importance, et le moindre pasteur se targue comme le
plus distingué. C’est une anarchie qui a souvent de funestes suites. $’il y a lieu a
une réformation, comme j’en ai 'espérance, 'on conservera sans doute I'épiscopat,
qui a de beaucoup moindres inconvénients. Pour y aider je consentirais volontiers a
&tre toute ma vie curé de village. »

Sous la Restauration, en 1814, Daniel Encontre écrit : « Si les premiers réforma-
teurs avalent été moins rigides partisans du presbytérianisme, on peut dire, humai-
nement parlant, que les progrés de la Réforme auraient été plus durables et plus
étendus. Il o’ y aurait pas grand mal a ce qu on nous donnit des évéques, mais il
vaut encore mieux qu’on nous donne ou qu'on nous laisse prendre le régime des
Luthériens. »

Citations empruntées 4 Jacques PANNIER, art. cité.

De semblables jugements et des proposmons du méme genre ont continué i étre
formulés par quelques-uns dans nos Eglises jusqu’au temps présent.



EPISCOPAT ET UNITE CHRETIENNE 81

témoignage propre aux lois du gouvernement de I’Eglise... mais
maintenir ce témoignage en toute fermeté n’équivaut pas a situer
nécessairement exira ecclesiam tout systéme et toute communauté
qui adopte une ligne différente. » @ Cette position était déja celle des
théologiens anglicans classiques du XVII® siécle. Mais le chanoine
Richardson, a qui sont empruntées ces données, n’en ajoute pas moins :
« Il ne faut pas se figurer que cette attitude charitable implique que
les théologiens anglicans jugeaient 1’épiscopat comme n’affectant
que le bene esse de I'Eglise plutdt que son esse... Le point de vue
anglican a été et demeure inébranlablement épiscopaliste.» @ Et
cela apparait avec évidence deés qu’il s’agit entre Eglises de recon-
naissance mutuelle et de retour & I'unité : II a fallu, pour que 'unité
se fit, au sud de 'Inde, entre des diocéses anglicans d’une part et
des Eglises protestantes de ’autre, que la nouvelle Eglise fit épisco-
pale. De cet épiscopat, elle ne donne pas dans sa constitution une
définition pleinement catholique, puisqu’elle reconnait la pleine vali-
dité des ministeres précédemment a ’ceuvre dans les Eglises non
épiscopales qui participent a Junion ; mais il n’en reste pas moins
que ce qui permet aux anglicans inclus dans la nouvelle Eglise d’en
reconnaitre les évéques, c’est que parmi les ministres qui les ont
consacrés se trouvaient des évéques consacrés eux-mémes par voie
de succession apostolique. Le seul fait génant pour eux est que, pen-
dant une période de transition, des ministeres sans ordination épis-
copale soient considérés comme valides. Ils voient bien que cette
concession, alors méme qu’elle n’a qu’une portée temporaire, porte
une atteinte grave a la conception catholique et, dans le principe, la
ruine.

L’Eglise anglicane, de son c6té, s’est trouvée dans une grande per-
plexité lorsqu’elle a dit prendre position a I’égard de la nouvelle
Eglise qui, bien qu’épiscopale, ne ’est pas cependant au sens pleine-
ment catholique du terme et admet lintercommunion avec les
‘Eglises non épiscopales. L’Eglise anglicane reste pour l'instant sur
la réserve a son égard ; ses évéques, lors de la derniére conférence de
Lambeth, ont décidé de demeurer en communion avec les anciens
anglicans devenus membres de la nouvelle Eglise. Quant aux autres,
ils expriment simplement I’espoir que des conditions permettant
avec eux aussi la pleine communion pourront un jour étre réalisées.

() Cité par le chan. RicHArDSON dans op. cité, p. 161.
(?) 1bid., p. 160-161.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXxviit (N° 155, 1950) 6



82 HENRI DESPINE

On voit apparaitre ici I'opposition humainement irréductible des
conceptions catholiques et protestantes de 'Eglise. Il ne suffirait
pas pour réaliser 'unité d’adopter Iépiscopat comme mode de gou-
vernement ; il manquerait toujours encore a cet épiscopat le carac-
tere que les Eglises catholiques jugent essentiel.

Or, 13 est précisément la limite que les Eglises protestantes ne
peuvent pas franchir. Céder sur ce point serait admettre une concep-
tion de Eglise et du sacrement qui leur est toujours apparue jusqu’ici
contraire 2 l’enseignement de I’Ecriture.

Nous ne pourrions accepter ’épiscopat sacramentel que le jour
ou nous aurions été persuadés, Ecriture en main, que ce qui constitue
PEglise n’est pas la permanente action de Jésus-Christ, mais le pou-
voir conféré par lui, jadis, 3 des hommes de communiquer la vie
divine et le salut, pouvoir transmissible et toujours transmis, en
fait, depuis lors.

La est finalement la question.

Hennn d’ESPINE.



	Épiscopat et unité chrétienne

