Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 155: Au service du Dieu vivant : hommage de reconnaissance a M.
Emile Brunner

Artikel: La théologie, science pratique
Autor: Burnier, Edouard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE, SCIENCE PRATIQUE

Dieu est une lumiére qui voit.
JouBERT.

Machines a naviguer dans le ciel, certaines théologies ont, dirait-on,
perdu en cours de vol leur train d’atterrissage. Mais il faut, tot ou
tard, redescendre au sol pour se ravitailler. Alors se produisent, mal-
gré toute la science du pilote, les chocs brutaux qui mettent Pappa-
reil hors d’usage ou I'immobilisent pour un long temps. Car aucune
dogmatique, aucune philosophie chrétienne, aucune apologétique,
ne peut prétendre tenir Pair indéfiniment. Cela n’est pas seulement
au-dessus de ses possibilités, mais contraire a la fin particuliere qui
lui est dévolue dans I’économie de la Révélation.

Car la théologie chrétienne est une science pratique. Elle est la
connaissance appliquée de ’action toujours actuelle du Saint-Esprit
dans P’histoire du monde. Son origine, tout entiere historique, sa fin,
eschatologique, son objet méme, une personne intervenue et inter-
venant hic et nunc, sont de 'ordre pratique. Il faut bien aussi que ses
moyens solent du méme ordre. La définir comme une science pra-
tique, n’est-ce pas, d’ailleurs, la considérer essentiellement comme
un moyen ! Elle est le lieu et 'instrument des échanges divers qui
s’operent entre PEsprit et notre esprit selon le mode propre de la
Révélation, _

Une théologie qui s’est détachée du réel — de la réalité concrete
et active de I’Esprit — perd sa substance et sa forme ; elle devient
sa propre fin, qui est la dégradation inflige a tous les moyens
détournés de leur usage naturel. Elle peut paraitre se bien porter,
mais elle ne porte plus rien.



58 EDOUARD BURNIER

Or, la théologie n’est jamais qu’un moyen de transport, une voie
d’échange, la voix d’un témoignage. C’est pourquoi aucun accident
n’est plus grave dans ’exercice de cette fonction que de perdre son train
d’atterrissage. Voila Pappareil incapable de déposer en temps et lieu
les biens qu’il devait transporter de 'un a l’autre des deux poles de
la pensée théologique : de I’acte de foi initial, né de la prédication, a
la contemplation active. Tout est historique, tout est événement,
tout est engagement dans le cheminement de la pensée théologique.

Ainsi, dirons-nous, au terme de ces premidres constatations, que
la théologie est la science de la pratique de la présence actuelle de Dieu
en Fésus-Christ.

- Cette définition peut surprendre. A tout le moins appellerait-elle
des éclaircissements. Nous en donnerons ici un seul, qui précise le
sens du terme de « pratique » dans cette formule. Et nous ajouterons,
en conclusion, quelques théses qui esquissent le rdle des notions de
« présence » et d’« action » en dogmatique.

I1

Ecartons d’emblée I’équivoque dont est ordinairement grevée,
dans DPesprit du théologien, la qualification de « pratique ». Equi-
voque double : tantét, en entendant parler de théologie « pratique »,
on pense exclusivement a la discipline particuliére de la théologie
pastorale ; et tantdt, on voit surgir, & la seule idée d’une science
pratique, les spectres du pragmatisme ou de activisme.

Je crois, pour ma part, que ensemble des enseignements groupés,
dans nos Facultés, sous le nom de « théologie pratique» constitue
le véritable centre d’un cycle d’études destiné a former des pasteurs.
Il parait méme évident que la théologie pratique n’a pas encore la
place qu’elle mérite dans la science, ni dans I’enseignement théolo-
gique. L’enseignement de D’histoire, de P'exégese, de la dogmatique
n’est pas lié organiquement 4 celui de la théologie pratique ; celle-ci,
a son tour, se donne trop souvent pour une parente pauvre; elle s’ex-
cuse presque de n’étre « que pratique ».

Mais, en définissant la théologie comme une science pratique,
nous ne pensons nullement a la confiner dans les limites de la théo-
logie pastorale. Celle-ci ne traite que d’un objet particulier dans



LA THEOLOGIE, SCIENCE PRATIQUE 59

I’ensemble de la matidre théologique. Le caractére « pratique » de la
science théologique n’est donc pas constitué essentiellement par les
disciplines pastorales, telles que l’homilétiqﬁe, la catéchétique ou la
théorie du ministere. Tl s’attache a Pobjet tout entier et seul spé-
cifique de la théologie, au bien commun a toutes ses parties, de la
plus systématique & la plus étroitement spécialisée, de la dogmatique
générale a D’archéologie biblique: la pratique de la présence de
Dieu, telle qu’elle est révélée dans la personne, actuellement agis-
sante, de Jésus-Christ. C’est donc 'objet de la théologie — la pré-
sence d’une personne — et son mode de connaissance — une ini-
tiative révélante — qui en font une science pratique.

Plus grave est ’équivoque qui donnerait a penser que la théo-
logie ne peut étre définie comme une science pratique que dans le
cadre d’un pragmatisme ou d’un activisme philosophique.

Disons donc tout net que nous n’entendons lier cet essai de défi-
nition a aucune philosophie particuli¢re. C’est pourquoi nous ne nous
attarderons pas ici a faire remarquer qu'une philosophie de Paction
n’est pas nécessairement pragmatiste. L’exemple de Laberthon-
ni¢re, de Blondel, de Lavelle le montre a ’évidence.

Pas davantage, ’action et les valeurs qu’elle implique ne doivent
étre confondues avec tel activisme critique (par exemple, au sens
d’Eucken) ou moral. A plus forte raison, ce reproche philosophique
ne peut-il étre adressé a priori a une théologie de ’action pratique. Le
pragmatisme et l’activisme résultent d’un certain criticisme onto-
logique dont les postulats sont absolument contraires aux présup-
positions métaphysiques sur lesquelles se fonde la notion théolo-
gique de Paction. Le pragmatisme, en particulier, sera toujours sus-
pect de relativisme, si ce n’est d’agnosticisme, aux yeux de la théologie.

C’est dire aussi qu’une théologie de l'action, au sens ou nous
Pentendons, peut prétendre assumer de plein droit la fonction d’une
dogmatique ecclésiastique et qu’elle ne doit pas étre reléguée sans
autre examen au rang d’une apologétique. Nous parlons ici de ’apo-
logétique classique, telle qu’on s’efforce ordinairement de la distin-
guer de la dogmatique. Cette distinction n’a pour nous qu’une valeur
trés relative, en droit comme en fait. Nous croyons méme qu’elle est
entiérement remise en question, dés que 'on définit la théologie
comme une science pratique. Mais, bien que ce soit 1a une consé-
quence importante de la thése que nous posons, nous ne saurions en
discuter ici. '



6o EDOUARD BURNIER

Le caractere essentiellement actif de la science théologique appa-
rait avec évidence, si I’on jette un coup d’eeil sur Pobjet propre et
sur 'histoire séculaire de cette science.

Il est clair que le message tout entier de la Révélation est cons-
titué par un fait historique : une personne agissante. Jésus-Christ se
présente comme l'intervention active de Dieu dans I’histoire humaine
et cette intervention constitue tout I’objet de la théologie. Les évan-
giles sont de forme essentiellement narrative, voire dramatique, et
leur intention est manifestement missionnaire, c’est-a-dire pratique.
Ils veulent faire entendre.

Cette forme est la seule qui convienne a son objet. Ce qui est
« actif» dans la Révélation, ce n’est pas seulement qu’elle est une opéra-
tion de transmission. Ce n’est pas seulement le messager ou l’an-
nonce de son message (Jésus-Christ et sa prédication), mais le contenu
méme de ce message. En annongant Vinitiative de ’amour de Dieu,
initiative de réconciliation et de salut, ’Evangile préché par Jésus-
Christ regoit donc pour contenu propre une activité divine. Tout
le message révélé se réfere ainsi a une intervention, a une initiative
créatrice, bref 4 un acte.

Il est impossible de concevoir théologiquement cette initiative
de Pamour rédempteur selon une autre catégorie que celle de I’action,
entendue au sens le plus concret, le plus circonstancié, le plus pra-
tique de ce mot. Dire que Dieu est amour, c’est, pour nous, dire
qu’il est actif. Toutes les représentations complémentaires que nous
essayons d’ajouter a cette révélation de Pacte divin, toutes les
notions qui servent a ’appréhender et a le décrire (car on ne le définit
pas en dehors du seul nom de Jésus-Christ), bref, toute la théologie,
ou plutdt toutes les théologies de la Révélation sont lides concep-
tuellement 4 cette unique notion de I’action divine. C’est en ce sens
absolu qu’il faut dire que le christianisme et sa pensée théologique
sont « historiques ».

Et c’est pourquoi aussi le message et le messager ne sont qu'un
dans la Révélation chrétienne, alors qu’ils peuvent toujours se disso-
cier dans la transmission des autres objets de connaissance. Jésus-
Christ ne parle pas de ’amour de Dieu. 1] est la Parole, ’acte méme
accompli par cet amour. Il est Dieu lui-méme intervenant dans
Phistoire humaine non point parce qu’il aime sa créature, mais ¢n
Paimant. L’amour n’est donc pas seulement la cause ni la fin der-
niere de la Révélation ; il en est toute la substance et 'unique moyen.



LA THEOLOGIE, SCIENCE PRATIQUE 61

Cette identité absolue du moyen et du contenu de la Révélation
est précisément ce que la théologie appelle Paction divine et c’est
pourquoi aussi elle ne peut concevoir cette action sous une autre
forme que celle d’une personne venue témoigner de ’amour agissant
de Dieu en se rendant témoignage a elle-méme.

Si donc la révélation de Dieu, en tant qu’il nous aime et qu’il
nous sauve (et ¢’est 1a tout ce que nous savons de lui), se fait par
le moyen d’une personne historique et actuellement encore présente,
c’est que cette révélation a pour contenu un acte et que rien n’est
aussi parfaitement actif qu’une personne. Geste, pensée, sentiment
ou ceuvre ne sont jamais que des projections ou des produits partiels
et temporaires d’une personne, Hors d’elle, ils sont inintelligibles.
Seule la personne incarne de manitre authentique et suffisante
Pactivité de ’étre. Et, seule, la personne du Fils de Dieu peut apporter
le témoignage historique de I’amour divin. Ainsi apparaissent, liées
fonctionnellement dans la Révélation, les notions d’action, de pré-
sence et d’amour. Mais il convient de maintenir ces éléments fonc-
tionnels dans une juste hiérarchie. Dans ’économie de la connats-
sance tévélée, la notion dominante est celle de ’action.

Cela ne signifie nullement, on le voit, que la théologie, considérée
comme une pratique de la présence actuelle du Révélateur, soit une
science empirique et, moins encore, qu’elle sombre dans le pragma-
tisme. Il est non seulement possible, mais nécessaire de conserver
aux notions dont nous venons de rappeler le rdle constitutif leur
pleine réalité ontologique.

Le genre littéraire des documents qui portent témoignage du
fait actif de la Révélation apporte une confirmation formelle aux
constatations matérielles que nous venons de faire. En effet, le
Nouveau Testament est composé essentiellement de récits et de
lettres. Et non seulement ces deux genres littéraires ont, par eux-
mémes, un caractére historique, mais surtout les auteurs qui s’en
servent témoignent visiblement d’une intention que ’on peut quali-
fier elle-méme d’active. La destination de leurs écrits s’inspire,
dans toutes leurs parties, d’une méme volonté missionnaire. Ces
auteurs ont tous, a ’égard de I'objet dont ils parlent, la méme atti-
tude. Pris a partie par une intervention historique de Dieu et mis
en présence d’un fait adorable, ils en prennent et en donnent acte
dans le seul langage qui convienne, celui d’un témoin. Or, le témoin
est toujours engagé activement, a sa maniére, dans un drame, dans



62 EDOUARD BURNIER

un procds. Ainsi 'objet méme de ces récits en détermine-t-il la des-
tination exclusive et en marque-t-il le style. Tout vise, ici, 4 obtenir
une décision, a provoquer I’acte de foi.

La preuve la plus évidente est fournie par le caractére pneuma-
tologique de ces récits ou de ces exhortations « kérygmatiques ».
« Nul ne peut dire que le Christ est le Seigneur si ce n’est par Es-
prit. » Hors du champ de force de Esprit, le contenu de PEcriture
et intention de ses divers auteurs sont lettre morte. La transmis-
sion de la Révélation écrite appartient donc, elle aussi, a cette « éco-
nomie de P’action » dont nous parlions plus haut. Pour que ce texte
regoive un sens et une efficacitépil ne suffit pas du geste des hommes
qui Pont écrit, méme dans I’obéissance de leur foi. Leurs convictions,
leurs intentions, leur foi méme sont inopérantes. Une force
doit intervenir toujours a4 nouveau, un acte de Dieu: on
Pappelle le témoignage du Saint-Esprit. C’est en ce sens, aussi, qu’il
faut entendre la déclaration de Jésus : « Les paroles que je vous dis
sont esprit et vie. »

Ce caractere actif, missionnaire, des écrits bibliques n’est pas
seulement général, il est exclusif. On ne tirera jamais de 'exégese
biblique une théologie qui ne soit une théologie pratique. Toute
« science de P Evangile » est, par nature, science de Pévangélisation. A
vrai dire, il n’y a pas de science de ’Evangile, si ’on entend par la
une connaissance distincte de I'action qu’exerce son objet. L’Evan-
gile est « notre science ». Nous n’en avons pas connaissance, a propre-
ment parler. Ou plutét nous ne savons jamais ce qu’il est sans savoir
d’abord ce qu’il fait, et ce qu’il nous fait faire. Aussi disons-nous
qu’il « parle ». Mais jamais il ne parle sans nous obliger aussitdt a
parler, sans nous engager, corps et dme, dans ce drame de I’action
révélatrice. Pour le théologien aussi, I’exclamation de Paul : « Mal-
heur a moi, si je n’évangélise ! » a valeur d’avertissement et désigne
sans ambage le lieu et l'objet de sa tdche. « Les mots en -ation,
écrit Henri Gouhier, ne sont pas trés élégants, mais ils évoquent
directement une activité ; rationalisation, intellectualisation, spiri-
tualisation ne sacrifient pas l'intelligence vivante et la volonté de
victoire qui sont I’Ame de toute philosophie ; et surtout ils rappellent
qu’il y a quelque chose a rationaliser, a intellectualiser ou a spiritua-
liser. »® De méme, le terme d’évangélisation rappelle qu’il y a,

1) La philosophie et son bistoire. Paris, 1944, p. 25.



L4 THEOLOGIE, SCIENCE PRATIQUE 63

non pas quelque chose, mais quelqu’un a évangéliser. Il rappelle
surtout au théologien que ’Evangile est quelqu’un et non quelque
chose. Tout se passe ici sur le plan de la personne, de la personne
constituante du Christ et de la personne constituée du chrétien.

Mais, ici encore, tout est action. L’Evangile, c’est le résultat
actuel de I’évangélisation de Dieu. On ne peut le connaitre sans
étre connu de lui ; et on ne peut étre connu de lui sans reconnaitre
qu’on est 2 lul. Le théologien ne réclame pas ’Evangile pour « objet »
de son étude ; il se donne a lui pour le donner aux autres, dans Pacte
de Pévangélisation ; cet acte est la réplique symbolique, la réponse
donnée a I’évangélisation premiere de Dieu, a I’Evangile qui est
« Dieu-donné ». En se faisant évangéliste — et rien de plus — le
théologien accomplit son simple devoir d’état. Ses paroles n’ont de
sens que si elles sont activement adressées 4 des hommes vivants,
proches et tout semblables a nous, a ceux que nous appelons préci-
sément nos prochains et nos semblables. Tout le reste est littérature...
théologique.

La théologie ne peut étre élaborée sans étre annoncée. Cette
élaboration est labeur et labour. Nul n’est prophéte en son pays (il
faut seulement quitter son pays, partir en mission, comme on dit,
et c’est encore partir a la recherche d’hommes pour tenir, dans une
autre langue, le méme langage) ; méme si cette parole du théologien
est, durant toute une vie d’homme, et parfois pendant des siecles,
la vox clamans in deserto dont parle PEvangile ; ce désert-la est
encore un signe et une promesse. Un double signe : celui de la dis-
tance que les hommes ont mise entre eux et Dieu; et celui de Ia
venue de Dieu, de sa présence accomplie désormais dans un lien
d’élection. Un lien aussi déshérité que I’étable de la Nativité. Mais
'homme qui parle dans ce désert sait au moins deux choses, qui
suffisent a constituer le propre et le tout de la théologie : c’est qu’il
lui importe désormais davantage de parler que d’étre entendu ; qu’il
s’accommode aussi bien du silence que des murmures d’approbatlon.
Ensuite, qu’un désert de sable ou de pierre n’est pas pire que ces
déserts d’hommes insensibles ou sourds auxquels doivent toujours
commencer et recommencer a s’adresser ceux qui témoignent de la
Révélation. Pourquoi le théologien, dans ’accomplissement de sa
tiche d’évangéliste, serait-il mieux partagé, moins abandonné des
hommes, mieux nourri et plus applaudi que P’artiste, I’homme de
science ou le philosophe, que Mozart, Galilée ou Socrate ! Le désert



64 EDOUARD BURNIER

ou retentit sa voix n’est donc pas un obstacle a sa mission. Il n’est
pas tant le signe de 'impuissance divine que celui du libre refus des
autres. Mais ce refus est encore un moyen. C’est méme le supréme
moyen dont Dieu s’est servi et se sert toujours. Sur ce refus se fonde
toute l’apologétique chrétienne. La théologie — avec toutes ses
dogmatiques — est ainsi engagée dans un proces qui la réduit a
cette défense active, irréductible qu’il faut bien appeler une apolo-
gétique, méme quand elle dogmatise.

En conclusion toute provisoire, je proposerais la définition sui-
vante de I’action, entendue au sens théologique. Ainsi formulée, elle
n’est utilisable que sous réserve de plus ample informé. Les vérifi-
cations auxquelles il faut la soumettre ne peuvent étre opérées dans
les limites de ces quelques pages:

L’action est le mouvement multiple de notre esprit par lequel nous
sollicitons ou nous accueillons, au moyen d’une euvre, qui est lieuw de
médiation, le mouvement prévenant et convergent de IEsprit.

Pour prévenir de trop graves malentendus — je reconnais que
cette définition est quelque peu hermétique — disons au moins ceci :
L’ceuvre a laquelle il est fait allusion désigne le produit de Iactivité
du théologien : telle théologie biblique, telle dogmatique, telle apolo-
gétique particulieres ; mais aussi tel symbole, telle confession de
foi, telle liturgie, telle doctrine ascétique, telle simple priere person-
nelle : toutes activités accomplies dans la communion de PEglise et
dans Pobéissance de la foi.

D’autre part, cette définition de l’action n’est pas spiritualiste.
Eviter le pragmatisme pour professer n’importe quel spiritualisme
serait, pour un théologien, tomber de I’huile dans le feu. Nous enten-
dons demeurer sur le plan de la pneumatologie. Cest dire que le
terme placé a la fin de cette définition la commande tout entiere.
L’« Esprit », c’est le Saint-Esprit.

Enfin, cette thése sur ’action n’est rien d’autre, dans notre
intention, qu’une hypotheése de travail.

111

A cette hypothese, nous joignons les theses liées que voici. Elles
suffiront a jalonner la direction dans laquelle nous nous proposons d’or-
donner les notions constitutives d’une théologie pratique de P’action:



LA THEOLOGIE, SCIENCE PRATIQUE 65

— La théologie est, matériellement et formellement, une science
pratique. Elle est la science de I’évangélisation.

— La notion évangélique et réformée de la « Parole de Dieu »
constitue le propre et le tout de la foi. Mais cette notion doit étre
spécifiée, des qu’il s’agit de la soumettre a4 une élaboration critique,
c’est-a-dire théologique.

— Les deux modalités pratiques selon lesquelles la Parole s’offre
a notre réflexion théologique sont celles de la présence et de Vaction.

— La notion de « présence » raméne la connaissance de la Parole,
telle qu’elle est donnée en Jésus-Christ, a une pratique de la présence
de Dieu, et non a une simple profession de foi.

— La notion d’action rappelle que cette présence ainsi
pratiquée est une actualisation, sans cesse renouvelée, un présent
(= un don) créateur.

— Aucune théologie ne peut aller au deld de cette connaissance
pratique qui est la reconnaissance d’un acte de présence de Dieu.
Mais ’élaboration, toujours partielle et partiale, de cette théologie
exige que on utilise, en toute liberté, une philosophie propre a la
décrire et a ordonner, sans qu’elle prétende jamais se substituer
au donné révélé qu’elle décrit. Il n’y a pas de dogmatique qui ne
soit apologétique.

— La présence actuelle de Dieu ne se révele que dans la priére
personnelle de chaque membre du corps de PEglise adressée a son
chef, Jésus-Christ.

— La théologie étant définie comme la science de la pratique de
la présence de Dieu en Jésus-Christ, il est légitime de dire, qu’en
ce sens, la théologie n’est rien d’autre que la « science » de la priére.

— Une « théologie de la pritre », pour étre une théologie pra-
tique, doit toujours demeurer une théologie priée.

ENVOI

Mon cher collégue et ami, en redzgeant ces lignes je me fais que
rendre son bien au théologien que vous étes ; 4 celui qui n’a jamais
dissocié la pensée de Paction, 'Evangile de I'évangélisation.

N’est-ce pas en terre de mission que vous venez de célébrer anni-
versaire de vos soixante ans ?

Fe vous prie daccepter hommage de cet essai, 4 défaut de ses
formules particulicres.

Reconnaissance passe connaissance.

Edouard BURNIER.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. Xxxvi (N° 155, 1950) 5



	La théologie, science pratique

