Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 38 (1950)

Heft: 154

Artikel: Les tempéraments et la religion
Autor: Germond, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380516

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES TEMPERAMENTS ET LA RELIGION

Une religion se présente a celui qui I’étudie sous un aspect qui
n’est souvent pas du tout celui qu’elle avait ou qu’elle a chez ses
fideles. L’image qu’en donne un potte didactique ou mythologiste,
Peffort que fait un théologien pour présenter en un systéme les
croyances de son temps font illusion et peuvent, pour longtemps,
cacher la vraie nature de la fo1, de la piété et des pratiques religieuses
telles que la vie les offre.

Toutes les religions, méme celles qui semblent les plus modestes,
présentent une grande diversité d’expériences et des réactions par-
ticulieres. Et les plus développées, les plus spiritualistes, comme on
aime a les appeler, entrainent aussi avec elles de pauvres éléments
qui non seulement sont le fait de quelques croyants, mais appar-
tiennent 4 une tradition solide ou a des rites ol l’on ne retrouve
plus gueére le caractere original, le souffle de leur fondateur.

Sans méme introduire un jugement de valeur, il est aisé de séparer
dans tout le monde religieux les croyants qui ont une ferveur accueil-
lante, a affiit de tout ce qui permettra a leur foi de s’épanouir
davantage et d’exulter, ceux qui au contraire ont le souci constant
de la vérité et craignent ’erreur, ceux qui estiment que la foi est
un tout avec ses affirmations nettes et tranchées, ses refus, ses con-
damnations nécessaires a la sauvegarde de sa pureté ; pour d’autres,
la religion est avant tout action, que celle-ci s’exerce dans la pra-
tique rituelle et sacrificielle ou encore dans l'observation vigilante
d’une morale précise et consciencieuse.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXVIII (N° 154, 1950) 1



2 HENRI GERMOND

Mais en général la tradition de la communauté est la pour corriger
les incidences individuelles, pour noyer les élans dangereux de la
subjectivité et de Pindividualisme. Ou bien, c’est la tolérance géné-
rale qui aboutit a un indifférentisme large on la diversité des opinions
trouve sa place sans peine.

Ces variations dans P’expression se retrouvent quand il s’agit de
définir, de caractériser les religions. Chacune de celles-ci présente
toute une gamme de croyances, de formes, d’usages et leurs diffé-
rences sont parfois si vives que ’on doit se demander si ’on a affaire
a la méme doctrine, au méme culte.

Mais si cette multiplicité d’aspects rend difficile un jugement
global et objectif, elle est toute au profit de la richesse intérieure
que posseéde P’esprit humain, ouvert a ces problemes, sollicité de les
approfondir sans cesse et appelé a leur apporter une réponse qui
P’apaise en lui donnant I’évidence du vrai.

Le «croyant » présente, au cours des temps et sous tous les cli-
mats religieux, certains invariants intellectuels et affectifs qui condi-
tionnent ses attitudes ; on peut ainsi grouper, avec plus ou moins de
bonheur, quelques types. Ainsi on distingue mieux ce qui rapproche
les religions, comme on saisit davantage ce qui les sépare. Des esprits
mystiques se retrouvent partout, mais la mystique musulmane n’est
pas celle de I’Inde ni celle du christianisme.

M. Gorce déclare qu’on ne peut aujourd’hui accepter ni la these
d’Auguste Comte sur les trois dges de ’humanité, ni celle de I’age
d’or, placé aux temps préhistoriques : « Les réalités ne sont pas si
simples, écrit-il. La civilisation de T’humanité n’évolue pas selon
une loi unique... [a toutes les époques] ...les possibilités de vies
religieuses sont parfaitement mélées a des possibilités d’ignorance
religiense ou de mépris des religions... Ce qui est vrai, et plus modes-
tement vral que la perte graduelle de la religiosité primitive, c’est
que... des civilisations hautement spirituelles se sont formées, d’ail-
leurs a partir de civilisations moins élevées. » (0

Or, cette gamme de types présentés par les religions qui se sont
succédé au cours de Thistoire, nous la retrouvons a lintérieur de
chaque religion ; telle est la premiére constatation que nous pouvons
faire. Ce n’est pas la simple application a la religion du principe,

(*) M. Gorck et R. MorTiER, Histoire générale des religions. Paris, 1948. Tome I,
P- 43



LES TEMPERAMENTS ET LA RELIGION 3

cher aux premiers évolutionnistes, qui voulait que I’ontogéneése
reproduisit la phylogéneése. Mais dans une méme société religieuse, ces
divers genres de croyants se rencontrent en méme temps et rappellent
par leur comportement les moments successifs présentés par Phis-
toire des religions, quelque opinion qu’on ait sur cette évolution.

Des formes élémentaires, inférieures, primaires, voisinent avec
d’autres qui semblent tout a fait supériéures et évoluées, et 'on
trouve dans les civilisations dites primitives des personnalités, et
méme, derriere les rites d’apparence grossiere, des motifs d’une
délicatesse et d’une profondeur de conscience qui sont émouvants
sinon troublants.

Une autre analogie rapproche encore ce fait de I’évolution des
étres vivants. Les représentants des divers états de la mentalité
religieuse vont donc de compagnie, dans la méme culture, en pleine
concomitance. Il ne parait pas que la foi traditionnelle, ou formelle-
ment reconnue, influence leur facon de croire et de se comporter,
pas plus qu’eux-mémes ne fagonnent Ja piété de la moyenne,.

Il peut arriver qu’un des éléments se développe grice a l'in-
fluence d’une personnalité marquante, alors que rien dans cette
religion en général n’annongait cette efflorescence. Ce sera alors
Porigine d’une réforme ou au contraire d’une réaction contre cette
nouveauté.

Voyons maintenant quelques-uns de ces tempéraments que lon
retrouve donc, a la fois dans la succession des religions ainsi que
dans chaque culture religievse.

Ce mot de tempérament correspond ici aux mots grecs Kpaoig
et oUYKp@Olg qui impliquent une attitude, un comportement, une
fagon de concevoir la vie; il s’applique a une société tout autant
qu’a des personnalités ; c’est une disposition particuliere, peut-étre
fondée organiquement, des sentiments et de la volonté qui affecte
la qualité et Pintensité de la vie, tant spirituelle qu’intellectuelle,
matérielle et pratique : « Le tempérament dessine la maniere d’étre
globale de Tindividu en réaction & son ambiance. Mais au lieu de la
saisir dans son unité spirituelle centrale, il P’aborde sous la plus
grande approximation biologique possible. » ()

On peut trouver dans chaque tempérament décrit ci-dessous les
différents caracteres classés par les psychologues. C’est ainsi que

(*) E. MouniER, Tratté du caractére. Paris, 1946, p. 181.



4 HENRI GERMOND

dans une religion a2 dominante mystique, on trouve des tempéra-
ments bilieux, lymphatiques, nerveux ou sanguins, comme le veut
le D Carton (, ou des extravertis et des introvertis, ainsi que le
propose Jung @.

Cependant, certaines religiosités et méme des cultes organisés
favorisent I’épanouissement d’un caractere alors que d’autres sy
étiolent. Le peintre Abel Pann a esquissé trois tétes représentant
les fils de Noé, fondateurs traditionnels des trois races, chamite,
sémitique et japhétique ; le négre, descendant de Cham, correspon-
drait au type musculaire de Sigaud @ et Mac Auliffe 4, a 1’anabo-
lique de Pende (9 et posséderait ’élément Er (sexualité) ajouté
par Le Senne @ 3 la classification de Heymans-Wiersma (.

Le japhétique, c’est-a-dire 1’indo-européen, serait le bilieux ou
le nerveux, le catabolique, le cérébral, ou encore, selon I’école de
Groningue (Heymans-Wiersma) aurait pour caractéristique nEAS,
flegmatique (non émotif, actif, secondaire, chez qui le retentissement
des représentations se prolonge), ou, peut-étre EAS (émotif, actif,
secondaire jusqu’a la passion).

Si intéressantes que soient ces classifications, auxquelles il fau-
drait encore ajouter celles de Kretschmer ® ou du physiognomo-
niste, le docteur Corman @, elles sont trop diverses pour que l’une
s’impose vraiment. D’autre part, elles semblent ne connaitre que
I’homme de notre civilisation qui pense et s’exprime selon le mode
traditionnel; elles cherchent 4 ramener, comme Galien ou Hippocrate,
les tempéraments a des types conditionnés par la physiologie.

Le type humain présente également des réactions globales qui
ne sont pas toujours réductibles aux classifications élémentaires
données par les caractérologues. Lorsque 'homme est en face des
problémes religieux, qui embrassent ensemble de ses connaissances,
le monde transcendant de ’au-dela ou de lui-méme, il a, pour répondre
aux questions qui se posent, des fagons diverses que ’on peut grouper

(") Dr Carton, Diagnostic et conduite des tempéraments. Paris, 1936.
(?) C. June, L’inconscient. Paris.

(3) S16aup et VINCENT, Les origines de la maladie. Paris, 1908,

(4) Mac AuLirre, Les tempéraments. Paris, 1926.

(5) PENDE, Debolezze di costitutione. Rome, 1928.

(6) LE SENNE, Traité de caractérologie. Paris, 1946.

(7) Citée par LE SENNE, op. cit.

(8) E. KrETscHMER, Manuel de psychologie médicale. Paris, 1927.
(9) Dr L. CormAN, Quinze legons de morpho-psychologie. Paris, 1946.



LES TEMPERAMENTS ET LA RELIGION 5

tout de méme, quels que soient les systémes et les croyances qui lui
imposent leurs modes d’expression et d’activité.

C’est pourquoi nous désignerons icl ces tempéraments par des
termes généraux et communs et non par les qualifications qui carac-
térisent des états psychiques ou physiologiques.

La premi¢re forme de la religion rencontrée, celle qui parait
étre Ja plus primitive, c’est celle qui correspond a une sensibilité
naive V. La, toute la vie est sentie plus que raisonnée ; entre les
étres et les choses régne" une sorte de courant mystéricux qui peut
agir sur Phomme en bien ou en mal, d’'une maniere favorable ou
défavorable, et tout imprévisible. C’est ce que Lévy-Bruhl appelait
la participation. Tout est subordonné au seul critére de I’égocen-
trisme le plus primitif. Mais, 4 ce stade, on n’opere pas encore de
distinction entre le sacré et le profane. Ce n’est pas que ’homme
confonde tout ; mais, pour lui, est sacré ce qui « peut », ce qui pos-
séde une puissance ; le moteur comme les intentions échappent a
Phomme qui n’a qu’a en subir les effets. La crainte, la tension
domine ; il faut étre sans cesse aux aguets, sur le qui-vive.

Dans une société bantou, par exemple, qui n’est plus tout a fait
primitive, le missionnaire Henri Nicod étudie les sociétés secretes ;
il note que bien souvent les affaires de la cité et celles de la société
se confondent, comme du reste les notables du village et les membres
de la confrérie. L’initié — et sur ce point il y a déja différenciation,
mais c’est sans intérét ici — s’identifie par des masques a toute
espece d’étres monstrueux ; tout un matériel composé de pierres,
d’herbes, de batons et de sacs fait partie de la société. Une langue
spéciale est parlée par chacun ; par des cris particuliers, on « devient »
telle ou telle béte, panthére spécialement, car c’est le plus dangereux
des animaux de la forét et il faut se le concilier (2,

Par le bruit des tambours, par I'excitation de la danse, le groupe
cherche a posséder les forces mystéricuses qui Pentourent et qui

(*) A. Lalande fait remarquer I'extréme équivoque des sens pris par le mot de
sensibilité. Il retient cependant I'opinion de Lachelier qui le définit ainsi: « Récep-
tivité d’impressions, avec tendance A réagir sur ces impressions, I'idée de cette
réaction étant il est vrai tant6t laissée dans 'ombre, tantdét prédominante, selon
le sens particulier. » C’est avec cette signification trés générale que nous employons.
A. Lavanpe, Pocabulaire de la philosophie, Paris, 1926, t. I, p. 759-760.

(*) H. Nicop, La wie mystérieuse de I’ Afrique noire. Lausanne, 1948, p. 93.
Cf. sur les sociétés secrétes en Afrique: R.-P. Covir, Sociétés secrétes en Uruwa.
Bruxelles, 1913.



6 HENRI GERMOND

semblent plus présentes que dans 1’écoulement banal et tranquille
de la journée.

M. Maurice Leenhardt remarque combien, chez le Canaque, la
personne est diffuse; elle n’est pas limitée a 1’étre corporel; elle
s’étend a des réalités invisibles ou sociales et il est malaisé de la
discerner : « Il ne parle pas nettement a la premieére personne, écrit
M. Leenhardt. Il ne dit pas:

— Je fais,
mais :

— Je fais le moi.

Son j¢ doit étre soutenu par lz moi. Il parle a la fois a la premiére
et a la troisitme personne. C’est dire comme il est peu sfir de soi-
méme. Il se regarde quelque peu comme une tierce personne, qui
est lui-méme. » @

Un indigéne du Togo, qui a étudié la médecine a Bile, raconte
ses souvenirs de jeunesse : « Pour nos ancétres, toute la nature vivante
‘et morte était le siege de forces remarquables. Le simple Ewé
adresse des pri¢res aux pierres, aux plantes et aux animaux. Il se
sent rattaché a eux par la force commune qui circule en tous.» @

M. Maurice Leenhardt note a propos du Canaque: «Il n’a pas
de vue anthropomorphique, mais il reste soumis, au contraire, aux
effets d’une vue sans différenciation, et qui lui fait embrasser le
monde total dans chacune de ses représentations, sans qu’il songe
a se distinguer soi-méme de ce monde; on pourrait dire une vue
cosmomorphique. » @

« Au Groenland comme partout ailleurs, écrit Nansen, le nom
a beaucoup d’importance, on croit qu’il existe une affinité spirituelle
entre deux personnes portant le méme nom. » @

A ce stade-la, la qualification des choses et des étres, leur distinction
ne peuvent encore se faire, car rien n’a un caractére propre, permanent.
L’homme se contente de sentir, d’éprouver ce qui le frappe; la qua-
lité varie suivant 'intensité de ’action, du phénomeéne. On pourrait
parler d’une sorte de mystique, s’il y avait déja un sentiment de
I’ « autre » bien déterminé, mais nous n’en sommes pas encore la.

(') M. LeeNHARDT, Gens de la Grande Terre. Paris, 1937, p. 192.

(*) Martin Akou de Lomé dans D. WESTERMANN, Autobzograpbzes d Afrzcams
Paris, Payot, 1943, p. 324.

(3) M. Leenuarpt, Do Kamo. Paris, Gallimard, 1947, p. 31.

(4) WESTERMARCK, L’origine et le développement des 1dées morales. Paris, 1929,

t. II, p. 355.



LES TEMPERAMENTS ET LA RELIGION 7

Notons que cet état existe plus ou moins partout ; il est indis-
pensable a toute connaissance, a toute foi, qu’il rend possible. Quand
les hommes ont essayé de s’analyser et de séparer les éléments de
leur étre intérieur, ils ont beaucoup titonné, au point qu’il est impos-
sible de savoir la plupart du temps ce que, dans une religion, on entend
par le corps ou ’dme ; on parlera pour cette derni¢re de double, et
I’on en compte plusieurs pour le méme personnage. Dormir, c’est se
dédoubler ; le réve, c’est la vie d’un des étres momentanément libéré
de lautre ; la mort en sera la séparation définitive.

La discussion des textes bouddhiques du canon pili & propos du
mol montre bien la permanence de la méme conception : il est tout
aussi vrai et tout aussi faux de dire qu’il y a un moi ou qu’il n’y en
a point. Dans Pétat idéal, non illusoire, du Nirvana, I’étre existe
par dela la distinction et la limitation du moi.

On trouverait aussi dans le christianisme cette méme sensibilité
primitive, fluide et transparente: un malade, d’esprit treés fruste,
est atteint d’une affection grave qui provoque chez lui un hoquet
incessant et pénible. Il est visité et soigné par un spécialiste, mais,
en méme temps, il consulte un charlatan dont il suit tous les conseils.
Un pasteur va le voir ; aprés un entretien, le pasteur prononce une
pritre ; a peine a-t-il achevé, que le malade saisit Je bras du pasteur
et s’écrie : « Mon hoquet s’en est allé ; que votre prieére m’a fait de
bien ! » Mais le soir méme, avec sa femme, il louait ’extraordinaire
influence du charlatan et, quelques jours apres, il recommandait son
médecin, «un homme treés fort, disait-il, qui 'avait guéri de son
hoquet. »

Il n’est pas question de discuter ici la piété de ce malade, mais
de constater que, pour lui, sa maladie, son apparente guérison, les
remeédes prescrits par le praticien, les herbes et pilules mystérieuses
de V’empiriste, les phrases du pasteur forment une sorte de tout,
aux relations vivantes, étroites et efficaces (@,

() Cette sen51b1hte domine dans les extases, dans les états mystiques ou le

fidéle se sent uni a son Dieu au point de perdre la notion de son mot ou de ne plus
éprouver l'existence d’un « tout autre », quallﬁé de divin ; c'est elle aussi qu’évoque
Iépistémologie quand elle déclare que le sujet connaissant « devient » son objet.

Chez les Zoulous, on se sert du verbe sentir pour dire: découvrir un sorcier
par la magie. La tante d’un jeune Zoulou, qui raconte sa propre jeunesse, était
sorcxere, un jour elle «sentit» un méchant sorcier et «elle démontra qu’il avait
fait mourir des personnes par sa magle noire. Lorsque ce méchant sorcier entendit
quil avait été senti..., il alla chez les Blancs pour déposer une plainte, car il savait

que la loi des Européens interdit de «sentir par la magie ». (Evénements de la vie
d'un Zoulou dans WESTERMANN, op. Cil., p. 143).



8 HENRI GERMOND

On voit poindre bientét le lieu ol la différenciation et la locali-
sation vont se produire. L’homme qui éprouve cette intensité de
vie se trouve dans un état particulier, qui ne lui est pas habituel ;
c’est une sorte d’angoisse, de transe, d’extase, ou 1l n’est plus tout
a fait lui-méme, ol précisément il se sent en relation avec le mystere
qui entoure.

Toute une technique va se développer pour produire cette sorte
d’ivresse, cet élan qui libére, qui jette en avant et qui éleve; la
danse rythmée et convulsive permet d’y atteindre. C’est effet direct
qui est recherché, ol I'homme se sent tout rempli des forces de la
vie les plus grossitres et brutales comme les plus douces a son cceur,
mais c’est aussi Peffet indirect, «ou le sujet subit 'action magique
des danses d’autrui». ®

Une image du XVIe¢ siecle, qui orne le livre de Jean de Léry sur
Phistoire de la navigation au Brésil, montre des indigénes qui dansent
une ronde 4 pas martelés autour de leurs chefs ; ceux-ci lancent sur
les danseurs, de leurs longs cigares, des jets de fumée et les exhortent
en disant : « Accueillez Pesprit de force afin que vous puissiez défaire
vos ennemis.» La différenciation multiple est faite : I'extase est le
produit d’une force qui a pénétré chez le danseur ; clle est provoquée
en vue d’une tiche déterminée : battre les ennemis.

Voici ce qu’un missionnaire catholique pense de la danse chez
les indigénes de la Nouvelle-Bretagne: « Toutes leurs danses ne
servent qu’a les mettre en rapport avec les esprits des morts et a
leur exprimer de lamitié. » @

* *

Mais au moment d’en arriver aux distinctions, il convient de
noter un moment, un état, un tempérament qui se sépare de la
sensibilité naive par la qualité de ses moyens, mais o aucune déter-
mination n’est exigée : c’est imtuitionisme.

Tout est connu directement, sans raisonnement, sans inférence,
sans expérience autre que sa propre évidence. La musique et la
poésie sont les expressions qui permettent de pénétrer directement
dans ce monde tout nouveau, riche d’émotions, de larmes, de rires,
de découvertes enrichissantes.

(*) Curt Sacus, Histoire de la danse. Paris, 1938, p. 43.
(*) P. Leo BRENNINKMEYER, Fiunfzehn Fahre beim Bergvolke. Hiltrup bel
Koln, 1928, p. 30.



LES TEMPERAMENTS ET LA RELIGION 9

Pierre Loti a pu encore entendre les admirables cantiques chan-
tés par les Maoris de I'lle de Paques: «Ils chantent, les Maoris ;
ils chantent tous et battent des mains... On dirait qu’ils expriment
I’étonnement de vivre, la tristesse de vivre, et pourtant c’est dans
la joie qu’ils chantent, dans ’enfantine joie de nous voir, dans ’amu-
sement de petits objets nouveaux par nous apportés. » (0

Le chant isol¢ a le méme effet : aux Indes, on raconte que ’em-
pereur Akbar entendit un jour un chanteur extraordinaire, dont le
disciple était le premier chanteur de la cour; il en fut bouleversé
et dit a ce dernier : « Comment se fait-il que les mémes mélodies,
chantées par toi, ne m’émeuvent pas ? [Ton maitre] ne t’a-t-il pas
transmis tout son art ? — Ce n’est pas une question d’art, Sire,
mais d’offrande. — Comment cela, d’offrande ¢ — Voyez-vous, Sire,
mon maitre a le privilége d’offrir son chant au Seigneur du monde ;
son disciple offre le sien a 'empereur des Indes.» @

Il faudrait avoir le loisir de parler de la poésie d’Extréme-Orient,
de ces antiques strophes chinoises aux significations innombrables,
que tout récitant peut comprendre a son gré, des poémes japonais
qui, dans leur extréme concision, évoquent un monde d’impressions,
de tempétes recouvertes, de troubles voilés, de foi implicite, mais
qui doivent conduire a Paction. La musique est utilisée dans les
cultes, non seulement pour permettre a la collectivité d’exprimer sa
foi, mais pour rendre présentes des valeurs profondes et ineffables
que chacun interprétera a sa maniére.

Ce n’est pas non plus par simple conservatisme que beaucoup
de religions possedent une langue spéciale pour leurs liturgies :
le fidele ne la comprend pas nécessairement ; il ’entend, la regoit
et éprouve, grice a elle, le contact avec les puissances dont elle
veut étre le véhicule.

A propos de l'intuition, Bergson fait remarquer: «...1il ne faut
pas méconnaitre que cette maniere de saisir le réel ne nous est plus
naturelle, dans I’état actuel de notre pensée; pour P’obtenir, nous
devons donc, le plus souvent, nous y préparer par une lente et cons-
ciencieuse analyse...» ®

(*) A. MErraux, L'Ile de Pdgues. Pars, 1941, p. 162-163.

(*) J. HerBERT, Spiritualité bindoue. Paris, 1947, p. 151.

(3) H. Bercson, dans A. LALANDE, Focabulaire de la philosophie. Paris, 1926,
t. I, p. 402, note.



10 HENRI GERMOND

*
* *

Nous arrivons maintenant 4 un troisidme tempérament : celui
de la sensibilité classifiante. Lesprit cherche a voir clair dans ses
émotions, dans ce monde chaotique de la participation générale.
Certains états, certains moyens sont plus favorables que d’autres
pour obtenir des puissances utiles ou agréables ; les pratiques de
la magie naissent de cette constatation, qui n’a pas besoin d’étre
fondée en raison ; pas plus que les tabous, qui sont du méme ordre,
les instruments ou les pratiques du magicien ne s’expliquent ; c’est
méme dans cette absence de justification qu’ils trouvent leur force.
Ce qui est exigé, c’est la précision du geste, ’exactitude des paroles
prononcées et le choix déterminé de la méthode ; Pefficacité dépend
de ces trois points.

Mais la magie qu’on a définie « 'utilisation de quelque puissance
mécanique surnaturelle...» ® suppose en effet un ordre dans la
nature, et qui dit ordre dit relations de causes et d’effets, capables
de se répéter dans leur succession nécessaire. Cet ordre n’a en général
rien a voir avec ce qu’on appelle les lois scientifiques, mais ’esprit
qui le congoit entend tout de méme qu’il y a une loi et qu’il peut
Putiliser a son profit. Cette notion d’ordre trouve sa place dans la
plupart des religions.

La religion elle-méme se sépare maintenant du monde profane ;
le domaine du sacré se précise et se limite : des lieux en sont riches
et deviennent le centre de ces cérémonies ol la communauté entre
en contact avec lui et sont revigorées par lui ; des temps sont choisis,
en relation avec les changements saisonniers et trouvent en ceux-ci
comme une image des puissances de transformation dont les
hommes éprouvent ’action.

Mais toute la vie a besoin de ces appels faits aux forces supé-
rieures quand des changements s’annoncent. C’est ce qu’on a appelé
les rites de passage qui se célebrent de la naissance a la mort en
passant par Pattribution du nom et Pinitiation.

C’est au moment ol ces distinctions se précisent qu’il est possible
par analogie d’envisager ces puissances comme semblables a des
hommes : le polythéisme est né, ainsi que le monothéisme. Un fait
tiré encore de la religion primitive permettra de préciser cette
démarche de P’esprit humain : les indigénes de la Nouvelle-Zélande

(") WESTERMARCK, op. cit., t. I, p. g68.



LES TEMPERAMENTS ET LA RELIGION 11

appliquaient le mot atua, qui généralement se traduit par « Dieu »,
non seulement aux esprits de toute catégorie, mais encore a divers
phénomenes qu’ils ne saisissent pas, comme les merveilles étran-
geres, boussole ou baromeétre par exemple. Westermarck, dans son
¢tude sur Porigine des idées morales, déclare a ce propos que c’est
«le mystere qui est la caractéristique essentielle des étres surna-
turels » (0 : Ce n’est pas parce que ces choses étaient mystérieuses
que les Néo-Zélandais les appelaient dieux, mais parce qu’elles
étaient puissantes, parce que c’était la leur caractére général.

Du reste, voici comment les Australiens s’imaginaient leur grand -
dieu, le dominateur du pays céleste : « Un homme habile a se servir
d’armes offensives et défensives, tout puissant dans la magie, mais
généreux et large envers les siens, un homme ne faisant a personne
tort ni violence, mais séveére pour quiconque viole la coutume ou
la moralité. » @

De cette sensibilité classifiante et classifiée nait la distinction du
monde profane et du sacré; c’est de son développement que sorti-
ront les notions de bien et de mal, ainsi que le sentiment du péché.

La mystique peut maintenant s’épanouir; elle dispose de ses
éléments essentiels: les dieux, ou ce qui en tient lieu, et un sujet qui
entre en contact avec eux.

Le primitif sibérien, qui vit dans la crainte de son chamane
(devin-prétre), image vivante pour lui de toutes les terreurs con-
tenues dans l'autre monde, se retire de cette présence sacrée ; il
cherchera a se fortifier pour devenir capable de vivre a c6té de lui,
pour bénéficier du rayon divin que le saint homme lui communi-
quera. Cette terreur, a écrit un ethnologue, est son tremendum ; le
« désir de solitude et sa retraite du monde deviennent son mysterium
et ses hallucinations dans la transe, son autre lui-méme, la vision
béate des mystiques. Cette gradation qui commence a la via hallu-
cinatoria passe par la via purgativa pour aboutir a la via mystica. » ®

Le yogin hindou, pour atteindre la contemplation absolue ou
intuition parfaite, utilise des procédés plus perfectionnés que le
Sibérien, mais la méthode est la méme : « S’étant bouché les oreilles
avec ses mains, 'ascéte devra, quand il entend un son (intérieur), y
arréter son esprit jusqu’a ce qu’il accéde a la position d’immobilité.

(*) WESTERMARCK, op. c#t, t. 1I, p. §70 et suiv.

() Id., p. 634. |
(3) P. RapiN, La religion primitive. Paris, 1941, p. 130.



12 HENRI GERMOND

» Cette résonance (interne), lorsqu’il s’y exerce, obnubile les sons
extérieurs. Lorsque le yogin, au bout d’une quinzaine, a vaincu
toute distraction, il jouira de la félicité. » (©

De la sensibilité classifiante a la systématisation symboligue, il
n’y a qu'un pas; les tempéraments ot domine I'une ou P’autre sont
cependant bien différents.

I1 n’est pas facile de classer, dans les domaines profonds et flous
du monde religieux et, avant de trouver les moyens intellectuels
d’en rendre compte, ’esprit use de symboles, rattachés d’une facon
réaliste et naive a ce qu’ils doivent représenter.

Le village canaque (Nouvelle-Calédonie) est tout entier orga-
nisé pour représenter la vie et ses éléments : les allées sont un sym-
bole ; leur alignement est ’effet d’une image détachée du spectacle
de la vie. « C’est image de Pordonnance [entre les pouvoirs mas-
culin et féminin] qu’ils ont projetée sur le sol. L’allée centrale est
P’homme, la contre-allée est la femme. » @

On verra par exemple une analogie entre les fonctions primor-
diales de ’homme et la croissance des plantes, actes et moments
sacrés pour ’homme comme pour la terre : « Les produits de 1’agri-
culture sont la nourriture de I’homme ; la terre est par ses produits
la mére nourriciére et c’est la vie méme qui circule entre les membres
vivants et morts de la collectivité, dans les forces de la nature culti-
vée et dans les nourritures qu’elles produisent, que ’homme con-
somme et assimile, et qu’il offre aux ancétres de sa lignée, ou de
son clan.» ®

Les criteres qui permettent de constituer des classes sont fort
divers suivant les civilisations; on a déja cité Pattribution de la
qualité d’hommes que les Australiens font aux crocodiles mais non
aux Blancs. En Mélanésie, «le terme tomot sert couramment a...
désigner [les ignames]. Tomot est le seul mot qui englobe a la

(Y) Hathayogapradipikd, IV, 82. Cité par L. Renou, Anthologie sanskrite.
Paris, 1947, p. 268.

(3) M. LEeNHARDT, Gens de la Grande Terre. Paris, 1937, p. 19.

(3) Jean Marcor-DucroT et Jacques VERNANT, La terre et la catégorie du sexe
en Mélanésie. Journal de la Société des océanistes, t. II, décembre 1946, p. 11.



LES TEMPERAMENTS ET LA RELIGION 13

fois ’homme, la femme, Penfant, sans distinction d’4ge ou de sexe.
Les indigénes de Dobu classent les ignames avec eux-mémes, comme
des étres personnels, tandis qu’ils excluent les Blancs.» @

C’est de ce symbolisme que naissent les mythes; ces histoires
sacrées ne sont pas immuables et chaque civilisation en présente
souvent plusieurs pour le méme theme. '

Derriere les récits les plus fantastiques se cache la plupart du
temps une expérience que le croyant a rendue gauchement et dont
la grandeur surnaturelle est évoquée par le caractére abracadabrant
et invraisemblable de 'exposé. Toutes les religions, méme les plus
évoluées, justifient leurs croyances, leurs pratiques et leur culte par
des histoires, tenues pour sacrées, d’une vérité transhistorique, dont
la récitation et la répétition lors de l'office religieux posse¢dent une
efficace certaine.

Le culte est lui-méme comme un mythe en action ; il symbolise
en méme temps un moment essentiel de I’histoire du dieu et Pexpé-
rience du fidele. On constate fréquemment une transformation pro-
gressive de la valeur morale entrevue dans le mythe, mais celui-ci
subsiste en général.

L’Inde présente a ce sujet un intéressant exemple qui s’est répété
a deux millénaires de distance : le vieux culte du feu, origine pro-
bable de la notion de brahmane, est devenu le monopole d’un clergé
intéressé, exclusif, qui aurait perdu le sens de la spiritualité ; la
piété qui s’exprime dans ces commentaires mystiques que sont les
Upanishads a épargné a I’Inde ’habituel destin des religions paiennes.
Le rituel brahmanique n’a pas disparu pour autant; mais voici
ce que disait un authentique Hindou, le mahatma Gandhi: « Peu
importe que les sacrifices d’animaux figurent, comme on le dit, dans
les Védas. Il nous suffit de savoir que ces sacrifices ne répondent pas
aux critériums fondamentaux de la Vérité et de la Non-violence. »
Le terme de sacrifice subsiste, mais il désigne « un acte qui favorise
le plus le bien-étre du plus grand nombre possible. »

(*) Fortune, Sorcerers of Dobu. Cité par J. MarGoT, op. cit., p. 42. Cf. LEvy-
BruHL, Morceaux choists, Paris, 1936, p. 36-37.
(®) Ganpni, Lettres d I’ Ashram. Paris, 1937, p. 67.



14 HENRI GERMOND

Mais Pesprit cherche sans cesse; il va aun dela des mythes; il
vent une explication du culte, du sacrifice ou de la priere ; le théo-
logien, le philosophe travaillent sur les données que leur fournissent
les traditions, la piété et les usages de la communauté religieuse
dont ils font partie. Méme chez les primitifs cette ceuvre de pensée,
de raison se poursuit.

C’est Pexplication rationnelle. Tous ne I'exigent pas, mais il est
des tempéraments qui ne peuvent croire sans elle.

Un bochimane converti au christianisme n’en croit pas moins
a Paction des sorciers : sa meére tombe malade ; on consulte le sorcier
qui vient vers la femme et proctéde ainsi : « [II} mit alors sa bouche
sur ’endroit ot ma mere avait des douleurs et aspira la maladie
hors du corps. Nous étions tous étonnés de ce qui sortit : un serpent,
- un caméléon, une tortue, une grenouille et des scarabées... Ils sor-
tirent du corps et se tinrent preés du feu. [Le sorcier] donna des expli-
cations avec chaque objet... Lorsque le caméléon devint visible, il
s’écria : « L’ennemi a tué un caméléon et en a mis la chair écrasée
dans les aliments. C’est pourquoi la femme maigrit de jour en jour
et devra mourir... ». Puis il jeta [dans le feu] de la poudre et dans
}a fumée apparut une figure que nous connaissions tous. [Le sorcier]
demanda : « Connaissez-vous cette personne ?» La réponse fut:
« Nous le connaissons bien, c’est un tel. » Chacun sut ainsi qui était
le coupable. » @

Parlant des Etres suprémes, un spécialiste des Indiens d’Amé-
rique du Nord déclare que chez les tribus non agricoles, c’est la
une construction de ’homme-médecin (du devin) et du théologien.
« La ol cette notion est particulierement accusée..., elle est reconnue
par les prétres eux-mémes comme une croyance exclusivement
réservée a leur classe — celle des théologiens et des penseurs. » (2
Ce qui ne signifie tout de méme pas que ce soit une erreur.

On assiste a ce moment-la 4 la naissance d’une doctrine et d’une
orthodoxie ; de méme que la collectivité est gardienne des traditions
et des tabous, elle le devient des articles de foi. L’Eglise et le bras
séculier s’unissent pour punir ’hérétique. Car la vérité ne se sépare
pas de son expression ; celle-ci délimite les frontieres de celle-la ;
or franchir une frontiére, c’est envahir le pays.

(*) WESTERMANN, op. cit., p. 18-1q.
(*) P. RabiN, op. cit., p. 201 et 202.



LES TEMPERAMENTS ET LA RELIGION 15

Mais il faut aller plus loin encore et aborder le tempérament le
plus riche, celui qui a prédominé dans la fondation des religions
dites supérieures, celui des étres supérieurs dans chaque religion ;
il est caractérisé par le développement de la vie intéricure et morale.
La tous les éléments déja entrevus existent, mais a leur place dans
la hiérarchie ol ils sont apparus, orientés et dirigés par une cons-
clence, vraiment maitresse de toutes les activités.

Le fidele parle de sa foi, qui est comme la présence divine a ’état
conscient ; elle est riche de toutes les sensibilités et de toutes les
intuitions, mais elle est « pensée », raisonnée ; c’est la source d’une
activité générale, d’une vie a la fois spirituelle et pratique. La priére,
qui n’était qu'un soupir ou la proposition d’un marché, devient un
dialogue ou Porant cherche a se rendre digne de son interlocuteur,
le Dieu qu’il sollicite, et a ’écouter plus qu’a lui parler. Le sacré
n’est plus limité a des objets, a des actes ou a des temps ; c’est la
relation privilégiée qui unit le fidele a son Dieu; mais cette sainteté
se révele dans le comportement du croyant, dans sa vie profonde,
dans la concentration de ses pensées, ainsi que dans sa vie morale ;
elle ne I'isole pas plus qu’elle ne le confond ; elle établit entre lui
et ses semblables des contacts de méme nature que ceux qui 'unissent
a Dieu ; il prend conscience de sa place infiniment petite devant lui,
mais aussi des exigences infiniment grandes que Dieu a pour lui.
Enfin il ne borne par son regard au monde ou il vit, il saisit dans une
espérance inexprimable la plénitude de la vie qui lui sera accordée
un jour.

Le Mélanésien découvre sa personne ; c’est pour lui une révéla-
tion : « La personne est capable de surabondance... I’homme n’est
pas, une totalité n’est jamais qu’une somme d’éléments, définis et
finis, mais ’homme, en la personne, est une plénitude.

« C’est incontestablement ce qu’éprouve le Mélanésien lorsque
apres avoir franchi les étapes de P’individuation, le mot kamo ne
lui suffit plus, et il explique en s’affirmant :

« Go do kamo = Je suis vraie personne.»

(*) M. LeennarDpT, Do Kamo. Paris, 1947, p. 219.



16 - HENRI GERMOND

Voici encore d’autres aspects de cette méme attitude, pris hors
du christianisme. Un sorcier esquimau déclare: «Toute vraie sagesse
ne se rencontre que loin des hommes, dans la vaste solitude. Elle
ne peut étre atteinte que par la souffrance et les privations. La
souffrance est la seule chose qui révele a un homme ce qui est caché
aux autres. »

Le potte hindou Rabindranath Tagore écrit : « ... il faut d’abord,
sous la direction de notre maitre spirituel, apprendre a connaitre
notre dme; lorsque c’est fait, nous pouvons découvrir en nous-

mémes Celui qui est ’Ame supréme. » @

Ces pages ne sont qu’un apercu. Nous ne pensons pas qu’on
puisse utilement multiplier le nombre des tempéraments, mais cha-
cun pourrait étre étudié d’une fagon beaucoup plus détaillée qu’il
ne P’est ici, et en deux directions: on montrerait qu’une religion,
dans ses textes sacrés, dans ses traditions et ses rites a peut-étre
été marquée plus par le tempérament que par la doctrine de son
fondateur ou de tels de ses docteurs; elle a influé sur ses adhérents
et a imprimé a la civilisation dont elle a été le foyer un caractere
en rapport avec ce tempérament-la. )

On pourrait aussi, en s’attachant soit a une religion primitive
ou ancienne, soit a une religion moderne, découvrir en chacune d’elle
ces divers tempéraments, du plus élémentaire au plus évolué.

Cette classification, il n’est pas nécessaire de le souligner, n’en-
traine pas une hiérarchie des religions; on renonce de plus en plus
a les comparer et 'on s’attache davantage a I’étude des phénomenes
religieux @, '

S’il faut étre sévere a I’égard des formes aberrantes qui dévalo-
risent une religion, il convient de relever, dans la diversité des tem-
péraments, la richesse de la vie spirituelle, afin de permettre a ceux
qui en ont la charge, de porter a leur plénitude toutes les valeurs
qui enrichissent une ame.

Henri GERMOND.

(1) K. RasmusseN, Du Groenland au Pacifique. Paris, 1929, p. 104 et 105.

(*) R. Tacore, Sadhana. Paris, 1940, p. 36.

(3) Cf. spécialement les principales ceuvres parues récemment: G. VAN DER
Leeuw, La Religion dans son essence et ses manifestations. Paris 1948. M. ELIADE,
Traité d’bistoire des religions. Paris 1949.



	Les tempéraments et la religion

