Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 37 (1949)

Heft: 153

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Leitres inédites de African Spir au professeur Penjon. Neuchitel, Editions

du Griffon, 1948.

Ceux qui sont déja familiarisés avec ’ceuvre d’African Spir — qui, a
tant d’égards, fait figure de précurseur — auront un plaisir particulier a
méditer ces Lettres, dont M. Emile Bréhier reléve la «densité spirituelle» @ ;
et pour ceux qui ne connaissent pas encore les ouvrages du célébre philo-
sophe russe, elles constituent une précieuse initiation a sa doctrine, I'une
des premiéres « a prendre la norme comme un point de départ et non point
comme une chose a expliquer et comme une réalité a réduire, qui en discerne
la nature propre et positive » (2),

Comme le note M. Bréhier, la pensée de Spir a un aspect messianique
qui la différencie totalement des philosophies professées a son époque aussi
bien en France qu’en Allemagne: dans ce dernier pays régnait une épisté-
mologie néokantienne qui accueillit par «un silence de mort» ses premiéres
ceuvres parues en allemand; en France, quelles que fussent les théories
adoptées : positivisme, scepticisme, ou idéalisme, les habitudes de pensée
étaient trop éloignées de celles de Spir pour qu’une entente durable fht
possible. Les Frangais concevaient que la philosophie n’allait pas sans la
pratique de la discussion ou les opinions les plus contradictoires pouvaient
étre émises. Pour Spir, au contraire, sa doctrine, qu’il a élaborée durant de
longues années de réflexion solitaire et qui doit apporter aux hommes le
salut, n’est pas matiére a discussion ; il lui faut une adhésion totale (3).

C’est cette conception différente de la pratique philosophique qui est la
cause de Palternance d’espoir et de déception qu’African Spir éprouve a
Pégard de celui qu’il considérait comme son «unique adepte» (p. 235):
Penjon. Celui-ci, précisément parce qu’il aimait et admirait Spir comme son
«maitre», aprés avoir déclaré une adhésion compléte @ a sa doctrine, s’est
mis a son tour a la méditer profondément et, en vertu de cette pratique de
la discussion philosophique, soumit, 2 ce moment-la, certaines objections
a Spir qui en fut trés vivement peiné (5.

Mais ce recueil de lettres est plus que le reflet des relations, déja si inté-
ressantes en elle-mémes, entre Penjon et Spir. Une position philosophique,

(*) Cf. Emile BrEHIER, Iniroduction aux Lettres inédites de African Spiry p. vir.
(®) 1bid., p. xx11
(3) 1bid., passim.
(4) Cf. lettre 89 : « Quand je vous ai demandé, & Aoste, dans votre petite chambre
d’en haut, si vous aviez des objections A faire, vous me répondites que non...»
(5) Voir, entre autres, lettre g1. Plus tard, d’ailleurs, Penjon adoptera fidéle-
ment la position de Spir.



214 COMPTES RENDUS

non sans analogie avec celle ’Emile Meyerson et de M. Lalande (0, 8’y des-
sine d’une maniére trés vivante : La norme qui est pour Spir celle de I'iden-
tité est irréductible au fait; d’autre part, s’opposant a la norme, existe
Panormal, irrationnel qui persiste en dépit de I’effort de rationalisation de
la science.

Sit6t aprés le Congres de Neuchaitel, consacré au probleme de la liberté,
on lira avec un intérét tout particulier cette définition de la liberté (aux
yeux de Spir, pas plus qu’a ceux de M. Lalande, celle-ci n’est pure indéter-
mination) : « L’essentiel est de comprendre qu’on n’est libre que quand on
se porte au bien, parce que le bien est la fin et le but de toute activité ét
qu’en faisant le mal, on se met en contradiction avec soi-méme» (p. 72).

Précurseur sur 12 plan épistémologique, Spir a posé aussi sur notre époque
et sa civilisation de clairvoyants diagnostics : '

« 51 le désarroi des esprits, I’obnubilation des consciences, ’abandon des
principes moraux et religieux venaient a se généraliser, les conséquences
pourraient en devenir telles qu’on verrait finalement surgir, du sein méme
de la civilisation, une nouvelle et effroyable barbarie capable d’anéantir
toutes les acquisitions du passé. »

«Ce qui manque a notre civilisation, c’est ’Ame, Punité spirituelle, la
base. Voila pourquoi tout y est fagade et artifice; pourquoi, malgré les
progrés et les perfectionnements merveilleux qu’ils ont réalisés dans le
domaine extérieur, les hommes ne sont, en général, devenus eux-mémes ni
meilleurs, ni plus heureux. Ils ont trop négligé l’essentlel leur propre per-
fectionnement » (p. 223).

A. VIRIEUX-REYMOND.

J-Claude Picuer, Découverte de la musique, essai sur la signification de la
musique, préface d’Etienne Souriau, Neuchatel, Collection « Etre et
penser », La Baconniére, 1948, 220 p.

L’ceuvre d’art, la musique en particulier, est-elle une réalité matérielle
ou spirituelle ? Est-elle un morceau de nature, comme un champ, une chute
d’eau, bref, un paysage, ou est-elle une pure création de Pesprit ? Tel est le
probléme fondamental auquel s’attache M. J.-Claude Piguet dans son ouvrage
— nous devrions dire dans sa thése, mais ce livre en a si peu Paspect, il est
si libre d’allure, si peu entravé de références minutieuses, bien que parfal-
tement informé, qu’on oublie qu’il s’agit d’une thése.

Si M. Piguet nous parle de la musique qu’il connait bien, il ne faut pas
perdre de vue que son enquéte vaut pour Part en général: «Cette esthé-
tique n’est pas seulement une esthétique de la musique ; celle-ci a été un
prétexte au développement d’une théorie générale qui puisse — au prix
de quelques amendements — s’appliquer & tous les arts» (p. 200).

Nous laisserons de coté toutes les considérations musicales purefnent
techniques que l'on trouve dans cet ouvrage pour brosser a larges touches

(*) Cf. Emile BrEHIER, Introduction, p. XXII-XXIIL.



COMPTES RENDUS 213

les conceptions philosophiques que ’auteur en dégage. Ces remarques tech-
niques témoignent de la haute compétence musicale de M. Piguet et sont
indispensables pour susciter et étayer les développements esthétiques, car,
avant de se lancer en pleine spéculation, il convient d’étre un technicien
en quelque domaine précis, sans cela on risque de choir dans le verbalisme
philosophique.

Ce qui rend la philosophie si ardue, c’est, croyons-nous, 1’étrange situa-
tion de I’homme dans le monde : il se trouve placé comme a Pintersection
du ciel et de la terre ; individualité lui-méme, sa grandeur consiste 4 mani-
fester des valeurs universelles, a se dépasser, a transformer son individualité
en personnalité : « milieu entre rien et tout» a dit Pascal. L’art, qui est
Pexpression la plus libre et la plus spontanée de I’homme, doit porter a un
haut degré la marque de cette situation ambigué : voila pourquoi I’esthé-
tique est peut-étre la meilleure introduction a la métaphysique.

Pour des esprits simplificateurs et portés aux extrémes, I’ceuvre d’art
sera matiére, ou alors elle sera création pure: réalisme ou idéalisme, pas
de milieu ! M. Piguet, dédaignant la facilité des opinions extrémes, tente de
les harmoniser en tragant les linéaments d’une solution équilibrée, envisa-
geant tous les aspects de I'ceuvre d’art.

L’esthétique doit renoncer i étre purement scientifique, elle doit tenir
compte du rapport de ceuvre au créateur: au lieu de travailler exclusi-
vement sur du déterminé, elle saisira la détermination par lartiste. En
prenant pour objet la totalité du phénomeéne artistique, elle envisagera tour a
tour la chose artistique, ’homme créateur, enfin la relation qui unit la chose
a Phomme, ce qui lui permettra d’étre alafois positive et normative (p. 80).

Si une ceuvre d’art se présente d’abord comme un morceau de nature,
comme une réalité concréte a la signification polyvalente, elle ne saurait
prendre sa signification esthétique qu’en relevant de 'ordre, de la valeur,
d’une finalité interne, en un mot de DPesprit. Distinguons le créateur du
spectateur-auditeur.

Le créateur élit librement une valeur esthétique, une norme, puis, a
partir de cet acte libre, il en tire toutes les conséquences, il construit un
systéme cohérent : « En affirmant sa liberté, I’esprit se lie» (p. 152). Ajou-
tons que ces deux actes sont complémentaires et simultanés : Partiste saisit
les conséquences en élisant la norme, le pouvoir créateur est a la fois agen-
cement de structures et affirmation de liberté.

Cette conception échappe au double écueil du dogmatisme et de Panar-
chisme. L’académisme est un dogmatisme de la technique, qui sépare la
technique de ’homme et vide P’ceuvre de tout élan créateur pour en faire
une chose « stérile comme la mort » Certaines ceuvres de Saint-Saéns sont
un exemple d’académisme que nous propose M. Piguet.

Le spectateur-auditeur passe par les mémes phases, car il recrée en lui-
méme I’ceuvre qui lui est offerte, pour la gofiter. Il peut la juger objective-
ment §’il entre en communion avec lauteur par un effort sympathique qui



216 COMPTES RENDUS

lui permet de saisir les valeurs mémes que Pauteur a choisies — sinon il la
juge subjectivement, ce qui est le cas en général chez les fortes personnalités
artistiques.

« Découvrir la musique, c’est partir de la matiére pour arriver a ’homme,
car Part est la chose de Phomme » (p. 273).

L’ouvrage de M. Piguet, qui manifeste brillamment la double compe—
tence du musicien et du philosophe, a le grand mérite d’instituer une recherche
véritable, une dialectique vivante qui se fraie sa voie sans préjuger le but a
atteindre. Aussi est-il, outre un bel exemple de probe recherche philoso-
phique, une promesse d’ceuvres futures: des problémes métaphysiques
essentiels, qui sont impliqués par la recherche esthétique, sont signalés a la
fin du livre, et ’auteur a'commencé a les aborder dans des articles parus

depuis la publication de sa thése (0.
‘ Maurice GEX.

P. Hissarvian-Lacourte, Philosophie et esthétique de Part musical, Lau-

sanne, Editions M. et P. Foetisch, 1949, 150 p.

Voici un petit livre qui, d’aprés son auteur, doit nous livrer des connais-
sances « précises ». Les citations, en tout cas, ne le sont pas: aucun renvoi,
aucune référence. Et il y en a beaucoup, d’aucunes, inutiles. L’autorité du
professeur Cariel est-elle nécessaire pour affirmer que le «son est une sen-
sation» ? (p. 53). En revanche, ’auteur eiit pu se référer 4 un philosophe
pour définir ’Idée platonicienne, ingénument présentée comme suit : « Aris-
tote entend par forme ce que Platon appelait les Idées. Ainsi I'oisean est
une Idée, et tout ce qui vole a le genre et la forme d’un oiseau» (p. 83).
Ainsi, par exemple, la chauve-souris...

N’insistons pas; il vaut mieux étre ignorant que trop mal renseigné.
L’ignorance est riche d’un savoir vrai encore possible ; la connaissance
fausse, c’est déja un possible déchu.

Revue desthétique, n°* 3 et 4.

Admirable fascicule 3 : Etienne Souriau étudie positivement « L’art chez
les animaux », et ses conclusions sont grosses d’une métaphysique secréte.
Mikel Dufrenne, profond et suggestif, estime que la littérature n’est possible
qu’éclairée par une philosophie. F. Mirabent (« Emotion et compréhension
dans Pexpérience du beau»), B. de Rotschild (« L’emploi du mot timing ;
essai sur le rythme ») apportent leurs contributions 4 ce numéro, sans compter
les notes, renseignements, analyses, comptes rendus, etc. toujours instruc-
tifs pour qui s’intéresse 4 la vie de l’esthétique en France contemporaine.

() Etre et valeur en esthétique. Attitudes réaliste et idéaliste, « Studia philoso-
phica », 1948. — Art et pbilosophie, « Hommage & Henri Miéville », Lausanne.
La Concorde, 1948. — Liberté et normes artistiques, « La Liberté », La Baconniére,

1949



COMPTES RENDUS 217

R. Bayer, dans le fascicule 4, analyse finement le comique, défini comme
une poétique des jugements, et humour, comme du comique intellectuel
plaqué sur du sensible par I'intermédiaire d’un tempérament (généralement
lunaire). M. Bémol, auteur d’une thése récente sur Valéry, tente de résoudre
Pantinomie chez cet auteur, lequel déclare 'esthétique impossible et vaine
(les artistes suffisent), mais propose cependant une « poiétique ». En plus,
des articles de P. Francastel (« Espace génétique et espace plastique »),
N. Ivanof (« Remarques sur Marsile Ficin») et L. Krestovsky («Le drame

du beau »).
J.-Cl. PIGUET.

Fritz Mepicus, Vom Wabren, Guten und Schinen. Kulturphilosophische
Abhandlungen. Erlenbach-Zurich. Eugen Rentsch Verlag, 1943, 160 p.

Ce n’est pas un traité suivi que M. Medicus nous présente, mais six
études séparées, dont la plus ancienne remonte a 1918. Cependant, ces dif-
férents travaux sont tous centrés sur le probléme des valeurs, considérées
surtout dans leur rapport avec le temps.

Comme P’avait déja vu Schelling (p. 83-84) — avant Bergson (p. 101-
102) — le temps du devenir historique (individuel ou social) n’est pas le
temps du physicien, la forme a priori dans laquelle nous percevons tous les
phénoménes : ce qui caractérise le devenir humain, c’est la décision sans
cesse renouvelée d’un esprit libre de s’élever au-dessus de ce qui le lie en le
constituant comme passé ; par 12 méme, il se pose comme vivant dans un
présent, aux exigences duquel il devra répondre par une libre décision. C’est
ici qu’interviendront les valeurs, car ce sont elles qui donneront une certaine
forme a sa réponse.

Seulement, chaque présent est unique, avec ses exigences particuliéres
auxquelles seule une réponse particuliére pourra satisfaire. Par conséquent,
les valeurs se manifesteront a Desprit chaque fois sous une forme propre,
correspondant aux exigences de ce présent unique dans lequel il est appelé
4 prendre les décisions par lesquelles il affirmera sa liberté face au monde
de la nature. Considérons par exemple le Vrai : il se manifestera sous forme
de vérités qui porteront la marque de leur époque, et cela qu’il s’agisse de
connaissance historique (II, p. 30-61) ou scientifique (I, p. 9-29) ; I’histo-
rien saisit toujours le passé selon les perspectives de son époque, il lui pose
les questions déterminées par la structure propre du présent dans lequel il
vit, et en regoit des réponses conditionnées par ces questions particuliéres ;
les vérités scientifiques sont soumises a un perspectivisme analogue : elles
doivent satisfaire 4 un certain ensemble de connaissances correspondant a
un certain degré de culture d’une époque donnée, mais changent quand
survient une époque nouvelle. Les mémes remarques valent aussi pour les
valeurs morales (I1I et IV, p. 62-72, 73-102) : chaque temps a ses exigences
morales propres ; pour y répondre, il faut parfois se détacher de la tradition
en la constituant comme passé définitif. Le probléme esthétique, enfin,



218 COMPTES RENDUS

nous méne aux mémes conclusions (V et VI, p. 103-133, 134-158): Part
doit g’efforcer de trouver et de réaliser la forme de. beauté que réclame
son époque.

Les valeurs ne sont donc pas des sortes d’idées platoniciennes, intempo-
relles, sans liaison avec le devenir historique (zeitlos, geschichtslos) ; elles
entretiennent au contraire des rapports étroits avec le temps. Toutefois,
M. Medicus ne tombe pas dans le relativisme absolu : loin d’étre un produit
de Pévolution historique, les valeurs sont au contraire des puissances qui la
dirigent ; se réalisant a4 chaque époque sous des formes concrétes, elles s’en
détachent ensuite pour de nouvelles incarnations correspondant a une nou-
velle époque : «ce sont des puissances supra-temporelles, supra-historiques
(iiberzeitlich, iibergeschichtlich) » (p. 8).

M. Medicus, on le voit, ne manque pas d’insister sur la transcendance
des valeurs. Sur ce point toutefois, ses vues mériteraient d’étre plus longue-
ment développées ; telle qu’il nous la présente, cette notion du supra-histo-
rique ne nous parait pas toujours suffisante pour éviter un relativisme dans
lequel les valeurs risquent de sombrer, peut-étre pour avoir été trop étroi-
tement liées au devenir historique. Cette remarque ne diminue du reste en
rien l'intérét d’un ouvrage qui place le philosophe en face des exigences de
son époque et insiste, & juste titre, sur la part de libre décision, de créativité,
qui intervient dans toute activité de l’esprit,

André VOELKE.

Catholicisme : bier, aujourd’bui, demain. Encyclopédie en sept volumes dmgée
par G. Facquemet, du clergé de Paris. Paris, Letouzey et Ane, 87, bou-
levard Raspail. (6° fascicule.)

On est confondu devant Peffort intellectuel du catholicisme contempo-
rain, particuliérement du catholicisme frangais. A c6té de nombreuses revues
et de collections telles que les Etudes bibliques auxquelles reste attaché le .
nom de Lagrange, on a vu paraitre les grands manuels édités par Aigrain
et plusieurs dictionnaires et encyclopédies qui apportent sur toutes les ques-
tions relatives 4 ’Eglise catholique des études approfondies faites par d’émi-
nents spécialistes. Ces ouvrages prennent parfois des proportions gigan-
tesques, comme le Dictionnaire de théologie catholigue commencé il y a une
cinquantaine d’années et dont on attend encore les derniers fascicules. Mais
un ouvrage pareil n’est guére pratique a cause de son ampleur méme ; cer-
tains articles formeraient 4 eux seuls un gros livre, et I’ensemble représente
une centaine de volumes de quelque mille pages chacun! On comprend
que, puisant dans les trésors accumulés, Joseph Bricout et ses collaborateurs
aient donné, il y a plus de vingt ans, le Dictionnaire pratique des connais-
sances religieuses. Mais déja cet ouvrage a vieilli, et G. Jacquemet a entre-

~pris la publication d’une nouvelle Encyclopédie pour donner « le maximum
de substance dans le minimum de mots» et faire place aux faits et aux
problémes les plus récents. Il n’y aura «que» sept grands volumes. La



COMPTES RENDUS 219

publication en sera rapide et la qualité solide, grice a la mobilisation de
toutes les ressources intellectuelles de la France catholique.

Cet immense travail collectif fera connaitre avec précision les enseigne-
ments traditionnels de I’Eglise romaine, les confrontera avec les temps.
actuels et les appliquera aux problémes qui attendent une solution. Dans le
fascicule que nous avons sous les yeux, le P. Yves Congar nous donne, en
quelques paragraphes clairs et objectifs, un récit de la vie de Calvin et un
exposé de ses doctrines, Il se contente d’indiquer les points de conflit avec
les dogmes catholiques sans s’attarder a de longues discussions. Le méme
auteur signe un article sur le calvinisme ou ’on trouve un panorama histo-
rique et des statistiques récentes ; et parlant du célibat, il mentionne avec
sympathie la communauté protestante dite « de Cluny » Le lecteur appré-
ciera des notices biographiques sur des contemporains tels que Mgr Calvet
et Alexis Carrel, ainsi que des études sur le capitalisme et sur le catholicisme
soctal, questions briilantes sur lesquelles on aime a connaitre les déclarations
pontificales les plus importantes.

Les intellectuels catholiques nous offrent ici, avec une ceuvre de qualité,
un bel exemple d’effort en commun d’oll Pesprit de coterie est, semble-t-il,
exclu. Exemple a suivre.

V. BARONL.

Prof. Dr Oscar CurLLmann, Weibnachten in der alten Kirche. Basel, Verlag
H. Majer, 1947, 31 p. (®
Cette étude captivante s’attache i présenter les résultats essentiels des
recherches scientifiques consacrées a l'origine de la féte de Noél. Elle laisse
de c6té Pexamen des innombrables coutumes que cet anniversaire a suscitées.
On sait que la date de la naissance de Jésus est inconnue et que les calculs
auxquels se sont livrés certains chrétiens sont purement fantaisistes. L’Eglise
ancienne s’est d’autant mieux accommodée de cette ignorance qu’elle faisait
porter ’accent surtout sur la mort et la résurrection de Jésus-Christ.
Pourtant, 4 mesure que se développaient la réflexion et les débats théo-
logiques sur la personne et Peeuvre du Christ, le fait de sa venue dans le
monde prit plus d’importance. Les gnostiques d’Alexandrie, a la suite de
Basilide, pensent que le Christ n’est apparu en ’hommme Jésus qu’au
moment du baptéme, tandis que les orthodoxes estiment que Jésus est
Christ dés sa naissance. Les premiers se mirent ainsi a féter le baptéme de
Jésus (Epiphanie), le 6 janvier, date a laquelle les paiens célébraient Dionysos
et l’allongement des jours. Les orthodoxes adoptérent cet usage, en le modi-
fiant : le 5§ janvier, ils fétaient la naissance de Jésus et le lendemain, son
baptéme. La coutume est attestée, au IV® siécle, en Egypte, en Syrie, en

() Vient de paraitre la traduction de cet ouvrage, faite par A. JunprT: Nogl
dans PEglise ancienne. « Cahiers de I'Actualité protestante», n° 25, Neuchitel,
Delachaux et Niestlé, 1949.



220 COMPTES RENDUS

Palestine. L’accent ne porte pas sur la date exacte, mais sur le fait soté-
riologique : Christ, lumiére de Dieu, est venu dans les ténébres de ce monde.
C’est ce qui explique qu’on pourra, sans trop de peine, déplacer la féte au
25 décembre.

Ce changement eut liecu & Rome, vers le milieu du IV siécle, pour les
raisons suivantes: I° le concile de Nicée avait condamné Padoptianisme,
d’ou tendance, dans ’Eglise officielle, a séparer nettement la féte de la nais-
sance et celle du baptéme ; 2° il existait dans le mithriacisme une féte solaire
fixée au 25 décembre ; pour en combattre ’emprise, ’Eglise tint a célébrer
le méme jour la naissance du Christ, « Soleil nouveau»; 3° Constantin, de
tendance syncrétiste, favorisa la coincidence. De Rome, la date du
25 décembre se répandit et s’imposa peu a peu partout, grice aux efforts
de Chrysostome, de Grégoire de Naziance, de Jérome,

Dans ce long processus, on peut relever que le souci théologique de féter
Pincarnation domine le souci historique de la date exacte; que la féte de
Noél est une conséquence naturelle du développement de la christologie ;
que les deux dates choisies furent 'une et I’autre déterminées par des consi-
dérations apologétiques.

L’étude du professeur Cullmann, claire et riche de nombreux apercus
historiques et théologiques, montre ainsi que, dans son fond, la féte de
Noél n’est pas — comme on ’a dit — la transposition chrétienne d’un mythe
solaire. Les évangiles déja, en racontant la naissance de Jésus-Christ ou la
venue de «la lumiére du monde », préparaient I’établissement et ’extension
de Panniversaire.

Marcel JATON.

Hans Jakob RinpDerkNEcHT, Tapfere Seelsorge. Zurich, Zwingli Verlag,
1937, 47 p-

Ce n’est pas un manuel de cure d’dme qui prétendrait nous renseigner sur
toutes les particularités de cette discipline. L’auteur se propose seulement
de dessiner, en une rapide esquisse, les grandes lignes de cette mission auprés
des 4mes que Dieu donne a tous ceux (pasteurs ou laiques) qu’il appelle a
cette fonction.

On peut la résumer ainsi: le directeur d’ame (ou le responsable), doit
regarder la réalité de Phomme bien en face (courageusement): corps, 4me
et esprit et conduire cet homme, trouvé pécheur en tout, au Christ Sauveur.

Exercer la cure d’ime, c’est donc apporter 4 ’homme ce témoignage de
la puissance de griace et de pardon qui est en Jésus-Christ, tel qu’il nous
apparait dans la Parole de Dieu.

L’intérét de cette publication réside en ceci: elle émane d’un homme
qui connait la cure d’Ame telle qu’on la pratique dans les Groupes d’Oxford
(cf. p. 27; 39; etc.).

Emile DELAY.



COMPTES RENDUS 221

Jakob Amsturz, Die Seelsorge Rilkes. Bern, Haupt Verlag, 1948, 62 p.

Coll. « Religidse Gegenwartsfragen ». Heft 16/17.

Le titre La cure d’dme de Rilke ne manque pas de surprendre. De quoi
s’agit-il ? Rilke est un poéte. Si grande qu’ait été son influence, que peut
bien dire un poéte sur une discipline qui n’est pas la sienne ? Aussi bien se
gardera-t-on de demander & Rilke une définition théologique de la cure d’ame.

Toutefois, personne ne saurait refuser a Jakob Amstutz le droit de
rechercher dans la vie et dans I’ceuvre du poéte tout ce qui a trait au soin
de son a4me propre — c’est la premicre partie — et a celul des dmes des
autres — seconde partie.

Peut-on situer ’ceuvre de Rilke, vue sous 'angle de la Cure d’ime, dans
la ligne de ceux qui 'ont considérée avant tout comme une discipline psy-
chologique ? Sans doute, si Pon entend marquer, par la, la différence de
position d’avec les théologiens chrétiens dont P’effort actuel vise a redonner
a cette discipline son fondement théologique.

Seulement ou commence et ou finit le « psychologique », o commence
et ou finit le « théologique » ? Personne ne sera dupe de cette humaine dis-
tinction, pas méme un Thurneysen (cf. Die Lehre der Seelsorge, p. 65, 66,
76ss., 121, 182ss., 191ss.) et 'on ne manquera pas de sortir de cette lecture
enrichi par le constant effort de Rilke en vue d’une meilleure connaissance
de soi et des autres. il faut savoir rétablir ou transposer en cours de lec-
ture, on ne pourra douter de la pureté des intentions du poéte qui, cherchant
ce qu’il appelle aussi Dieu, le découvre en lui et autour de lui.

Emile DELAY.

Edgar Hocepez, S. J., Histotre de la théologie au XI1X° siécle. Tome pre-
mier. Décadence et réveil de la théologie, 1800-1831. Bruxelles et Paris,
Ed. universelle et Desclée de Brouwer, 1949, 269 p.

L’ouvrage que voici, dont le tome III a déja été recensé dans cette Revue
(1948, p. 200), est dii 4 la plume de M. Edgar Hocedez, professeur au Collége
philosophique et théologique de Louvain. L’auteur a voulu montrer, dans ce
premier volume, par quelles tribulations la théologie catholique a passé avant
de retrouver le lustre qu’elle avait possédé autrefois. Comme la théologie
protestante, elle avait subi le contre-coup des transformations profondes
amenées dans la vie religieuse par le rationalisme du XVIII® siécle et par
la période des lumiéres (Aufklirung). Ce mouvement auquel, selon notre
auteur, s’allia le jansénisme, manifesta son génie destructeur en dépouillant
le dogme de son autorité, en rejetant la scolastique et en donnant une force
nouvelle au gallicanisme et au fébronianisme qui voulaient, 'un et Pautre,
asservir ’Eglise a lautorité civile.

La tache, pour la théologie, consistait a abattre le rationalisme, a repousser
le jansénisme renaissant, a restaurer la foi et 'autorité du Saint-Siége. Tache
difficile, faute d’une base philosophique suffisante. Les théologiens sont



222 ' COMPTES RENDUS

ballottés entre le semi-rationalisme insuffisant et un traditionalisme mort.
Comment va s’opérer la restauration ?

C’est ce que auteur décrit en passant en revue les divers pays catholiques
de PEurope. Ce qu’il dit de Espagne, de I’Italie, de ’Angleterre ou du
Portugal, sans manquer d’intérét, est assez terne et nous parait étre une
science de seconde main. Plus vivantes sont les pages ou il parle de la France
et de ’Allemagne.

En France, c’est le renouveau catholique provoqué par le romantisme
de Chateaubriand et son Génie du christianisme, puis la lutte engagée par
Joseph de Maistre, Louis de Bouwald et Lamennais, au début de sa carriére,
en faveur de 'ultramontanisme. Sous des formes diverses, ils ont poussé
au renouvellement des études théologiques.

Si les apologistes frangais s’attachent a humilier la raison, les défenseurs
allemands de l’orthodoxie catholique s’empareront des doctrines philoso-
phiques qui avaient acquis un si vif éclat avec Kant et les fondateurs de
Pidéalisme allemand. On le voit chez Baader et chez Schelling (seconde
maniére). Mais c’est surtout grice au romantisme et a son engouement
pour le moyen 4ige, que ’Eglise catholique reconquiert les positions perdues,
avec F. Schlegel, J. Gorres, Novalis qui préparent le terrain aux deux hommes
sur lesquels P’auteur s’arréte le plus longuement : Georges Hermes et Jean-
Adam Mohler. .

Le premier (1775-1831) souleva un grand enthousiasme chez les jeunes
par les cours professés a Bonn. Mais sa théologie finit par étre condamnée
par Grégoire XVI comme semi-rationaliste et entachée d’erreurs nombreuses.
Sa méthode allant du dqute a la certitude ne pouvait, aux yeux de I'Eglise,

produire aucun bon fruit.
Mghler (1796-1836) inaugura une période nouvelle et condensa en sa

doctrine les travaux des diverses écoles (Lucerne, Bamberg, Munich, Mayence,
Tubingue). Professeur 4 Tubingue et a Munich, Méhler a laissé une Symbo-
ligue ou se marient heureusement la spéculation et une connaissance appro-
fondie de la patristique et de I’histoire.

L’ouvrage s’arréte la. Trés clairement écrit, il se lit avec agrément. Le
théologien protestant y apprend a connaitre des hommes qu’il a intérét i
mieux connaitre. Si parfois il est tenté de protester contre les jugements
portés sur la théologie protestante, il doit reconnaitre que, d’une maniére
générale, ces pages sont écrites sur un ton irénique et parfois animées d’un
vrai souffle religieux.

Dr L. PERRIRAZ.



	Comptes rendus

