
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1949)

Heft: 153

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Lettres inédites ie African Spir au professeur Penjon. Neuchâtel, Editions
du Griffon, 1948.

Ceux qui sont déjà familîarisés avec l'œuvre d'African Spir — qui, à

tant d'égards, fait figure de précurseur — auront un plaisir particulier à

méditer ces Lettres, dont M. Emile Bréhier relève la «densité spirituelle» G) ;

et pour ceux qui ne connaissent pas encore les ouvrages du célèbre philosophe

russe, elles constituent une précieuse initiation à sa doctrine, l'une
des premières « à prendre la norme comme un point de départ et non point
comme une chose à expliquer et comme une réalité à réduire, qui en discerne
la nature propre et positive » te).

Comme le note M. Bréhier, la pensée de Spir a un aspect messianique
qui la différencie totalement des philosophies professées à son époque aussi
bien en France qu'en Allemagne : dans ce dernier pays régnait une
epistemologie néokantienne qui accueillit par «un silence de mort» ses premières
œuvres parues en allemand ; en France, quelles que fussent les théories
adoptées : positivisme, scepticisme, ou idéalisme, les habitudes de pensée
étaient trop éloignées de celles de Spir pour qu'une entente durable fût
possible. Les Français concevaient que la philosophie n'allait pas sans la
pratique de la discussion où les opinions les plus contradictoires pouvaient
être émises. Pour Spir, au contraire, sa doctrine, qu'il a élaborée durant de

longues années de réflexion solitaire et qui doit apporter aux hommes le

salut, n'est pas matière à discussion ; il lui faut une adhésion totale te).

C'est cette conception différente de la pratique philosophique qui est la
cause de l'alternance d'espoir et de déception qu'African Spir éprouve à

l'égard de celui qu'il considérait comme son « unique adepte » (p. 235) :

Penjon. Celui-ci, précisément parce qu'il aimait et admirait Spir comme son
«maître», après avoir déclaré une adhésion complète (4) à sa doctrine, s'est
mis à son tour à la méditer profondément et, en vertu de cette pratique de

la discussion philosophique, soumit, à ce moment-là, certaines objections
à Spir qui en fut très vivement peiné te).

Mais ce recueil de lettres est plus que le reflet des relations, déjà si
intéressantes en elle-mêmes, entre Penjon et Spir. Une position philosophique,

(') Cf. Emile Bréhier, Introiuction aux Lettres inélites le Ajrican Spir, p. vu.
(a) Ibii., p. xxn.
(3) Ibi!., passim.
(*) Cf. lettre 89 : « Quand je vous ai demandé, à Aoste, dans votre petite chambre

d'en haut, si vous aviez des objections à faire, vous me répondîtes que non... »

(5) Voir, entre autres, lettre 91. Plus tard, d'ailleurs, Penjon adoptera fidèlement

la position de Spir.



214 COMPTES RENDUS

non sans analogie avec celle d'Emile Meyerson et de M. Lalande te), s'y
dessine d'une manière très vivante : La norme qui est pour Spir celle de l'identité

est irréductible au fait ; d'autre part, s'opposant à la norme, existe
l'anormal, irrationnel qui persiste en dépit de l'effort de rationalisation de

la science.

Sitôt après le Congrès de Neuchâtel, consacré au problème de la liberté,
on lira avec un intérêt tout particulier cette définition de la liberté (aux

yeux de Spir, pas plus qu'à ceux de M. Lalande, celle-ci n'est pure
indétermination) : « L'essentiel est de comprendre qu'on n'est libre que quand on
se porte au bien, parce que le bien est la fin et le but de toute activité et

qu'en faisant le mal, on se met en contradiction avec soi-même » (p. 72).
Précurseur sur le plan épistémologique, Spir a posé aussi sur notre époque

et sa civilisation de clairvoyants diagnostics :

« Si le désarroi des esprits, l'obnubilation des consciences, l'abandon des

principes moraux et religieux venaient à se généraliser, les conséquences

pourraient en devenir telles qu'on verrait finalement surgir, du sein même
de la civilisation, une nouvelle et effroyable barbarie capable d'anéantir
toutes les acquisitions du passé. »

« Ce qui manque à notre civilisation, c'est l'âme, l'unité spirituelle, la
base. Voilà pourquoi tout y est façade et artifice ; pourquoi, malgré les

progrès et les perfectionnements merveilleux qu'ils ont réalisés dans le

domaine extérieur, les hommes ne sont, en général, devenus eux-mêmes ni
meilleurs, ni plus heureux. Ils ont trop négligé l'essentiel : leur propre
perfectionnement » (p. 223).

A. VIRIEUX-REYMOND.

J.-Claude Piguet, Découverte le la musique, essai sur la signification de la
musique, préface d'Etienne Souriau, Neuchâtel, Collection « Etre et
penser », La Baconnière, 1948, 220 p.
L'œuvre d'art, la musique en particulier, est-elle une réalité matérielle

ou spirituelle Est-elle un morceau de nature, comme un champ, une chute
d'eau, bref, un paysage, ou est-elle une pure création de l'esprit Tel est le

problème fondamental auquel s'attache M. J.-Claude Piguet dans son ouvrage
— nous devrions dire dans sa thèse, mais ce livre en a si peu l'aspect, il est
si libre d'allure, si peu entravé de références minutieuses, bien que
parfaitement informé, qu'on oublie qu'il s'agit d'une thèse.

Si M. Piguet nous parle de la musique qu'il connaît bien, il ne faut pas
perdre de vue que son enquête vaut pour l'art en général : « Cette esthétique

n'est pas seulement une esthétique de la musique ; celle-ci a été un
prétexte au développement d'une théorie générale qui puisse — au prix
de quelques amendements — s'appliquer à tous les arts » (p. 200).

Nous laisserons de côté toutes les considérations musicales purement
techniques que l'on trouve dans cet ouvrage pour brosser à larges touches

(') Cf. Emile Bréhier, Introiuction, p. xxii-xxin.



COMPTES RENDUS 215

les conceptions philosophiques que l'auteur en dégage. Ces remarques
techniques témoignent de la haute compétence musicale de M. Piguet et sont

indispensables pour susciter et étayer les développements esthétiques, car,
avant de se lancer en pleine spéculation, il convient d'être un technicien

en quelque domaine précis, sans cela on risque de choir dans le verbalisme

philosophique.
Ce qui rend la philosophie si ardue, c'est, croyons-nous, l'étrange situation

de l'homme dans le monde : il se trouve placé comme à l'intersection
du ciel et de la terre ; individualité lui-même, sa grandeur consiste à manifester

des valeurs universelles, à se dépasser, à transformer son individualité
en personnalité : « milieu entre rien et tout » a dit Pascal. L'art, qui est

l'expression la plus libre et la plus spontanée de l'homme, doit porter à un
haut degré la marque de cette situation ambiguë : voilà pourquoi l'esthétique

est peut-être la meilleure introduction à la métaphysique.
Pour des esprits simplificateurs et portés aux extrêmes, l'œuvre d'art

sera matière, ou alors elle sera création pure : réalisme ou idéalisme, pas
de milieu M. Piguet, dédaignant la facilité des opinions extrêmes, tente de

les harmoniser en traçant les linéaments d'une solution équilibrée, envisageant

tous les aspects de l'œuvre d'art.
L'esthétique doît renoncer à être purement scientifique, elle doit tenir

compte du rapport de l'œuvre au créateur : au lieu de travailler
exclusivement sur du déterminé, elle saisira la détermination par l'artiste. En

prenant pour objet la totalité du phénomène artistique, elle envisagera tour à

tour la chose artistique, l'homme créateur, enfin la relation qui unit la chose

à l'homme, ce qui lui permettra d'être à la fois positive et normative (p. 80).
Si une œuvre d'art se présente d'abord comme un morceau de nature,

comme une réalité concrète à la signification polyvalente, elle ne saurait

prendre sa signification esthétique qu'en relevant de l'ordre, de la valeur,
d'une finalité interne, en un mot de l'esprit. Distinguons le créateur du

spectateur-auditeur.
Le créateur élit librement une valeur esthétique, une norme, puis, à

partir de cet acte libre, il en tire toutes les conséquences, il construit un
système cohérent: «En affirmant sa liberté, l'esprit se lie» (p. 152). Ajoutons

que ces deux actes sont complémentaires et simultanés : l'artiste saisit
les conséquences en élisant la norme, le pouvoir créateur est à la fois
agencement de structures et affirmation de liberté.

Cette conception échappe au double écueil du dogmatisme et de l'anar-
chisme. L'académisme est un dogmatisme de la technique, qui sépare la

technique de l'homme et vide l'œuvre de tout élan créateur pour en faire
une chose « stérile comme la mort ». Certaines œuvres de Saint-Saëns sont

un exemple d'académisme que nous propose M. Piguet.
Le spectateur-auditeur passe par les mêmes phases, car il recrée en lui-

même l'œuvre qui lui est offerte, pour la goûter. Il peut la juger objectivement

s'il entre en communion avec l'auteur par un effort sympathique qui



2i6 COMPTES RENDUS

lui permet de saisir les valeurs mêmes que l'auteur a choisies — sinon il la
juge subjectivement, ce qui est le cas en général chez les fortes personnalités
artistiques.

« Découvrir la musique, c'est partir de la matière pour arriver à l'homme,
car l'art est la chose de l'homme » (p. 273).

L'ouvrage de M. Piguet, qui manifeste brillamment la double compétence

du musicien et du philosophe, a le grand mérite d'instituer une recherche

véritable, une dialectique vivante qui se fraie sa voie sans préjuger le but à

atteindre. Aussi est-il, outre un bel exemple de probe recherche philosophique,

une promesse d'œuvres futures : des problèmes métaphysiques
essentiels, qui sont impliqués par la recherche esthétique, sont signalés à la
fin du livre, et l'auteur a commencé à les aborder dans des articles parus
depuis la publication de sa thèse te).

Maurice GEX.

P. Hissarlian-Lagoutte, Philosophie et esthétique de l'art musical,
Lausanne, Editions M. et P. Foetisch, 1949, 150 p.

Voici un petit livre qui, d'après son auteur, doit nous livrer des connaissances

« précises ». Les citations, en tout cas, ne le sont pas : aucun renvoi,
aucune référence. Et il y en a beaucoup, d'aucunes, inutiles. L'autorité du

professeur Cariel est-elle nécessaire pour affirmer que le « son est une
sensation » (p. 53). En revanche, l'auteur eût pu se référer à un philosophe

pour définir l'Idée platonicienne, ingénument présentée comme suit : « Aristote

entend par forme ce que Platon appelait les Idées. Ainsi l'oiseau est

une Idée, et tout ce qui vole a le genre et la forme d'un oiseau » (p. 83).

Ainsi, par exemple, la chauve-souris...
N'insistons pas ; il vaut mieux être ignorant que trop mal renseigné.

L'ignorance est riche d'un savoir vrai encore possible ; la connaissance

fausse, c'est déjà un possible déchu.

Revue d'esthétique, n°" 3 et 4.

Admirable fascicule 3 : Etienne Souriau étudie positivement « L'art chez
les animaux », et ses conclusions sont grosses d'une métaphysique secrète.

Mikel Dufrenne, profond et suggestif, estime que la littérature n'est possible
qu'éclairée par une philosophie. F. Mirabent (« Emotion et compréhension
dans l'expérience du beau »), B. de Rotschild (« L'emploi du mot timing ;

essai sur le rythme ») apportent leurs contributions à ce numéro, sans compter
les notes, renseignements, analyses, comptes rendus, etc. toujours instructifs

pour qui s'intéresse à la vie de l'esthétique en France contemporaine.

(*) Etre et valeur en esthétique. Attituies réaliste et iiéaliste, « Studia philoso-
phica », 1948. — Art et philosophie, « Hommage à Henri Miéville », Lausanne.
La Concorde, 1948. — Liberté et normes artistiques, « La Liberté », La Baconnière,
1949.



COMPTES RENDUS 217

R. Bayer, dans le fascicule 4, analyse finement le comique, défini comme

une poétique des jugements, et l'humour, comme du comique intellectuel

plaqué sur du sensible par l'intermédiaire d'un tempérament (généralement

lunaire). M. Bémol, auteur d'une thèse récente sur Valéry, tente de résoudre

l'antinomìe chez cet auteur, lequel déclare l'esthétique impossible et vaine

(les artistes suffisent), mais propose cependant une « poïétique ». En plus,
des articles de P. Francastel (« Espace génétique et espace plastique »),

N. Ivanof (« Remarques sur Marsile Ficin ») et L. Krestovsky (« Le drame
du beau »).

J.-Cl. PIGUET.

Fritz Medicus, Vom Wahren, Guten uni Schönen. Kulturphilosophische
Abhandlungen. Erlenbach-Zurich. Eugen Rentsch Verlag, 1943, 160 p.

Ce n'est pas un traité suivi que M. Medicus nous présente, mais six
études séparées, dont la plus ancienne remonte à 1918. Cependant, ces

différents travaux sont tous centrés sur le problème des valeurs, considérées

surtout dans leur rapport avec le temps.
Comme l'avait déjà vu Schelling (p. 83-84) — avant Bergson (p. 101-

102) — le temps du devenir historique (individuel ou social) n'est pas le

temps du physicien, la forme a priori dans laquelle nous percevons tous les

phénomènes : ce qui caractérise le devenir humain, c'est la décision sans

cesse renouvelée d'un esprit libre de s'élever au-dessus de ce qui le lie en le

constituant comme passé ; par là même, il se pose comme vivant dans un
présent, aux exigences duquel il devra répondre par une libre décision. C'est

ici qu'interviendront les valeurs, car ce sont elles qui donneront une certaine
forme à sa réponse.

Seulement, chaque présent est unique, avec ses exigences particulières
auxquelles seule une réponse particulière pourra satisfaire. Par conséquent,
les valeurs se manifesteront à l'esprit chaque fois sous une forme propre,
correspondant aux exigences de ce présent unique dans lequel il est appelé
à prendre les décisions par lesquelles il affirmera sa liberté face au monde
de la nature. Considérons par exemple le Vrai : il se manifestera sous forme
de vérités qui porteront la marque de leur époque, et cela qu'il s'agisse de

connaissance historique (II, p. 30-61) ou scientifique (I, p. 9-29) ; l'historien

saisit toujours le passé selon les perspectives de son époque, il lui pose
les questions déterminées par la structure propre du présent dans lequel il
vit, et en reçoit des réponses conditionnées par ces questions particulières ;
les vérités scientifiques sont soumises à un perspectivisme analogue : elles

doivent satisfaire à un certain ensemble de connaissances correspondant à

un certain degré de culture d'une époque donnée, mais changent quand
survient une époque nouvelle. Les mêmes remarques valent aussi pour les

valeurs morales (III et IV, p. 62-72, 73-102) : chaque temps a ses exigences
morales propres ; pour y répondre, il faut parfois se détacher de la tradition
en la constituant comme passé définitif. Le problème esthétique, enfin,



2i8 COMPTES RENDUS

nous mène aux mêmes conclusions (V et VI, p. 103-133, 134-158) : l'art
doit s'efforcer de trouver et de réaliser la forme de beauté que réclame

son époque.
Les valeurs ne sont donc pas des sortes d'idées platoniciennes, intemporelles,

sans liaison avec le devenir historique (zeitlos, geschicbtslos) ; elles

entretiennent au contraire des rapports étroits avec le temps. Toutefois,
M. Medicus ne tombe pas dans le relativisme absolu : loin d'être un produit
de l'évolution historique, les valeurs sont au contraire des puissances qui la
dirigent ; se réalisant à chaque époque sous des formes concrètes, elles s'en
détachent ensuite pour de nouvelles incarnations correspondant à une
nouvelle époque : « ce sont des puissances supra-temporelles, supra-historiques
(überzeitlich, übergeschichtlich) » (p. 8).

M. Medîcus, on le voit, ne manque pas d'insister sur la transcendance
des valeurs. Sur ce point toutefois, ses vues mériteraient d'être plus longuement

développées ; telle qu'il nous la présente, cette notion du supra-historique

ne nous paraît pas toujours suffisante pour éviter un relativisme dans

lequel les valeurs risquent de sombrer, peut-être pour avoir été trop
étroitement liées au devenir historique. Cette remarque ne diminue du reste en
rien l'intérêt d'un ouvrage qui place le philosophe en face des exigences de

son époque et insiste, à juste titre, sur la part de libre décision, de créativité,
qui intervient dans toute activité de l'esprit.

André VOELKE.

Catholicisme : hier, aujourd'hui, lemain. Encyclopédie en sept volumes dirigée
par G. Jacquemet, du clergé de Paris. Paris, Letouzey et Ané, 87,
boulevard Raspail. (6° fascicule.)

On est confondu devant l'effort intellectuel du catholicisme contemporain,

particulièrement du catholicisme français. A côté de nombreuses revues
et de collections telles que les Etudes bibliques auxquelles reste attaché le

nom de Lagrange, on a vu paraître les grands manuels édités par Aigrain
et plusieurs dictionnaires et encyclopédies qui apportent sur toutes les questions

relatives à l'Eglise catholique des études approfondies faites par d'émi-
nents spécialistes. Ces ouvrages prennent parfois des proportions
gigantesques, comme le Dictionnaire de théologie catholique commencé il y a une
cinquantaine d'années et dont on attend encore les derniers fascicules. Mais

un ouvrage pareil n'est guère pratique à cause de son ampleur même ;
certains articles formeraient à eux seuls un gros livre, et l'ensemble représente
une centaine de volumes de quelque mille pages chacun On comprend
que, puisant dans les trésors accumulés, Joseph Bricout et ses collaborateurs
aient donné, il y a plus de vingt ans, le Dictionnaire pratique des connaissances

religieuses. Mais déjà cet ouvrage a vieilli, et G. Jacquemet a entrepris

la publication d'une nouvelle Encyclopédie pour donner « le maximum
de substance dans le minimum de mots » et faire place aux faits et aux
problèmes les plus récents. Il n'y aura « que » sept grands volumes. La



COMPTES RENDUS 219

publication en sera rapide et la qualité solide, grâce à la mobilisation de

toutes les ressources intellectuelles de la France catholique.
Cet immense travail collectif fera connaître avec précision les enseignements

traditionnels de l'Eglise romaine, les confrontera avec les temps
actuels et les appliquera aux problèmes qui attendent une solution. Dans le
fascicule que nous avons sous les yeux, le P. Yves Congar nous donne, en

quelques paragraphes clairs et objectifs, un récit de la vie de Calvin et un
exposé de ses doctrines. Il se contente d'indiquer les points de conflit avec
les dogmes catholiques sans s'attarder à de longues discussions. Le même

auteur signe un article sur le calvinisme où l'on trouve un panorama historique

et des statistiques récentes ; et parlant du célibat, il mentionne avec

sympathie la communauté protestante dite « de Cluny ». Le lecteur appréciera

des notices biographiques sur des contemporains tels que Mgr Calvet

et Alexis Carrel, ainsi que des études sur le capitalisme et sur le catholicisme

social, questions brûlantes sur lesquelles on aime à connaître les déclarations

pontificales les plus importantes.
Les intellectuels catholiques nous offrent ici, avec une œuvre de qualité,

un bel exemple d'effort en commun d'où l'esprit de coterie est, semble-t-il,
exclu. Exemple à suivre.

V. BARONI.

Prof. Dr Oscar Cullmann, Weihnachten in der alten Kirche. Basel, Verlag
H. Majer, 1947, 31 p. d)

Cette étude captivante s'attache à présenter les résultats essentiels des

recherches scientifiques consacrées à l'origine de la fête de Noël. Elle laisse

de côté l'examen des innombrables coutumes que cet anniversaire a suscitées.

On sait que la date de la naissance de Jésus est inconnue et que les calculs

auxquels se sont livrés certains chrétiens sont purement fantaisistes. L'Eglise
ancienne s'est d'autant mieux accommodée de cette ignorance qu'elle faisait

porter l'accent surtout sur la mort et la résurrection de Jésus-Christ.
Pourtant, à mesure que se développaient la réflexion et les débats

théologiques sur la personne et l'œuvre du Christ, le fait de sa venue dans le

monde prit plus d'importance. Les gnostiques d'Alexandrie, à la suite de

Basilide, pensent que le Christ n'est apparu en l'hommme Jésus qu'au
moment du baptême, tandis que les orthodoxes estiment que Jésus est

Christ dès sa naissance. Les premiers se mirent ainsi à fêter le baptême de

Jésus (Epiphanie), le 6 janvier, date à laquelle les païens célébraient Dionysos
et l'allongement des jours. Les orthodoxes adoptèrent cet usage, en le modifiant

: le 5 janvier, ils fêtaient la naissance de Jésus et le lendemain, son

baptême. La coutume est attestée, au IVe siècle, en Egypte, en Syrie, en

(') Vient de paraître la traduction de cet ouvrage, faite par A. Jundt : Noël
ians l'Eglise ancienne. « Cahiers de l'Actualité protestante », n° 25, Neuchâtel,
Delachaux et Niestlé, 1949.



220 COMPTES RENDUS

Palestine. L'accent ne porte pas sur la date exacte, mais sur le fait
sotériologique : Christ, lumière de Dieu, est venu dans les ténèbres de ce monde.
C'est ce qui explique qu'on pourra, sans trop de peine, déplacer la fête au

25 décembre.
Ce changement eut lieu à Rome, vers le milieu du IVe siècle, pour les

raisons suivantes : i° le concile de Nicée avait condamné l'adoptianisme,
d'où tendance, dans l'Eglise officielle, à séparer nettement la fête de la
naissance et celle du baptême ; 20 il existait dans le mithriacisme une fête solaire
fixée au 25 décembre ; pour en combattre l'emprise, l'Eglise tint à célébrer
le même jour la naissance du Christ, « Soleil nouveau » ; 30 Constantin, de

tendance syncrétiste, favorisa la coïncidence. De Rome, la date du

25 décembre se répandit et s'imposa peu à peu partout, grâce aux efforts
de Chrysostome, de Grégoire de Naziance, de Jérôme,

Dans ce long processus, on peut relever que le souci théologique de fêter
l'incarnation domine le souci historique de la date exacte ; que la fête de

Noël est une conséquence naturelle du développement de la christologie ;

que les deux dates choisies furent l'une et l'autre déterminées par des

considérations apologétiques.
L'étude du professeur Cullmann, claire et riche de nombreux aperçus

historiques et théologiques, montre ainsi que, dans son fond, la fête de

Noël n'est pas — comme on l'a dit — la transposition chrétienne d'un mythe
solaire. Les évangiles déjà, en racontant la naissance de Jésus-Christ ou la
venue de « la lumière du monde », préparaient l'établissement et l'extension
de l'anniversaire.

Marcel JATON.

Hans Jakob Rinderknecht, Tapfere Seelsorge. Zurich, Zwingli Verlag,
1937. 47 P-

Ce n'est pas un manuel de cure d'âme qui prétendrait nous renseigner sur
toutes les particularités de cette discipline. L'auteur se propose seulement
de dessiner, en une rapide esquisse, les grandes lignes de cette mission auprès
des âmes que Dieu donne à tous ceux (pasteurs ou laïques) qu'il appelle à

cette fonction.
On peut la résumer ainsi : le directeur d'âme (ou le responsable), doit

regarder la réalité de l'homme bien en face (courageusement) : corps, âme

et esprit et conduire cet homme, trouvé pécheur en tout, au Christ Sauveur.

Exercer la cure d'âme, c'est donc apporter à l'homme ce témoignage de

la puissance de grâce et de pardon qui est en Jésus-Christ, tel qu'il nous

apparaît dans la Parole de Dieu.
L'intérêt de cette publication réside en ceci : elle émane d'un homme

qui connaît la cure d'âme telle qu'on la pratique dans les Groupes d'Oxford
(cf. p. 27; 39; etc.).

Emile DELAY.



COMPTES RENDUS 221

Jakob Amstutz, Die Seelsorge Rilkes. Bern, Haupt Verlag, 1948, 62 p.
Coll. «Religiöse Gegenwartsfragen». Heft 16/17.

Le titre La cure d'âme de Rilke ne manque pas de surprendre. De quoi
s'agit-il Rilke est un poète. Si grande qu'ait été son influence, que peut
bien dire un poète sur une discipline qui n'est pas la sienne Aussi bien se

gardera-t-on de demander à Rilke une définition théologique de la cure d'âme.

Toutefois, personne ne saurait refuser à Jakob Amstutz le droit de

rechercher dans la vie et dans l'œuvre du poète tout ce qui a trait au soin
de son âme propre — c'est la première partie — et à celui des âmes des

autres — seconde partie.
Peut-on situer l'œuvre de Rilke, vue sous l'angle de la Cure d'âme, dans

la ligne de ceux qui l'ont considérée avant tout comme une discipline
psychologique Sans doute, si l'on entend marquer, par là, la différence de

position d'avec les théologiens chrétiens dont l'effort actuel vise à redonner
à cette discipline son fondement théologique.

Seulement où commence et où finit le « psychologique », où commence
et où finit le « théologique » Personne ne sera dupe de cette humaine
distinction, pas même un Thurneysen (cf. Die Lehre 1er Seelsorge, p. 65, 66,
76SS., 121, 182SS., 191SS.) et l'on ne manquera pas de sortir de cette lecture
enrichi par le constant effort de Rilke en vue d'une meilleure connaissance
de soi et des autres. S'il faut savoir rétablir ou transposer en cours de

lecture, on ne pourra douter de la pureté des intentions du poète qui, cherchant
ce qu'il appelle aussi Dieu, le découvre en lui et autour de lui.

Emile DELAY.

Edgar Hocedez, S. J., Histoire ie la théologie au XIX" siècle. Tome pre¬
mier. Décadence et réveil de la théologie, 1800-1831. Bruxelles et Paris,
Ed. universelle et Desclée de Brouwer, 1949, 269 p.

L'ouvrage que voici, dont le tome III a déjà été recensé dans cette Revue

(1948, p. 200), est dû à la plume de M. Edgar Hocedez, professeur au Collège

philosophique et théologique de Louvain. L'auteur a voulu montrer, dans ce

premier volume, par quelles tribulations la théologie catholique a passé avant
de retrouver le lustre qu'elle avait possédé autrefois. Comme la théologie

protestante, elle avait subi le contre-coup des transformations profondes
amenées dans la vie religieuse par le rationalisme du XVIIIe siècle et par
la période des lumières (Aufklärung). Ce mouvement auquel, selon notre
auteur, s'allia le jansénisme, manifesta son génie destructeur en dépouillant
le dogme de son autorité, en rejetant la scolastique et en donnant une force
nouvelle au gallicanisme et au fébronianisme qui voulaient, l'un et l'autre
asservir l'Eglise à l'autorité civile.

La tâche, pour la théologie, consistait à abattre le rationalisme, à repousser
le jansénisme renaissant, à restaurer la foi et l'autorité du Saint-Siège. Tâche

difficile, faute d'une base philosophique suffisante. Les théologiens sont



222 COMPTES RENDUS

ballottés entre le semi-rationalisme insuffisant et un traditionalisme mort.
Comment va s'opérer la restauration

C'est ce que l'auteur décrit en passant en revue les divers pays catholiques
de l'Europe. Ce qu'il dit de l'Espagne, de l'Italie, de l'Angleterre ou du

Portugal, sans manquer d'intérêt, est assez terne et nous paraît être une
science de seconde main. Plus vivantes sont les pages où il parle de la France
et de l'Allemagne.

En France, c'est le renouveau catholique provoqué par le romantisme
de Chateaubriand et son Génie du christianisme, puis la lutte engagée par
Joseph de Maistre, Louis de Bouwald et Lamennais, au début de sa carrière,
en faveur de l'ultramontanisme. Sous des formes diverses, ils ont poussé

au renouvellement des études théologiques.
Si les apologistes français s'attachent à humilier la raison, les défenseurs

allemands de l'orthodoxie catholique s'empareront des doctrines philosophiques

qui avaient acquis un si vif éclat avec Kant et les fondateurs de

l'idéalisme allemand. On le voit chez Baader et chez Schelling (seconde

manière). Mais c'est surtout grâce au romantisme et à son engouement

pour le moyen âge, que l'Eglise catholique reconquiert les positions perdues,
avec F. Schlegel, J. Görres, Novalis qui préparent le terrain aux deux hommes

sur lesquels l'auteur s'arrête le plus longuement : Georges Hermes et Jean-
Adam Möhler.

Le premier (1775-1831) souleva un grand enthousiasme chez les jeunes

par les cours professés à Bonn. Mais sa théologie finit par être condamnée

par Grégoire XVI comme semi-rationaliste et entachée d'erreurs nombreuses.
Sa méthode allant du dçjute à la certitude ne pouvait, aux yeux de l'Eglise,
produire aucun bon fruit.

Möhler (1796-1836) inaugura une période nouvelle et condensa en sa
doctrine les travaux des diverses écoles (Lucerne, Bamberg, Munich, Mayence,
Tubingue). Professeur à Tubingue et à Munich, Möhler a laissé une Symbolique

où se marient heureusement la spéculation et une connaissance approfondie

de la patristique et de l'histoire.
L'ouvrage s'arrête là. Très clairement écrit, il se lit avec agrément. Le

théologien protestant y apprend à connaître des hommes qu'il a intérêt à

mieux connaître. Si parfois il est tenté de protester contre les jugements
portés sur la théologie protestante, il doit reconnaître que, d'une manière
générale, ces pages sont écrites sur un ton irénique et parfois animées d'un
vrai souffle religieux.

Dr L. PERRIRAZ.


	Comptes rendus

