Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 37 (1949)

Heft: 152

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

164 SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE

29 novembre 1948. — Communication de M. le pasteur Robert Cent-
LivREs sur L’Eglise primitive de Maurice Goguel. Etude de M. le
professeur Pierre BonnNarD : L’hymne christologique de Philippiens
11, 5-171.

31 janvier 1949. — Etude de M. le professeur Pierre Tufvenaz: For et
Raison, suivie de remarques de M. le professeur Henri-L. MifviLLe
sur Foi, Croyance et Raison.

28 février 1949. — Etude de M. W. A. Visser 1’ HooFr : Le probléme théolo-

gique soulevé par le Conseil cecuménique.

28 mars 1949. — (Séance en commun avec la Société romande de philo-
sophie, section vaudoise.) Etude de M. le professeur Charles WERNER :
Humanisme et christianisme.

25 avril 1949. — Communication de M. le pasteur Emile Deray sur Das
Amt und die Gemeinde de Hans Martin Stiickelberger. Etude de
M. le pasteur Gabriel WipmEeRr : Philosophie des valeurs et théologie.

30 mai 1949. — Communication de M. le professeur Henri MEvLAN sur
Découvertes de manuscrits. Etude de M. le pasteur Francis Bauvpraz :
Le Saint-Esprit et la prédication (.

27 juin 1949. — Communication de M. le professeur Edouard BurniEr sur
Der christliche Gottesglaube und die Naturwissenschaft de Karl Heim.

Entretien sur les théses principales de M. Pierre Tufvenaz: Foi et
Raison.

COMPTES RENDUS

Henri Gouuier, Les Conversions de Maine de Biran, Paris, Vrin, 1947,

440 p.

Henri Gouuier, Maine de Biran et Bergson, in Les Etudes bergsoniennes,

vol. I, Paris, Ed. Albin Michel, 1948, p. 130-173.

On ne saurait accorder trop d’attention a IHistoire philosophique du
sentiment religieux en France, de M. Henri Gouhier, monument qu’il est en
train d’édifier picéce par piéce et qui forme un digne pendant a I’Histoire
Iittéraire du sentiment religieux en France de H. Bremond. Aprés La pensée
religieuse de Descartes, aprés La philosophie de Malebranche et son expé-
rience religieuse, aprés La jeunesse & Auguste Comte et la formation du posi-
tivisme, c’est 1’évolution philosophique et religieuse de Maine de Biran qui
nous est présentée ici dans toute son ampleur. Il ne faudrait pas dire évolution
puisque précisément M. Gouhier veut attirer notre attention sur «la

(*) Publiée dans la Revue de théologie et de philosophie, n° 151, 1949, p. 49-65.



COMPTES RENDUS 165

succession discontinue de découvertes », 'itinéraire non tracé d’avance de ce
« Christophe Colomb de la métaphysique ».

Parti de Rousseau, Biran engage des dialogues décisifs avec Condillac,
les Idéologues, Descartes, Kant, Leibniz, les Stoiciens, Pascal, Fénelon. A
chaque fois, ce sont autant de conversions : « conversion au biranisme » en
1804 lorsqu’il fonde, contre I’Idéologie, une psychologie de I’expérience
intérieure et de leffort, crise de 1813 ou Biran pose le probléme de Pexis-
tence du moi, conversion au platonisme dans laquelle il trouve le chemin de
la métaphysique, puis, 4 travers une expérience stoicienne, conversion au
christianisme. A chaque étape, le biranisme élargit le dialogue et redécouvre
les grandes philosophies du passé. Mais, conclut M. Gouhier, Biran va au
dela du platonisme sans aller jusqu’au bout du christianisme. Le drame
biranien ne s’achéve pas, sa philosophie ne se ferme pas.

« Le drame de Maine de Biran se confond ainsi avec la signification hlsto~
rique de son ceuvre : c’est justement d’étre resté homme du XVIII® siécle
au moment méme ol il devait penser contre Iimage de ’homme dans
laquelle se complaisait le XVIII® siécle, ¢’est d’avoir voulu « s’enfoncer dans
les souterrains de ’ame » sans renoncer aux lumiéres ».

Partis du méme point, le positivisme de Comte dépasse le biologique vers
’homme social, vers la sociologie et « une religion ou la sociologie fonde le
pur amour de 'Humanité », tandis que le positivisme spiritualiste de Biran
le dépasse vers I’homme intérieur, vers la psychologie et «une religion ou
la psychologie fonde le pur amour de Dieu ».

Quant au paralléle avec Bergson : chez I'un et Pautre « méme méfiance
des théodicées démonstratives»; et puis ce fait curieux que «si Fénelon
fut le guide préféré du dernier Biran, Bergson trouvera dans 'ceuvre de
Madame Guyon la meilleure introduction a la vie mystique». Cependant
Biran s’oriente, par conversions successives, vers une philosophie religieuse
qui repose non sur des dogmes, mais sur une expérience : «ici, le témoin est
Maine de Biran» En revanche, le bergsonisme est une philosophie de la
continuité et «ne nous ouvre pas le ceeur d’Henri Bergson»; il est une
réflexion sur les faits religieux, une philosophie de la religion aussi objective
que la philosophie de la science. Bergson « convoque les témoins de Dieu »,
les mystiques, mais il n’écrit pas de Fournal intime.

Pierre THEVENAZ.

Etienne Giusown, L’étre et Pessence, Paris, Vrin, 1948, 330 p.

Jusqu’ici, M. Gilson était pour nous avant tout un admirable historien
de la philosophie médiévale. Mais, depuis un certain temps, il commence a
nous livrer sa propre profession de foi philosophique. Nous en trouvions les
amorces dans sa préface a Existentialisme chrétien : Gabriel Marcel (Coll.
« Présences », Plon, 1947) et surtout dans son étude intitulée Limites exis-
tentielles de la philosophie dans le recueil collectif L’Existence (N. R. F., 1945).
L’étre et Iessence en est Pexposé plus poussé et plus complet.



166 COMPTES RENDUS

L’introduction est un modéle d’analyse portant sur I’évolution de sens
des trois notions d’étre, d’existence et d’essemce. Le verbe étre a perdu en
frangais sa fonction existentielle et s’est dévalué au profit du verbe exister.
Il en est résulté de multiples confusions de langage, dont la métaphysique
a subi le fAcheux contre-coup et que M. Gilson parvient a débrouiller bril-
lamment. C’est a restaurer lacte d’étre contre «1’essentialisme» et « Pexis-
tentialisme » que s’attache ’auteur. Une série de chapitres historiques nous
ménent de Parménide a Kierkegaard en nous décrivant les avatars de la
notion d’étre: Pessence contre 'existence (Avicenne, Duns Scot), la neutra-
lisation de D’existence (Kant), la déduction de Pexistence (Hegel), I’exis-
tence contre la philosophie (Kierkegaard ; chapitre d’ailleurs assez faible).

Sa conclusion : Pexistence ne se laissant pas déduire, les métaphysiques
ont sans cesse tenté de ’écarter. C’est 1a I’erreur. Il faut accorder une place a
Pexistence et « ce ne peut étre que la premiére ». Nous constatons que Gilson,
Lavelle et Sartre se retrouvent pour affirmer que «l’existence précéde
Pessence ». Mais D’existentialisme de M. Gilson est d’un type tout nouveau,
ot tout est suspendu a un « au-dela de Pessence » : « Pacte absolu d’exister »,
qui n’est pourtant pas un au-dela de ’étre, ce qui serait (pour le thomiste
que M. Gilson reste) renoncer a la philosophie.

Pierre THEVENAZ.

Francis I11ermans, Histoire doctrinale de bhumanisme chrétien. Tournai-
Paris, Ed. Casterman, 1948. Vol. 1: L’ Aube, 242 p. ; vol. I1: Le Matin,
389 p.; vol. II1: Le Plein Four, 541 p.; vol. IV : Esquisse d’une doctrine.
Cette Histoire doit s’entendre dans une perspective newmanienne : doc-

trine intemporelle de 'humanisme chrétien dont aucune époque n’incarne

tout le sens, mais qui se développe et s’affermit. L’aube pointe au XV* siécle,
le matin s’éclaire au XVI¢ et le plein jour resplendit au XVII® et au XIXe.

Le premier volume nous présente Marsile Ficin, Pic de la Mirandole et
Lefévre d’Etaples, «le type du savant catholique» (sic/): formulation
encore timide de cet humanisme chrétien qui est pour Pauteur «la conception
catholique du monde nouveau », « ’élargissement de notre vision catholique
du monde », et dont le principe s’énonce: « La nature humaine n’est pas
corrompue, mais elle réclame pour s’épanouir la séve vitalisante de la grace. »

Le second volume décrit Pépanouissement de la « bienfaisante doctrine »
chez Erasme («fruit exquis du double travail d’une nature raffinée et d’une
grace pure») et chez «saint Thomas More»; puis, avec moultes réserves et
précautions, il fait revivre les figures de Rabelais, «’humaniste indécis », et
de Montaigne, «chrétien frileux», «héros de la vie médiocre », « mauvais
maitre pour la jeunesse » parce qu’il « ne virilise pas ».

L’humanisme viril dont notre «dure époque» a besoin, Pauteur
(volume III) le trouve dans « ’éblouissement du plein jour qui nous comble » :
chez saint Francois de Sales et Fénelon, et chez Newman « qui couvre tout
le XIX¢ siécle de sa taille gémale » et dont ’/dea of a University représente



COMPTES RENDUS 167

le sommet de la pensée du siécle et la forme la plus achevée de 'humanisme
chrétien.

Le quatriéme volume contiendra l’esquisse d’une doctrine de I’huma-
nisme chrétien.

Malgré de constantes déclarations d’impartialité, cette ceuvre n’est pas
d’un historien, mais d’un propagandiste qui est moins soucieux de découvrir
du neuf que de nous persuader, sur le ton d’une élégante causerie, qu’¢un
homme complet, voila une merveille que seul, historiquement, autorise le
christianisme ». Entendez: le catholicisme, car tout au long de ces onze
cents pages percent les invectives les plus grossiéres contre le « jansénisme
antihumaniste » et contre Luther « survenant avec sa grosse voix avinée et
son gourdin violent ». Ce sont eux qui «salirent nos horizons modernes » en
faisant dévier le « mouvement glorieux» de ’humanisme chrétien, et qui
sont responsables de tous les malheurs du monde moderne. Ces indignes
grossiéretés contrastent étrangement avec le sirop sulpicien, la verbosité
fleurie qui fait le fond du livre. Pour conclure, en voici deux échantillons qui
décidément passent la mesure (dont on nous dit pourtant qu’elle est la
marque méme de ’humanisme): « Deux esprits aspirent a gouverner le
monde : Pesprit luthérien, composé de violence, d’astuce et de contrainte;
Pesprit salésien, fait de simplicité, de douceur, de loyauté! Jusqu’a ce jour,
Pesprit luthérien Pemporta. » « Au fond, la tyrannie n’est pas une invention
du XX-e siecle, sa cendre asiatique a empoisonné le sol stérile de la Germanie,
et 'un de ses fruits les plus amers fut Pinapaisable orgueil qui se rebelle
contre Rome. »

Pierre THEVENAZ.

Walter Bruccer S. J., Philosophisches Wirterbuch, Verlag Herder, Vienne,

1948, 532 p.

Un vocabulaire philosophique qui se propose d’éclairer «les grandes
questions humaines» et «contribuer & ouvrir la voie 4 un sain ordre nouveau
de la vie », voila qui est peu commun. Telle est pourtant la tiche que s’assigne
Pauteur qui voudrait, pour le grand public de langue allemande, combler
une lacune : en effet, il veut «tenir compte de la conception chrétienne du
monde », contrairement au savant et volumineux lexique d’Eisler, réservé
aux spécialistes, contrairement aussi au petit vocabulaire de H. Schmidt
congu a un point de vue hostile au christianisme.

La formule est originale : ne pas « atomiser », c’est-a-dire ne pas multi-
plier de minuscules articles (incompréhensibles dans leur raccourci) pour
chaque terme, mais grouper un ensemble de notions apparentées et les pré-
senter dans leur contexte doctrinal sous la forme d’une bréve monographie
avec notice bibliographique. Et cela, non pas sous un angle historique seule-
ment, mais délibérément orienté vers la bonne doctrine.

Un aide-mémoire en cent pages, trés bien fait, donne un classement his-
torique étonnamment complet des philosophes orientaux et occidentaux et



168 COMPTES RENDUS

un résumé de leur doctrine en style télégraphique. Il est naturel que la philo-
sophie scolastique et néo-scolastique de tous les siécles ainsi que la philo-
sophie allemande soient largement traitées. Mais I'information sur les phi-
losophies étrangéres est exacte et abondante. Ce qui est rare et précieux,
c’est la mention de philosophes de pays d’Europe laissés en général a Iécart
des histoires de la philosophie : Finlande, Norvége, Russie, Hongrie, etc.
Les intentions moralisatrices de ouvrage se manifestent dans le fait que,
par exemple, des articles relativement étendus sont consacrés au duel ou au
mariage !

Pierre THEVENAZ.

Paul HaserLIN, Kleine Schriften, Schweizer Spiegel Verlag, Zurich 1948.
M. Paul Haiberlin, le philosophe, psychologue et pédagogue de Bile,

auquel PUniversité de Lausanne vient de conférer le doctorat honoris causa,
a fété ses soixante-dix ans en 1948. A cette occasion, la Fondation Lucerna,
dont 1l est le conseiller trés écouté et 'un des animateurs, a réuni en un
volume des études et articles dispersés, dont un inédit, s’étendant sur la
période 1900-1947 (mais la plupart récents). Ils ont été ordonnés sous quatre
rubriques : écrits autobiographiques, philosophie, pédagogie, psychologie.
Ce choix excellent donne une idée trés variée et trés juste de son ceuvre et
de ce fait, a la différence de bien des recueils de ce genre, il constitue une
utile introduction a la pensée de M. Haberlin ; et cela, d’autant plus qu’il
contient en outre une bibliographie compléte des publications de Iauteur et
surtout, en une cinquantaine de pages, un précieux commentaire de son
disciple M. Peter Kamm. Celui-ci y retrace avec clarté I’évolution récente du
philosophe qui P’a conduit, comme on sait, a un systéme philosophique com-
plet fondé uniquement sur Pidée de vérité. Grice a ce recueil, on pourra déja
pressentir comment une ontologie abstraite en vient a féconder et renou-
veler les problémes les plus concrets de la vie quotidienne tels que « carac-
tére et hérédité » ou « philosophie et vie économique »,

Pierre THEVENAZ.

Henri-L. MitviLLe. Tolérance et Vérité, suivi de Libertt et Démocratie.

Neuchiatel, La Baconniére, 1949. 142 p. (.

Notre siécle est celui de Pintolérance. Chacun ne se contente pas d’affirmer
sa vérité ; il combat encore avec violence les vérités d’autrui, Les idéologies
s’excluent 'une lautre : on est de ce coté-ci ou de celui-la. Mais la Vérité
saurait-elle étre d’un c6té ou de P'autre des Pyrénées ? La crise de la tolé-
rance s’accompagne d’une crise de la Vérité. Le probléme moral se double
d’un probléme logique ; liberté et vérité sont les enjeux précieux d’un statut
international précaire.

() A la demande de la Rédaction, I'auteur a di abréger son compte rendu
primitif, ce dont 1l s’excuse.



COMPTES RENDUS~ 169

L’intolérant s’appuie toujours sur une vérité, au nom de laquelle il
combat Perreur. Son affirmation, qu’il juge vraie sans recours, exclut toutes
celles qui la nient. L’intolérant est exclusif, et c’est en niant plus qu’en
affirmant qu’il se montre réellement intolérant. Car la négation exclut du
Vrai toutes les affirmations fausses. Cette négation d’une infinité d’assertions
possibles n’est légitime que si Paffirmation est vraie absolument.

L’intolérance est ainsi liée a une conception de la vérité absolue. Or
qui peut se flatter de posséder telle Vérité ? M. Miéville propose qu’on s’en
tienne a une conception relative de la vérité, laquelle tient a une position
de Phomme devant I’Etre, dont il fait partie, mais qui lui échappe cepen-
dant. Tout homme devient, dés lors, « porteur de vérité ». La tolérance
consiste ainsi en un respect pour la parcelle de vérité que conquiert chaque
étre humain ; elle est tout entiére dans cette parole de Leibniz : les philo-
sophies ont raison dans ce qu’elles affirment et tort dans ce qu’elles nient.

La notion de tolérance se réduit, selon nous, a la notion caractérologique
d’c ouverture » de Desprit (dans le sens de M. Le Senne).

Dans Liberté et Démocratie, M. Miéville considére que D'individu est 1lié
au groupe social par une «réciprocité de devoirs et de droits », laquelle
n’exclut pas sa relative autonomie. Dans cette collectivité, I'individu découvre
un élément de transcendance au nom duquel il peut s’opposer aux lois et
aux institutions.

Le «personnalisme solidariste » que défend Pauteur s’oppose ainsi 2
Pindividualisme radical et a ’absolutisme social.

Cet ouvrage est suivi de notes substantielles qui précisent et mettent
au point la pensée toujours vivante de lauteur.

J.-C. PIGUET.

Henri-L. MifviLLe. Bréves réflexions sur Pamour, sur la vie et sur la mort.

Lausanne, Librairie Rouge, 1946. Brochure.

La philosophie n’est pas exclusivement le produit de P'intelligence, mais
Pexpression d’une expérience spirituelle totale. Dans cette expérience inter-
viennent, 4 titre constituant, des données vécues, originales et variées autant
que la vie individuelle. |

Il convient d’avoir vécu préalablement ces données pour saisir 'usage
philosophique qu’en fait le penseur; il convient d’avoir intuitivement
éprouvé ce qu’est I'amour, la vie et la mort, pour sentir la valeur des
réflexions qui portent sur eux.

C’est dire que nous ne pourrions présenter ces Bréves réflexions en nous
attachant a leur seul aspect logique, et en méconnaissant par 1a leur poids
d’expérience vécue. Qu’on nous permette pourtant deux remarques.

Tout d’abord, la philosophie ne se disjoint guére des philosophes. La
pensée du savant est impersonnelle, et celui-ci peut se séparer des résultats
de son expérience. L’expérience philosophique est en revanche personnelle.
Le monde, pour le philosophe, n’est pas seulement W elt, mais aussi Umawelt.



170 *COMPTES RENDUS

A ceux qui prétendent que la philosophie est le jeu intellectuel favori des
désceuvrés et des dégus, donnons a lire les Bréves réflexions, ou jamais la
philosophie n’a été si humaine, et le philosophe tellement et si totalement
homme.

D’autre part P’expression d’une expérience humaine ne peut pas s’ins-
crire dans un cadre rigoureusement discursif et linéaire. La liaison en pro-
fondeur de I’Ame aux choses y est plus importante que la liaison « horizon-
tale » de chose a chose. Le sujet qui éprouve est sujet d’inhérence — et
médiateur obligé. I ceuvre philosophique se rapproche ainsi de ’eeuvre d’art,
et le philosophe, du poéte. Les Bréves réflexions ont I’aspect — trés grec —
du poéme.

Ajoutons ce trait commun aux philosophes grecs et a M. Miéville : la
sagesse. 51 les Grecs l’ont cherchée sans toujours la trouver, M. Miéville
Pa trouvée, presque a son insu. Il ne nous en voudra pas d’admirer humble-
ment cette sagesse et les Bréves réflexions sur Pamour, sur la vie et sur la
mort qui en sont le témoignage, mais de prétendre également 4 la sagesse
en avouant en face d’elles notre jeunesse et notre incompétence.

J.-C. PIGUET.

Paul Denis, O. P., La révélation de la grice dans saint Paul et dans saint

Fean. Liége, La Pensée catholique, 1948, 77 p. in-16.

Ce petit livre s’impose par sa maitrise tant exégétique que dogmatique.
On ne saurait donner lecon de théologie biblique a la fois plus précise, plus
nuancée, plus concise et plus vigoureuse.

Une Introduction oppose les deux tempéraments religieux de saint Paul
et de saint Jean et explique que les deux apétres aient parlé différemment de
la méme grice de Dieu en Jésus-Christ. « Saint Jean est le docteur de la
grice sanctifiante, de I’élévation de ’homme a I’état de fils de Dieu, comme
saint Paul fait surtout figure de docteur de la grice actuelle qui délivre le
pécheur et le conduit au Christ Jésus. »

Une Note expose de maniére synthétique Dorigine et les acceptions
diverses du mot xépig, d’abord dans la langue profane, puis dans le langage
chrétien.

L’exposé de la théologie paulinienne de la grice occupe naturellement le
plus de place. Il est traité en cing chapitres: La conversion de Paul et sa
doctrine de la grace. La grice du Pére, analysée dans ses deux phases : inten-
tion (dessein libre, préconnaissance, prédestination) et exécution (vocation,
élection). La gréce par et dans le Christ Fésus, ol la grice n’est plus seulement
bienveillance divine, mais don de vie nouvelle, par le Christ, en qui se trouve
le pléréme divin, et en lui, par appartenance a son corps réel, mort et glo-
rifié. La grice du Saint-Esprit, qui « communique aux fidéles 'amour que
Dieu leur porte et la grace dont le Christ Jésus est Péternel dispensateur ».
Enfin La justification par la foi, ou justification par la grace, « point d’abou-
tissement et en ce sens le plus important de la théologie de saint Paul ».



COMPTES RENDUS 171

Le chapitre III a particuliérement retenu notre attention. Il montre,
en effet, comment saint Paul dépasse 1’ecclésiologie de la communauté pri-
mitive de Jérusalem par Papport d’un élément original, mystique. Le chré-
tien a part 4 la grice de Dieu, moins par son entrée dans le peuple messia-
nique promis au salut qu’en étant mystiquement identifié avec le corps réel
et personnel du Christ, traité comme membre de ce corps et mis au bénéfice
de la vie divine qui Panime. Si cette pensée a fourni une base 4 Iévolution
ultérieure de la notion d’Eglise, nous sommes cependant encore loin avec
elle du réalisme ecclésiastique qui fera de ’Eglise le corps mystique de Jésus-
Christ, distinct, par la pensée, de son corps glorieux.

La révélation de la grice dans saint Fean, dont la pensée présente moins
d’implications que celle de saint Paul, est briévement traitée en deux cha-
pitres : L’ amour du Pére et la mission du Verbe, et La vie des enfants de Diew.

On ne peut que se réjouir en songeant aux fécondes réflexions que cet
excellent ouvrage ne manquera pas de susciter sur « une doctrine dont I’im-
portance est centrale dans la théologie et dont toutes les richesses ne sont
pas exploitées encore. »

Jean BURNIER.

L. Cerraux, La voix vivante de PEvangile au début de PEglise. Tournai-
Paris, Casterman, 1946 (Collection Lovanium), 189 p.

M. le chanoine Cerfaux, professeur a I'Université de Louvain, est bien
connu par son magistral ouvrage de 1942, La théologie de PEglise suivant
saint Paul. Le petit livre que nous présentons s’adresse au public cultivé de
langue francaise (la collection Lovanium est, en effet, une collection de
culture générale). Il veut initier le lecteur 3 I’histoire de la tradition évan-
gélique, en le persuadant notamment de la valeur historique de cette tradi-
tion finalement consignée dans les évangiles canoniques.

Au fond, il s’agit d’une réponse un peu tardive, mais pas moins atta-
chante, a la critique mal inspirée d’Alfred Loisy, singuliérement & ’ouvrage
dans lequel cet historien a condensé, a la fin de sa carriére, le résultat de
ses recherches, La naissance du christianisme (Paris, 1933). On sait que Loisy
ne voit guére, dans les traditions évangéliques, que la création, par les com-
munautés du [°r siécle, des mythes et théologoumeénes nécessaires a leur vie
liturgique et missionnaire. Le chanoine de Louvain démontre sans peine que
I’Eglise primitive, loin d’étre indifférente aux réalités historiques, avait une
soif ardente de connaitre, par le canal le plus siir, ce que le Christ avait dit et
fait. Nous sommes donc, dans les Evangiles, en présence d’une véritable
tradition. Ils n’ont pas d’autre source que le transmission attentive et fidéle
du « Verbe de Dieu » qui fut dit 4 Porigine dans les enseignements et les faits
et gestes de Jésus. Le professeur Cerfaux reconstitue avec clarté et vigueur
le cheminement de la tradition dans sa phase orale, puis dans sa progressive
fixation écrite, jusqu’au moment ou, contrainte de la défendre contre les



172 COMPTES RENDUS

sectes gnostiques et autres, ’Eglise proclama que I’Evangile tétramorphe
était la seule expression authentique de cette tradition.

Suivant Pusage des historiens catholiques, et conformément aux recom-
mandations de la Commission bibligue pontificale, une large place est faite
dans cette reconstruction aux indications externes, aux écrits chrétiens du
II®siécle. «Nous essayons..., lit-on dans Pavant-propos (p. 13), de comprendre
les documents chrétiens comme les ont compris les « Anciens », héritiers de
I’age apostolique. » Cette méthode, qui donne a 'ouvrage ses lignes nettes
et fortes, en fait aussi la faiblesse, car, sans doute par crainte de s’engager
dans la voie oi Loisy s’est égaré, Pauteur se refuse a reconnaitre et a étudier
les influences dont P’action a pu modifier et faire évoluer en quelque mesure
la tradition évangélique entre ses origines et sa fixation dans les Evangiles.
En bonne science, il n’est plus possible aujourd’hui de répondre a ce pro-
bléme par la négative seulement.

Jean BURNIER.

Jean HeriNG, La Premiére Epitre de saint Paul aux Corinthiens. (Commen-
taire du Nouveau Testament, VII), Delachaux et Niestlé, Neuchatel-
Paris, 1949. In—4., 157 P Prix : broché g fr. 50, relié pleine toile 12 fr. 50.
En cas de souscription 2 la série compléte, rabais de 10 9, sur le prix de
vente.

On a souvent déploré I’absence, en francais, d’'un commentaire portant
sur Pensemble du N. T. Sans méconnaitre la valeur d’ouvrages isolés d’exé-
gétes protestants ou indépendants, ni ’apport positif a Pinterprétation de
PEcriture que représente la magistrale série des « Etudes bibliques », fondée
par le R. P. Lagrange, on regrettait de ne pouvoir offrir au public et, en
particulier aux pasteurs et aux étudiants en théologie, une collection paral-
léle a celles qui existent, si nombreuses, en allemand et en anglais. Aussi les
professeurs de N. T. des facultés de théologie de langue francaise ont-ils
décidé d’unir leurs efforts afin de faire paraitre le premier commentaire
complet, en frangais, du N. T. IIs ont trouvé, en la maison Delachaux et
Niestlé, les éditeurs compréhensifs et désintéressés dont I’appui était indis-
pensable pour réaliser pratiquement une telle ceuvre.

Le commentaire complet comprendra quatorze volumes, de cent cin-
quante a trois cents pages, plus un volume de tables et d’additions. Chaque
volume contiendra une introduction exposant ce qu’il faut connaitre du livre
biblique en question pour en aborder I’étude avec fruit, une traduction noul
velle du texte grec, un commentaire scientifique et théologique. Scientifique-
en ce sens que l’explication reposera sur une étude originale du texte et,
tout en tenant compte des travaux antérieurs, s’efforcera de marquer un pas
en avant dans la compréhension de ’auteur sacré ; théologique, en ce sens
qu’on donnera une grande place a 'exposé de la pensée biblique. Toutefois,
le commentaire restera accessible & un large public, car tout ce qui est du



COMPTES RENDUS 173

domaine de la technique de I’exégése sera placé, autant que possible, en
notes au bas des pages.

Le volume que nous présentons est le tome VII de la série. Il est dii a la
plume autorisée de M. Jean Héring, professeur a I'Université de Strasbourg.
Dans une introduction bréve et claire, notre collégue retrace la fondation de
IEglise de Corinthe, les relations que Paul entretint avec elle et les raisons
qui P'ont poussé a lui écrire. Dans la premiére épitre canonique, M. Héring
distingue deux lettres différentes de Paul, une lettre 4 comprenant les
chapitres 1-8 et des éléments des chapitres 10-16 et une lettre B comprenant
en gros les chapitres 9-16, moins les éléments qui appartiennent a la premicre
lettre, comme nous venons de le dire, et moins le chapitre 13, qui est un
morceau paulinien mais indépendant ou provenant d’une autre épitre et qui
a été inséré apres coup dans I Corinthiens. Cest la une explication raison-
nable, qui rend compte du caractére composite de I’épitre sans « faire inter-
venir un travail rédactionnel trés étendu et par conséquent assez hypothé-
tique » (p. II).

La traduction de ’épitre mérite tous les éloges. M. Héring a su a la fois
serrer le texte original de prés et donner une version frangaise précise et
élégante, qui rend I’épitre infiniment plus vivante que ne le font les versions
usuelles. En outre, la traduction nouvelle est enrichie de véritables trou-
vailles, comme par exemple xv, 23 : « Chacun en son rang. L’avant-garde,
c’est le Christ, ensuite viendront les chrétiens au moment de la parousie. »
Par contre, le choix du terme « paroisse » pour désigner ’Eglise de Corinthe,
nous parait moins heureux. Cet anachronisme est susceptible de masquer le
fait qu’en désignant P’Eglise locale®et 1’Eglise totale par le méme terme,
les premiers chrétiens ont tenu a souligner qu’il s’agissait, dans les deux cas,
de la méme réalité théologique.

Le commentaire lui-méme, s’il est parfois peut-étre un peu rapide, dit
Pessentiel sans verser jamais dans le verbiage homilétique. Notre collégue
a écrit des pages particuliérement bien venues sur le mariage et le célibat
(chap. 6 et 7), sur Peucharistie (chap. 11) et sur la résurrection (chap. I5).
Il a montré de fagon décisive, nous semble-t-il, que la péricope viI, 36-38
(dont la traduction est remarquable) présuppose lexistence des frangailles
spirituelles.

Bref, 'ouvrage de M. Héring est une ceuvre de réelle valeur, indispen-
sable non seulement aux théologiens, mais aussi a tout fidéle soucieux de
bien comprendre ce qu’il lit, quand il aborde la premiere épitre aux Corin-
thiens. Ce volume inaugure brillamment la série a laquelle il appartient et
on ne peut que lui souhaiter la plus large diffusion.

Ph. MENOUD.



174 COMPTES RENDUS

Goro MAYEDA, Le langage et Pévangile. Genéve, Labor et Fides, 1948, 176 p.
in-8.

M. Goro Mayeda s’est fait connaitre par P’étude trés soignée qu’il a con-
sacrée aux fragments évangéliques de Londres (). Son nouvel ouvrage veut
répondre a la question de savoir ce qu’est le langage, défini comme moyen
d’expression et de communication, aux yeux des premiers chrétiens. Si
A. T., dans le récit de la tour de Babel, fait de la pluralité des langues une
conséquence du péché de 'homme, le N. T. ne donne pas au problé me du
langage un rdle de premier plan. Car «la venue du Christ inaugure une nou-
velle époque ou tous ceux qui acceptent I’Evangile se comprennent grice
a la présence de PEsprit » (p. 165). « L’Evangile est la seule langue que tous
les croyants comprennent et qui leur permet de se comprendre mutuelle-
ment » (p. 166).

Au fond, si nous comprenons bien les intentions de M. Mayeda, il veut
rechercher quelle est la contre-partie positive, dans la nouvelle alliance, de
la confusion des langues survenue a I’aurore de Phistoire et de la déchéance
de ’homme. Mais sur ce point, il faut bien avouer que le N. T. est trés dis-
cret. Il lui suffit d’affirmer I'unité du genre humain recréé par la grice, sans
g’arréter au probléme de I'unité de la langue. I est certain, comme le note
justement M. Mayeda, que le christianisme posséde dans la charité un prin-
cipe de communion suffisant, et d’un ordre plus profond que l'unité toute
extérieure envisagée, de notre temps, au moyen de telle ou telle langue
artificielle. En Jésus-Christ, il n’y a plus ni hommes ni femmes, ni Juifs
ni Grecs. Cela ne signifie pas qu’en devenant croyants, les fidéles deviennent
des étres asexués et dénationalisés. Cela signifie que, tout en restant ce
qu’ils sont selon la chair, ils sont un sur un autre plan. Il en est de méme
quant 4 la question du langage. Une langue nouvelle n’est pas nécessaire
pour exprimer la foi et la charité chrétiennes, et c’est ce que veut dire le
récit d’Actes 11, dans l'interprétation courante, contre laquelle 'argumenta-
tion de M. Mayeda ne nous parait pas décisive. Si le probléme du langage
est «relativement négligé dans la théologie biblique du N. T.» (p. 10), c’est
que, dans le N. T., ce probléme, dans la mesure ou il existe, n’est que péri-
phérique.

Il s’en faut toutefois que le livre de M. Mayeda soit inutile. On le lira et
on le consultera avec fruit, car il apporte, sur plusieurs points, des vues sou-
vent originales et parfois suggestives.

Ph. MENOUD.

(") Das Leben-Fesu-Fragment Papyrus Egerton 2z und seine Stellung in der
urchristlichen Literaturgeschichte, Bern, 1946. — Cf. notre compte rendu dans

Erasmus 1 (1947), col. 577-579.



COMPTES RENDUS 178

Jean-Jacques von ArLLMEN, L’Eglise et ses fonctions d’aprés Fean-Frédéric
Osterwald. Le probléme de la théologie pratique au début du XVIII* siecle.
Cahiers théologiques de ’Actualité protestante, Hors Serle 3, Neuchitel
et Paris, Delachaux et Niestlé, 1947, 124 p. 6 fr.

Une premiére partie du livre (thése de doctorat) est consacrée a I'Eglise
(son essence, ses membres et leurs devoirs, ses marques, ses caractéres
ou attributs); une seconde, aux fonctions ou au ministére de PEglise (le
ministére sacré, la lutte contre P'ignorance, le service divin et la discipline).

L’intention de Pauteur ? Non pas dresser un monument de plus a Jean-
Frédéric Osterwald, mais lui permettre « de participer a la purification et a
édification de ’Eglise neuchateloise et cecuménique » (p. 10). Ce qui nous
intéresse, c’est que Pauteur fait, « sous la conduite d’Osterwald, un examen
cursif de 'ensemble des problémes de la théologie pratique tels qu’ils se sont
posés a une époque cardinale de I'Eglise » (p. 10).

Nous n’avons donc pas a nous prononcer sur la valeur historique de cette
étude, mais a indiquer ici quelles sont les positions préconisées en théologie
pratique.

Le ministére. La notion d’Osterwald est toute cléricale (p. 66). Il reprend
la «distinction entre les ministéres extraordinaires qui servirent a établir
PEglise, a4 savoir ceux des apétres, des prophétes et des évangélistes, et les
ministéres institutionnels ou ordinaires qui servent a la maintenir» (p. 66).
Les ministéres institutionnels ne sont pas réduits a celui de la prédication.
Osterwald réclame le rétablissement du ministére tripartite traditionnel :
évéques, pasteurs et diacres (p. 67). Sur le point de I’évéque, les efforts de
réforme échouerent « parce que I’épiscopat qu’il voulait était plus adminis-
tratif que charismatique », remarque M. von Allmen (p. 68).

L’homalétigue. Habituellement, Osterwald se contente de donner des
conseils d’homilétique formelle. Pour lui, la prédication n’est qu’une espéce
du genre «rhétorique» (p. 74-75). Il n’a pas vu que précher la Parole de
Dieu pouvait bouleverser le déroulement normal d’un discours religieux. En
faisant rentrer I’homilétique dans le domaine de Part oratoire, il n’a pas
évité le danger de se servir de la Parole au lieu de servir cette Parole (p. 75-77).

La liturgie. Grand effort, plus pratique que théologique, mais qui aurait
di étre mieux « fondé sur une doctrine du culte» (p. 85).

La discipline. La encore Osterwald « n’a pas su établir les bases sur les-
quelles édifier sa pratique ecclésiastique, et cette pratique... sombra... »
(p- 99). Elle survécut sur un point : celui de la cure d’ame. Voir ses conseils
(visitation des malades et des mourants ; visitation systématique de tous les
paroissiens, si possible une fois par an, etc.) (p. 99 s.). Survivance regrettable,
si 'on en croit M. von Allmen, en ce sens que par la plus grande importance
accordée aux membres de ’Eglise qu’au corps (erreur du piétisme et de
PEglise protestante moderniste), cette nouvelle pratique de la cure d’ame
devait disperser le troupeau plutét que le rassembler (cf. p. 100).



176 COMPTES RENDUS

I1faut étre reconnaissant a M. von Allmen d’avoir pris la peine de remettre
en lumiére, par de nombreux textes (voir aussi les notes abondantes a la
fin de chaque chapitre), la position d’Osterwald en matiére de théologie pra-
tique. Mais que reste-t-il de cette position a laquelle on demandait de parti-
ciper a la purification de ’Eglise ? Trés peu de chose. Car le souci évident
de Pauteur est de montrer, de cet « homme d’Eglise de grand style», «sa
faiblesse de théologien ». Que Pauteur ait, lui, une doctrine ferme — qui
rappelle celle d’un Thurneysen — c’est ce dont on ne peut douter. Peut-on
méme se défendre de impression que c’est Osterwald qui chemine sous la
conduite théologique de ’auteur et non le contraire ?

Signalons encore de J.-J. von Allmen: L’actualité de F.-F. Osterwald
(1643-1747), second réformateur de PEglise neuchateloise. In Verbum Caro,
mai 1948, p. 65-73. Discours prononcé a I'Université de Neuchitel, le
26 février 1948, lors de la soutenance d’une thése de doctorat en théologie.

Emile DELAY.

J.-D. BUrGER, Le ministére chrétien. Neuchatel, Ed. Messeiller, 1948, 128 p.

L’effort actuel vers cecuménisme ameéne la chrétienté a poser a nouveau
le probléme du ministére. D’ou ce livre qui veut nous aider a prendre cons-
cience des données mémes du probléme.

Premiére partie (historique): L’imstitution du ministére chrétien. (Le
sacerdoce de Jésus-Christ, source du ministére. En quelle mesure I’Evangile
institue un ministére. Les ministéres de ’Age apostolique. Conclusions.)

I1 résulte de cette étude premiére qu’il est difficile d’organiser ’Eglise
(dogmatiquement) en se fondant sur les données scripturaires qui ne pré-
sentent pas de « point fixe ». Les fonctions et les titres varient. C’est ’Esprit
qui fait surgir les ministéres dont ’Eglise a besoin. Et ils surgissent, non
pas en vertu d’un ordre impératif et préalable, mais en fonction des tiches
a accomplir (cf. p. 40 ; 71-73). Si bien que 'on est obligé de reconnaitre, dit
Pauteur, que : « Le régime est celui de la liberté soumise aux ordres de Es-
prit» (p. 71-72).

Seconde partie (théologique), consacrée au probléme dogmatique. (La
successlon apostolique. La doctrine des spiritualistes extrémes. Le minis-
tére de la Réforme. Conclusions : le ministére évangélique.)

L’auteur ne laisse pas d’en vouloir aux purs spiritualistes auxquels il
rappelle Pexistence de ’Eglise qui a le droit de se donner les organes dont
elle a besoin pour accomplir 'ordre de son chef : « Allez, faites de toutes les
nations... » Aux tenants de la succession apostolique, il présente de trés
grosses objections. Il retient, comme seul valable, le principe de I'universa-
lité du sacerdoce d’ou découle I'universalité du ministére, qui n’exclut pas
une hiérarchie des fonctions et une subordination volontaire a une autorité
juridiquement et canoniquement fondée (cf. p. 92, 126 s.).

Emile DELAY.

Lausanne — Imp. La Concorde. 876/9.49



	Comptes rendus

