Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1949)

Heft: 153

Nachruf: In Memoriam : Maurice Blondel (1861-1949)
Autor: Widmer, G.-P.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IN MEMORIAM

MAURICE BLONDEL
(1861-1949)

Le samedi 4 juin 1949, veille de la Pentecéte, M. Blondel s’éteignait dou-
cement et saintement a Aix-en-Provence, comme nous le firent savoir ses
amis. Ils ajoutaient; avec lui, c’est toute une époque qui disparait ; car
M. Blondel était 'un des derniers témoins, avec ses quatre-vingt-huit ans,
des luttes théologiques et philosophiques de la fin du XIXe® et du début
du XX-e siécle.

Evoquer la vie et ceuvre de Blondel en quelques pages est une gageure ;
nous espérons cependant montrer que cette vie et cette ceuvre furent celles
d’un homme qui a voulu, selon linvitation de I’Evangile, reprise entre
autres par Malebranche, rendre 4 son Dieu le culte en Esprit et en Vérité.

Né a Dijon en 1861, Blondel fit ses études secondaires dans sa ville natale
et fut ’éléve de H. Joly, I’éditeur de la Morale de Malebranche et ’auteur
d’ceuvres d’éthique sociale ; ce fut ce maitre qui le dirigea vers la carriére
de P’enseignement supérieur et lui fit prendre conscience de sa vocation
philosophique.

A vingt ans, il entre brillamment a I’Ecole Normale supérieure de Paris
dans la méme volée qu’Henri Berr, le futur directeur de la collection :
L’#volution de Phumanité, un représentant du mouvement néo-positiviste,
et de F. Rauh, Pauteur trop tét disparu de L’expérience morale, qui, dans
son respect de Pexpérience concréte et dans sa défiance de toute spécula-
tion, se rapproche de Blondel. Plus tard, toujours & Normale, il se lia d’ami-
tié avec des condisciples plus jeunes: V. Delbos, I’historien de Spinoza, de
Kant, de Malebranche, de Maine de Biran (! et P. Duhem, le savant auteur
du Systéme du monde de Platon d Copernic; nul doute que Blondel regut
beaucoup de ces amitiés. Ollé-Laprune et Boutroux, alors maitres de con-
férences, marquérent de leur influence le jeune normalien. Ollé-Laprune
était le seul représentant de la pensée catholique dans 1’enseignement officiel
de la philosophie sous la Troisiéme République naissante; il lutte, malgré
une opposition soutenue, contre le dilettantisme de Renan, I'empirisme

() En souvenir de cette amitié, Blondel, aprés la mort de Delbos, écrira une
préface & ces volumes bien connus: Figures et doctrines de philosopbes (Paris, Plon,
1919), La philosopbie frangaise (Paris, Plon, 1919), Kant et les postkantiens (Paris,
Aubier, 1940).



IN MEMORIAM BLONDEL 207

matérialiste de Taine, ’éclectisme de Paul Janet et le rationalisme de Vache-
rot, c’est-a-dire contre cette vague de scientisme et de laicisme qui rem-
portait alors ses victoires au moment méme ou elle était enrayée par les
jeunes philosophes, disciples de Lachelier: Boutroux, Bergson, Lagneau...

Dés son entrée a Normale, Blondel songea a rédiger une thése sur ’action,
ou il chercherait a décrire les différents facteurs constitutifs de Daction,
ses diverses modalités depuis les plus humbles, les actes instinctifs jusqu’aux
plus hautes, son achévement surnaturel. Ses professeurs lui firent remar-
quer la bizarrerie de son dessein : parler de Paction, alors que le terme et
Pobjet ne relévent pas du vocabulaire philosophique, faire intervenir le sur-
naturel, alors que les problémes de léthique doivent étre ramenés a des
questions psychologiques et sociologiques, excluant toute transcendance et
tout dogme. Malgré les avertissements, Blondel n’en persista pas moins
dans son intention, ténacité de Bourguignon, certes, mais aussi certitude
chrétienne. Le sujet faillit étre refusé, mais grice a Boutroux, directeur de
these, il fut accepté. Blondel y travailla dix années pendant son professorat
aux lycées de Montauban et d’Aix. Le 7 juin 1893, il soutenait sa thése (¥
en Sorbonne pendant plus de sept heures, tenant téte aux attaques amusées
et sceptiques de Séailles, aux critiques aigres-douces de P. Janet, tandis
que Boutroux prenait la défense du candidat, avec Pautorité qu’on lui
connaissait. Cette soutenance fit beaucoup de bruit; quant a la thése latine,
qui portait sur le Vinculum substantiale de Leibniz, elle resta dans ombre.

L’ouvrage de Blondel ne souleva pas seulement des critiques dans le
camp de la philosophie officielle, mais aussi parmi les théologiens catho-
liques. L’enseignement officiel prit sa revanche, en empéchant Blondel
d’accéder a une chaire universitaire; cependant, en 1895, il fut nommé
maitre de conférences a 'Université de Lille, puis chargé de cours en 1896
a I'Université d’Aix-en-Provence, ou il devait faire toute sa carriére jusqu’en
1927, date a laquelle il dut se retirer, une cécité presque compléte Pempé-
chant de poursuivre son enseignement. Pour saisir les nuances de 'opposi-
tion de certains catholiques & Blondel, il faudrait étudier les rapports entre
P Action, Papologétique alors en honneur et le renouveau des études tho-
mistes, encouragé par Léon XIII. Le mouvement néo-scolastique visait a
enrayer les progrés du kantisme, de I’éclectisme et de ’évolutionnisme, a
promouvoir une philosophie plus fidéle a saint Thomas que celle que I’on
enseignait dans les grands séminaires ; ’apologétique en cours combattait
en ordre dispersé, s’efforgant de répondre aux critiques des hommes de
science, des historiens, des sociologues, en se plagant sur le terrain tradi-
tionnel, invoquant les prophéties, les miracles, les besoins de I’dme, les
ceuvres sociales de I’Eglise (2).

() L’ Action, essai d’une critique de la vie et d'une science de la pratique (Paris,
Alcan, 1893).

(*) Cf. sur le climat intellectuel et spirituel dans lequel I'Action vit le jour,
R. P. Lecanuver, L'Eglise sous Léon X111, p. 384 sq., Paris, Alcan, 1930.



208 G.-PH. WIDMER

Blondel ne voulut pas rééditer ' 4ction rapidement épuisée, et qui ne fut
jamais l'objet d’une condamnation ecclésiastique, parce qu’il préférait
mirir sa pensée et répondre dans une ceuvre plus compléte aux objections
et aux incompréhensions qu’elle avait suscitées. Il se contente de préciser
dans des articles et de petits volumes sa position dans les problémes des
rapports entre christianisme et philosophie, se défendant d’appartenir a
Pécole pragmatiste ou a Pécole immanentiste ; un penseur aussi neutre et
objectif que Brunschvicg ne se trompa pas quand il reconnut dans 'ceuvre
de Blondel une pensée originale, neuve, respectueuse de la transcendance,
qui ne retombe pas dans les difficultés de la philosophie scolastique et pré-
kantienne (. Parmi ces publications, citons la « Lettre sur les exigences de
la pensée contemporaine en matiére d’apologétique et sur la méthode de la
philosophie dans I’étude du probléme religieux » et Particle « Point de départ
de la recherche philosophique », parus dans les Annales de philosophie chré-
tienne (1896, 1906), revue qui fut favorable aux idées de Blondel @ ; les
articles publiés dans la Revue de Métaphysique et de Morale : « Le Christia-
nisme de Descartes » (1896), « L’anticartésianisme de Malebranche » (1916),
«Le jansénisme et ’antijansénisme de Pascal » (1923), « Unité originale et
la vie permanente de la doctrine philosophique de saint Augustin» (1930.)
Un livre sur Ollf-Laprune, Pachévement et avenir de son ceuvre (Paris, Bloud
et Gay, 1923), ou P’auteur reprend ’hommage qu’il rendit a4 son maitre au
lendemain de sa mort ; la traduction frangaise remaniée de sa thése latine :
Une énigme philosophique, le vinculum substantiale chez Leibniz 3 ; un
volume sur La philosophie catholiqgue (Paris, Bloud et Gay, 1932), un
ouvrage sur la Lutte pour la civilisation et la philosophie de la paix (Flam-
marion, Paris, 1939), oi l’auteur dénonce les dangers et les tares des
régimes totalitaires ; rappelons enfin I'importante contribution de Blondel
aux remarques critiques du Focabulaire de la philosophie, de Lalande.

L’ceuvre maitresse de Blondel est la trilogie composée de La Pensée
(tome I, 1934 ; II, 1935), L’Etre et les étres (1935) et L’ Action (tome I, 1936 ;
II, 1937) (tous parus chez Alcan). Le premier volume de La Pensée porte en
sous-titre : la genése de la pensée et les paliers de son ascension spontanée ;
la pensée n’apparait pas seulement avec la conscience humaine, mais on la
rencontre sous une forme embryonnaire et sous diverses modalités dans
Punivers entier; c’est ce que Blondel appelle la pensée cosmique; quant 2
la pensée pensante, elle repose sur la pensée psychique et nous y décou-
vrons un aspect noétique qui vise & l'universel et un aspect pneumatique

(*) L. BrunscavicG, « Paix morale et 3incérité philosophique », in Revue de
Meétaphysique et de Morale, 1896, p. 383 sq., cité in ROMEYER, La philosophie reli-
gieuse de M. Blondel, p. 131 et 307, Paris, Aubier, 1043.

() 11 est entendu que nous ne citons que les articles et livres essentiels ; ces
articles des Annales sont reproduits fragmentairement par Y. pE MonTcuEUIL dans
Pages religieuses de M. Blondel (Paris, Aubier, 1942) et ROMEYER, op. cit. (cf. infra).

(3) Paris, Beauchesne 1930, cf. Y. pE MoONTCHEUIL, Melanges théologiques,
p. 289 sq. (Paris, Aubier, 1946), une étude pénétrante de cet ouvrage.



IN MEMORIAM BLONDEL 209

qui vise a lindividuel. Le second volume qui a pour sous-titre : les respon-
sabilités de la pensée et les possibilités de son achévement, nous offre une
sorte d’art de penser et répond a cette question : quel est le réle de la pensée
dans la réalisation de notre destinée ? L’Etre et les étres — essai d’ontologie
concréte et intégrale — traite d’un probléme particuliérement délicat de la
métaphysique : comment concevoir d’abord ’Etre et ensuite les rapports entre
les étres particuliers et concrets et PEtre universel et absolu ; or, c’est pour
donner une solution a ce dernier probléme que Blondel a congu ce qu’il
appelle 1a « normative », c’est-a-dire la recherche des normes a la fois trans-
cendantes et immanentes a la matiére, aux personnes, qui les subordonnent
non pas statiquement, mais dynamiquement a Etre. La nouvelle Action,
dont le premier volume avec ce sous-titre : le probléme des causes secondes
et le pur agir, est inédit par rapport au second qui reprend certaines pages de
la premiére Action, traite le probléme de la possibilité et de la définition de
Paction a partir des données psychologiques, de la distinction aristotéli-
cienne des potein, prattein, thebrein et de 'analyse du pur agir, puis aborde
le réle de I’action dans la formation de la personne, de la société, de la patrie,
des rapports entre Dieu et I’homme.

Dans cette trilogie philosophique, Blondel décrit les facteurs constitutifs
de la destinée humaine, dessine son orientation, rappelant sans cesse I'ina-
déqguation entre notre pensée et le réel, entre notre désir et sa réalisation,
entre notre étre tel qu’il nous apparait et notre étre réel, accumulant les
difficultés sur cette route que doivent suivre les hommes pour donner un
sens a leur existence. Dans la seconde trilogie intitulée La philosophie et
PEsprit chrétien, dont les deux premiers volumes ont déja paru, Blondel
découvre le ressort caché et I'inspiration mystérieuse de la premiére trilogie.
Il rejette la solution thomiste qui vise & subordonner la philosophie a la
théologie, tout en lui laissant une autonomie considérable, ou celle d’une
certaine interprétation du cartésianisme, séparant radicalement les deux
disciplines, qui pourtant dans la pensée occidentale ont vécu d’échanges
réciproques ; Blondel se rattache a une solution augustinienne: la philo-
sophie n’est pas d’abord une propédeutique universelle a la théologie, mais
elle est réflexion sur les apports de la théologie pour la compréhension de la
destinée humaine ; une dialectique semblable a une marche Eycloidale unit
ces deux disciplines. Blondel nous montre les apports des dogmes de la
Trinité, de la Création, de la Chute, de la Rédemption (tome I), de la
résurrection et des enseignements de I’Eglise sur les Sacrements (tome II)
pour le philosophe qui s’est penché sur le probléme de la destinée de
P’homme.

Le probléme de la destinée depuis ’/Action de 1893 jusqu’a la seconde
trilogie se trouve ainsi posé dans tous ces termes, il n’appartient alors qu’a
nous de choisir entre le néant ou la destinée surnaturelle a laquelle nous
convie Dieu. Le probléme n’est pas d’abord éthique, mais ontologique, car
c’est de notre étre qu’il s’agit : « Oui ou non, la vie humaine a-t-elle un sens

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXViI (N° 153, 1049) 14



210 G.-PH. WIDMER

et ’homme, une destinée ? » — ainsi commencent et la premiére dction et
le second volume de la nouvelle Action. « J’agis, mais sans savoir ce qu’est
Paction, sans avoir souhaité de vivre, sans connaitre au juste ni qui je suis,
ni méme si je suis. Cette apparence d’étre qui s’agite en moi, ces actions
légéres et fugitives d’une ombre, j’entends dire qu’elles portent en elles une
responsabilité éternellement lourde, et que, méme au prix du sang, je ne
puis acheter le néant parce que pour moi il n’est plus: je serais donc con-
damné 3 la vie, condamné i la mort, condamné a 1’éternité ! Comment et
de quel droit, si je ne l’ai ni su, ni voulu ? »

Au cours de cette difficultueuse étude, Blondel constate I'inachévement
de nos actes, de nos pensées et de nos étres, qui sollicitent un achévement
gratuit, un don: la grice ; notre vie est sans cesse en devenir, parce qu’il
y a inadéquation entre notre idéal et sa réalisation ; elle a un caractére
dramatique, parce que chaque acte qui la constitue, une fois tombé dans
le passé ne peut pas ne pas avoir été ; ainsi notre existence, comme Iuni-
vers, est en perpétuelle gestation, soulevée par une exigence de dépasse-
ment. Blondel n’enseigne donc pas un réalisme des essences, ni irrationa-
lisme, qui congoit P’existence comme une suite d’apparitions désordonnées
sur un fond de mystére impénétrable; il apprend & découvrir ce que, dans
un langage un peu différent du sien, on pourrait appeler la fonctionalité
de la pensée, de I’agir et de P’étre, évitant de tomber dans les abstractions
mutilantes et les spéculations stériles, se souvenant toujours que la philo-
sophie est aussi sagesse. Cette fonctionalité révéle une dualité constante
et pourtant provisoire entre la pensée et le réel, entre la volonté voulue et
la volonté voulante, entre les étres et ’Etre, cause de I’inachévement de
notre destinée ; ni la médiation de P’action, comme le soutient Kant, ni
celle de la pensée, comme le pense Hegel, ne parviennent a réduire cette
dualité ; seuls le Médiateur et son ceuvre font entrevoir une solution davan-
tage crue et espérée que vraiment connue, sinon par la foi.

Des thémes proprement chrétiens s’insérent donc dans la réflexion phi-
losophique ; mais tout esprit, bien qu’il soit esprit, ne cherche pas et ne
participe pas nécessairement a Dieu, le surnaturel ne vient pas couronner
nécessairement cette aspiration de étre vers ’unité ; au contraire, la grice est
offerte par Dieu au sein de PEglise, dépositaire de I’enseignement divin et
des sacrements. Pas de modernisme chez Blondel, mais refus d’envisager
une religion naturelle sans dogme et sans Eglise. Seule la Révélation montre
le chemin de la destinée humaine en soulignant Punion de ’humain et du
divin dans le Christ, en rappelant le but de Dexistence, que manifestent
sa résurrection et sa glorification.

On devine Poriginalité d’une telle position qui évoque celle de saint
Augustin, de saint Bernard, de Malebranche ; elle s’exprime dans un style
riche en images, quelque peu redondant et oratoire, qui rappelle, comme
le remarquait Bouglé, celui de cet autre illustre Bourguignon : Bossuet ; et
Lavelle précisait : « Le langage de Blondel est déja celui d’un orateur qui.



IN MEMORIAM BLONDEL 211

\

cherche a convaincre et non pas seulement & montrer » 0, Blondel a con-
vaincu une foule de jeunes philosophes et théologiens frangais, parmi lesquels
nous pourrions citer J. Paliard, A. Forest, J. Guitton, G. Madinier, M. Nédon-
celle. Il faudrait insister, & ce sujet, sur la personnalité de Blondel, sur la
profondeur de ses convictions, de sa vie intérieure, qui n’excluait ni Phumour,
ni la critique, et enfin sur ses dons pédagogiques; il faudrait aussi montrer
pour quelles raisons cette pensée courageuse et originale a éveillé des échos
favorables et suscité un renouveau dans la pensée catholique de langue
frangaise. Pour répondre sommairement 4 cette question et pour conclure,
nous citerons quelques réflexions d’un juge impartial et grand connaisseur
de la pensée médiévale, P. Vignaux: « Une des faiblesses, a nos yeux, de
la spéculation médiévale, c’est union si apparente dans le thomisme, du
Dieu chrétien et du cosmos aristotélicien. Avec 'univers « blondélien », ce
lien se trouve brisé, par une simple élaboration de I'idée de monde,
en accord avec les données scientifiques : cela nous change des efforts arti-
ficiels qui visent a placer, sous la physique contemporaine, quelque « philo-
sophie de la nature» péripatéticienne. Autre difficulté intellectuelle du
moyen Aage: I'hétérogénéité entre le mode de penser philosophique, établi
pour des essences intemporelles, et le donné théologique, ou les événements
tiennent une place capitale ; les historiens des doctrines et les théologiens
s’accordent aujourd’hui a insister sur le caractére historigue de la vision
chrétienne des choses: « Ouvert A une croissance, le monde de M. Blondel
est prét pour Phistoire qui en découvrira et réalisera le sens» @,

NOTICE BIBLIOGRAPHIQUE

Les problémes abordés, la méthode et le style blondéliens, comme 1’éten-
due des ouvrages et leur intime complémentarité rendent Paccés de cette
ceuvre souvent difficile, c’est pourquoi nous avons jugé bon d’indiquer
quelques études récentes, qui aideront le lecteur a ¢’initier 4 la pensée
blondélienne.

Pour connaitre la vie et la personne de Blondel, on consultera avec pro-
fit les savoureux entretiens avec M. Blondel recueillis par le regretté
Frédéric Lefévre, sous le titre L’itinéraire philosophique de M. Blondel,
(Paris, Spes, 1928) ; sur les premiéres années de sa carriére, la soutenance
de thése, nous renvoyons le lecteur & Pouvrage du R. P. Lecanuet, cité
plus haut, que Blondel trouvait fidéle a sa pensée ; sur le professeur, on lira
I’étude de R. Bourgarel : « M. Blondel, professeur et éducateur », parue dans
Hommages & Maurice Blondel (Bloud et Gay, 19406).

Pour s’initier briévement a la doctrine philosophique de Blondel, on
pourra se reporter aux Chroniques philosophiques de L. Lavelle, publi¢es

() L. LaverLe, La philosophie frangaise enire les deux guerres (Paris, Aubler,
1942), p. 134

(*) P. Vienaux, « Quelques tendances de la philosophie de M. Blondel », in
Rechberches philosophiques (Paris, Boivin), tome VI, 1936-1937, p. 364-365.



212 G.-PH. WIDMER

d’abord dans le Temps, puis reproduites dans La philosophie franaise entre
les deux guerres (Paris, Aubier, 1942, pp. 123-176) et 4 ’étude déja signalée
de P. Vignaux. Un disciple fidéle de Blondel, P. Archambault, a c6té d’autres
pages, nous a donné une remarquable Initiation 4 la philosophie blondé-
lienne en forme de court traité de métaphysique (Paris, Bloud et Gay, 1946) ;
c’est Pintroduction classique 4 la pensée de Blondel, sous une forme systé-
matique et concise.

Parmi les travaux qui portent sur des points particuliers de la doctrine,
nous signalons les travaux de grande valeur réunis dans le volume
d’Hommage, déja cité: « Pascal et M. Blondel », d’Aimé Forest (p. 19 sq.),
« L’originalité de la conscience dans la philosophie de M. Blondel », par
Mme J. Mercier (p. 81 sq.), « La cohésion architecturale de la doctrine de
M. Blondel », par G. Berger (p. 107 sq.), « Réflexions sur la portée ontolo-
gique de la méthode blondélienne », de P. Lachiéze-Rey (p. 115sq.), « Le
probléme de Pintelligibilité et la médiation de Pagir dans la philosophie de
M. Blondel » (p. 157 sq.), par J. Paliard ; on. trouvera encore dans ce volume
une étude du P. Romeyer sur «Le probléme moral et religieux. Maurice
Blondel en regard d’Ollé-Laprune et de Bergsonw, quelques pages de
L. Brunschvicg: « Sur la philosophie religieuse au XVII® siécle ». Récem-
ment, un jeune disciple de Blondel, H. Duméry, a publié sous le titre La
philosophie de I Action — essai sur Pintellectualisme blondélien — (Paris,
Aubier, 1948), une excellente mise au point au sujet des attaques dont fut
victime Blondel lors de la publication de la premiére Action et dans les
années suivantes ; Pauteur y reléve les erreurs d’interprétation du P. de
Tonquedec, en montrant la signification de lintellectualisme blondélien,
qui ne se confond ni avec un rationalisme dogmatique, ni avec un existen-
tialisme irrationaliste, mais respecte ’ensemble des valeurs dans leur diver-
sité et Pensemble des sujets dans leur solidarité. L’intérét de ce livre
ne réside pas seulement dans les comparaisons entre le blondélisme et les
philosophies contemporaines, mais aussi dans la bibliographie exhaustive
qu’il nous offre.

Les ouvrages précédents abordaient la philosophie religieuse de Blondel,
ceux des PP. Y. de Montcheuil et B. Romeyer : Pages religicuses de M. Blon-
del et La Philosophie religieuse de M. Blondel (tous deux publiés chez Aubier,
Paris, 1942, 1943) étudient spécialement cette partie de la pensée blondé-
lienne, le P. de Montcheuil par une introduction et un commentaire suivi,
reliant des fragments importants des ceuvres introuvables de Blondel ; le
P. Romeyer en décrivant le développement de cette doctrine jusqu’a la
seconde trilogie non comprise, et faisant suivre son travail de lettres fort
intéressantes de Blondel. Notons enfin qu’une « Société des amis de M. Blon-
del» est en cours de formation et qu’elle se propose de publier des
inédits, de cultiver le souvenir de Blondel en faisant de sa demeure d’Aix-
en-Provence un « Centre d’archives philosophiques ». '

G.-Ph. WIDMER.



	In Memoriam : Maurice Blondel (1861-1949)

