
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1949)

Heft: 153

Artikel: La vivante tradition doctrinale selon la foi protestante

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VIVANTE TRADITION DOCTRINALE

SELON LA FOI PROTESTANTE M

Cette tradition existe-t-elle

Commençons par rappeler une attitude considérée, dans
certains milieux, comme caractéristique pour le protestantisme, et qui
est avec la thèse de l'inspiration littérale des Saints Livres dans une
relation évidente.

On a souvent dit, en effet, que chez nous la tradition se réduisait
à la transmission d'un texte inspiré dans sa lettre même. On en

pouvait conclure à juste titre que, pour les fils de la Réforme, il n'y
avait pas de tradition doctrinale vivante. Un texte, même sacré,
même réputé dicté par Dieu, n'est en effet pas un organisme vivant.
En lui-même, si prestigieuse qu'en soit l'origine supposée, et si

capital le contenu, il n'est qu'un objet inerte, fait de papier et d'encre
desséchée. Voici sur ce sujet l'impression d'une Anglaise passée du

protestantisme au catholicisme romain, et qui prétend en montrer
l'essentielle opposition : « Dieu, suivant l'un, est venu sur la terre

pour enseigner aux hommes la vérité ; puis il a disparu, laissant à

sa place un symbole, un système, un livre. Suivant l'autre, au
contraire, Il est lui-même la Voie, le pont vivant qui continue d'unir
le ciel et la terre ; non pas un pont jeté d'abord et détruit ensuite ;

non pas un Christ laissant le monde après l'avoir sauvé, mais un
Christ qui réside substantiellement au sein de son Eglise. » W

Or, la thèse de l'inspiration littérale n'est nullement essentielle

au protestantisme. En prétendant attacher de façon constante et

(') Les considérations qui suivent résument un chapitre d'un petit livre intitulé
Au cœur le l'Eglise, essai d'cecuménisme biblique. A paraître.

(') Miss Anstice Baker, Vers la Maison de Lumière, 3e éd., Paris 1917, p. 233.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXVII (n° I53, 1949) 12



i78 MAURICE NEESER

indissoluble la parole de Dieu à la lettre d'un document manié par
les hommes, elle contredit au contraire le grand principe où la Réforme
voit la révélation biblique centrale, celui de la souveraineté divine.
Ce principe n'exclut pas une tradition doctrinale vivante. Mais,

pour pénétrer le sens de celle-ci et en mesurer l'exacte portée, il est

utile d'en comparer la notion à celle de la tradition doctrinale telle

qu'on la comprend ailleurs, dans l'anglicanisme et dans le
catholicisme romain par exemple.

Dans l'anglicanisme et dans le catholicisme romain, la tradition
doctrinale est vivante pour une double raison : elle se prolonge
au-delà des limites du canon biblique, et elle est à chaque instant
susceptible d'actualisation.

Le prolongement de la tradition :

L'anglicanisme, séparé de Rome sans doute, mais non moins
soucieux de se distinguer du puritanisme, a fait preuve dès son

origine d'un esprit de grande largeur doctrinale. Il n'a qu'une ambition,

affirme M. Richardson W, celle d'être « la branche de l'Eglise
catholique et apostolique qui existe en Angleterre ». Attachant tout
son prix à l'adage fameux : In necessariis unitas, in non necessariis

libertas, in utrisque Caritas, il entend adopter les doctrines qui sont
« celles de l'Eglise tout entière ». Ces doctrines, il les trouve dans « la

pensée de l'Eglise des Apôtres telle qu'elle était elle-même comprise
dans l'ancienne Eglise des Pères grecs et latins ». La pensée de

l'Eglise des apôtres, c'est le Nouveau Testament qui la donne. On y
ajoute celle de l'Eglise des Pères grecs et latins. Ou plutôt on interprète

la pensée des apôtres à la lumière de celle des Pères grecs et
latins. La doctrine finalement retenue, c'est celle des apôtres telle

qu'elle fut comprise par leurs successeurs ; donc prolongée — être

prolongé, c'est une façon de vivre — des Apôtres aux Pères ;

aux Pères grecs et latins de l'ancienne Eglise, par quoi les Anglicans
entendent l'Eglise d'avant le schisme qui sépara les Grecs des

Latins. La seule raison de cette limite, c'est le souci d'une tradition
doctrinale vraiment universelle, celle que résument, outre le symbole

(') Représentant de l'anglicanisme dans La Sainte Eglise Universelle. Neuchâtel

1948 ; voir p. 147, 151, 155. Ce livre sera signalé dans la suite du présent article

par les lettres S. E. U.



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 179

des Apôtres, les grandes formules arrêtées par les premiers conciles

œcuméniques, ou sous leur influence.

Le catholicisme romain, convaincu d'être, et lui seul, infailliblement

en possession de la vraie doctrine chrétienne, n'est pas retenu

par les scrupules qui contraignent les anglicans à borner la tradition
aux premiers siècles de l'Eglise. S'estimant en mesure de la canaliser,

il l'étend au cours de tous les siècles. Dans son sens strict, où

nous la prenons ici, «la tradition comprend les vérités enseignées par
Jésus-Christ et les Apôtres et transmises d'âge en âge par une autre
voie que l'Ecriture sainte »M. Elle se trouve consignée dans les

écrits des Pères de l'Eglise, dans la pratique générale et constante de

l'Eglise, dans la liturgie ; elle apparaît aussi dans les actes des martyrs

et dans les monuments de l'art chrétien ; mais d'abord dans

les symboles, les professions de foi, les décisions des conciles, dans

les bulles et encycliques papales, dans les décisions des congrégations
romaines authentiquées par le pape. Prolongement vivant, plus
vivant encore que chez les anglicans grâce à sa continuité
ininterrompue jusqu'à nos jours, et destinée à se poursuivre.

Mais la vie de la tradition doctrinale se manifeste aussi, et

surtout, dans le fait que, de part et d'autre, elle est susceptible d'actualisation.

De part et d'autre, l'Eglise reconnaît à une vivante autorité
le pouvoir de conférer en tout temps aux affirmations doctrinales —
avec entière clarté, si, comme il arrive, elles présentaient quelque
obscurité — le relief particulier, l'accent de présence que le sentiment

religieux exige lorsqu'il s'agit d'une parole de Dieu.
Ce pouvoir, les anglicans le trouvent dans une certaine « raison ».

Je mets le terme entre guillemets pour souligner le caractère très

particulier de l'usage qui en est fait ici. Il ne s'agit pas de moins que
de ce logos divin, de cette lumière dont l'Evangile dit qu'elle «éclaire

tout homme venant dans le monde ». Le terme johannique grec de

logos est rendu dans nos versions par « la Parole », ou par « le Verbe ».

Il arrive aux anglicans de le rendre par le mot « raison », que le

dictionnaire grec autorise aussi, mais qui ne laisse pas d'embarrasser
les Continentaux, pour lesquels il a pris une autre acception. C'est à

cette vaste et profonde « raison » que, dans l'Eglise anglicane, on
accorde la puissance d'actualiser la tradition doctrinale. ÌLesurez-en
la générosité. Demeurée active au cœur des hommes au travers de

Abbé Boulenger, La doctrine catholique. Lyon-Paris, 8e éd., 1923, § 17.



i8o MAURICE NEESER

la chute, elle est à la source « de toutes les vérités auxquelles ils sont
en mesure d'atteindre en philosophie et en science ». Et c'est elle

qui deviendra aussi la toujours présente norme de la doctrine
chrétienne. Il faudra pour cela — ou il suffira pour cela — que les hommes
naissent « tout à nouveau dans l'Eglise, qui est la création nouvelle
du Logos incarné ». Nés à nouveau dans l'Eglise, et en tant que liés à

l'Eglise, les chrétiens anglicans estiment avoir dans cette « raison »

la faculté de reconnaître à leur large catéchisme l'accent d'une parole
vivante (5. E. U., p. 146-148).

Le catholicisme romain, en dépit du fait qu'il est d'inspiration
beaucoup plus rationaliste que l'anglicanisme, évite ici le terme de

raison. Pour l'essentiel, sa thèse est la suivante : Le Logos s'est

incarné en Jésus-Christ. En prévision du temps que durerait sa

séance à la droite de Dieu dans l'espace entre son Ascension et son

Retour, Jésus-Christ a remis à Simon Pierre, premier des évêques
de Rome, avec les infaillibles pouvoirs de sanctification et de

gouvernement, l'infaillible magistère doctrinal. L'infaillible vicaire du
Christ était dès lors susceptible de définir au nom de ce dernier, à

sa place, la parole soit écrite, soit orale. Le Christ a prévu en outre

que ce magistère passerait, en vertu de la succession apostolique,
à chacun des évêques de Rome, de sorte que la tradition doctrinale,
dans tous les siècles, serait actualisée par la vivante parole papale.
« Non pas un Christ laissant le monde après l'avoir sauvé » — le

laissant seul en face d'un livre — « mais, dit la convertie, un Christ

qui réside substantiellement dans son Eglise... Un Christ parlant par
la bouche de son Vicaire. »

Il y a dans l'une et l'autre des thèses précédentes de précieuses
indications. Un principe à retenir : celui de la valeur d'une vivante
tradition doctrinale. Et des réserves à faire. La valeur me paraît
indiscutable ; les réserves faites par le protestantisme ne l'empêcheront

pas de la reconnaître, et de l'affirmer à sa façon.

Le protestantisme se méfie et des allongements apportés au

message évangélique par l'anglicanisme et par le catholicisme romain,
et des moyens mis par eux à contribution pour l'actualiser. Il se

méfie surtout des seconds. Il a des raisons de craindre en eux autant
de façons d'empiéter sur la souveraineté de la grâce divine.



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 181

Les élargissements apportés par l'anglicanisme et par le

catholicisme romain à la tradition biblique et néotestamentaire — car
la Bible elle-même est l'écho d'une tradition — seraient en principe
admissibles. Ils le seraient en fait s'ils n'étaient que ce que les dogmaticiens

anglicans et romains prétendent qu'ils sont : à savoir le

simple développement d'un germe. Le germe étant dans la vérité

biblique, la tradition ultérieure, si elle se bornait à en refléter la

croissance, n'aurait rien de plus redoutable que la feuille, la tige, les

fleurs et l'épi lui-même successivement issus de la semence. Redoutable

en quoi, cette évolution En quoi le chêne est-il plus redoutable

que le gland dont il procède ou l'épi plus redoutable que le

grain mis en terre Le chêne, l'épi ne représentent-ils pas, par
rapport au gland, au grain semé, un enrichissement très normal et très
désirable

C'est bien sous l'angle du développement d'un germe, chez les

anglicans et les catholiques romains, que la tradition est envisagée.
Par le terme de tradition, écrit M. Richardson, on entend « la pensée
de l'Eglise des Apôtres telle qu'elle était elle-même comprise dans

l'ancienne Eglise des Pères grecs et latins» (S.E.U., p. 155). Et,
selon l'abbé Boulenger, la tradition se borne à transmettre d'âge
en âge, par une autre voie que l'Ecriture sainte, « les vérités enseignées

par Jésus-Christ et les Apôtres » (ouv. cit., § 17).

Il n'y a rien à objecter en principe à cette façon de voir. En fait,
on ne peut pas ne pas marquer quelque étonnement devant le

foisonnement vraiment extrême de la tradition doctrinale, dans le

catholicisme romain en particulier. La chênaie y est mêlée d'essences

très diverses. Dans le champ de froment apparaissent ici et là quelques

épis de seigle ou d'épeautre ; les coquelicots, les bleuets et les

nielles y fleurissent, qui ne manquent pas de charme mais qui ne

sont pas du blé. Et se présente à l'esprit la question des disciples
(Mat. xm, 27) : « Seigneur, n'as-tu pas semé de la graine dans ton
champ » Nous ne saurions nous attarder à des détails. Pour gagner
tout de suite un centre — qui est le vrai centre du problème de

l'Eglise — l'affirmation de la succession apostolique par ordination
sacramentelle est capitale aux yeux des catholiques romains. Les

anglicans y attachent un très grand prix. Mais a-t-elle jamais reçu
une justification biblique vraiment victorieuse N'est-elle pas
contraire à l'enseignement biblique essentiel de la souveraineté
divine en matière de grâce



182 MAURICE NEESER

Mais c'est aux moyens d'actualisation du message doctrinal qu'il
importe de prêter la plus sérieuse attention.

La « raison » anglicane — si peu rationaliste du reste, si accueillante,

si favorable à l'humanisme — risque dans ce qu'elle dit de la
rédemption d'être un peu trop favorable à cette sorte d'humanisme,
à cette transposition de l'humanisme classique sur le plan du sacré

qu'est aussi, de notre point de vue, le pouvoir sacerdotal dans les

Eglises institutionnelles W. « C'est seulement lorsque les hommes sont
nés tout à nouveau dans l'Eglise, qui est création nouvelle du Logos
incarné, que la lumière qui est en eux, allumée à nouveau à la source
d'où elle naquit, est capable de vaincre les ténèbres dans leurs

cœurs. » C'est moi qui ai souligné. Le passage est symptomatique.
Ainsi que le montre une lecture attentive de l'exposé de M. Richard-
son, on a ici de l'Eglise — création nouvelle du Logos incarné — et
de la régénération — par communication sacramentelle d'une grâce
en dépôt dans l'Eglise et dont l'Eglise dispose — une notion
apparentée à celle du catholicisme romain, et qui ne tient pas suffisamment

compte de la souveraineté divine.
Ce trait s'accentue et prend un relief décisif chez les catholiques

romains. Le moyen d'actualisation de la doctrine, selon ces

derniers, n'est pas cette surnaturelle lumière intérieure « qui éclaire

tout homme venant dans le monde » et que ravive, dans l'Eglise,
une nouvelle naissance sacramentelle ; généreuse raison chrétienne,
mise, il est vrai, dans la dépendance du sacrement, mais qui,
soucieuse d'unir et disposée à faciliter l'union, renonce à imposer des

définitions infaillibles. Le moyen d'actualisation, c'est, ici, le magistère

du pape, successeur et vicaire infaillible du premier des papes,
l'apôtre Pierre. La souveraineté divine en matière de révélation
doctrinale est ainsi étroitement emprisonnée dans cet organisme
humain qu'est l'institution papale. Et nous voici en présence de la
réalisation la plus accentuée de l'humanisme sur le plan du sacré.

Lorsqu'il s'exprime ex cathedra Petri, c'est-à-dire en sa qualité de

souverain pontife et sur des questions de dogme, le pape est censé

jouir de la pleine assistance du Saint-Esprit, celui-ci étant considéré

(') L'humanisme, dans l'extension du terme dont je me permets d'user ici et
à laquelle il me semble que l'on peut consentir, signale, d'une façon très générale, la
confiance que l'on fait à l'homme. Sur le plan classique, confiance en sa nature, en sa

raison naturelle ; sur le plan du sacré, confiance aux moyens de salut dont il estime

qu'il dispose.



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 183

comme enchaîné à l'Eglise depuis la Pentecôte. Il s'exprime avec
l'infaillibilité même du Christ dont il fait l'office. Voici la doctrine
révélée étroitement liée à ce qu'il est bien permis d'appeler une
institution humaine ; sacrée tant que l'on voudra, distincte de la société

profane par toutes sortes de dispositions exceptionnelles qui lui
prêtent une réelle apparence de surnature, mais que la massivité
de sa structure visible enracine dans l'humain ; une institution dont
l'humanité est trahie par sa prétention à dominer le surnaturel.

Il y a plus. Vous avez en même temps, ici, au fondement même
de l'institution, une étonnante intervention de l'humanisme
classique. L'institution elle-même se trouve être, en effet, dans la dépendance

la plus serrée à l'égard de la logique proprement humaine.
Si, après avoir considéré l'Eglise dans son fonctionnement, vous la
considérez dans son origine, vous constatez qu'elle résulte d'un
postulat strictement rationnel. Les auteurs catholiques reviennent en

effet sans cesse, dans le chapitre qu'ils consacrent à l'établissement
de l'Eglise, à des considérations de ce genre : La révélation de Dieu
dans la Bible et dans la tradition comporte des obscurités. La raison

— je souligne — ne saurait admettre que Dieu, qui est l'être parfait,
et qui, s'il se révélait, ne pouvait le faire que de façon parfaite, ait
laissé l'homme en présence de textes insuffisamment clairs. Dieu a

donc dû — la raison humaine l'exige — instituer à côté, au-dessus

des textes de la Bible et de la tradition, un organe d'interprétation
infaillible. Il l'a fait en instituant l'Eglise catholique romaine, Eglise
résumée en un sacerdoce infaillible, dont le pape est le chef W.

La position protestante dans son expression positive
Un mot d'abord sur ce que certains appellent l'irrationalisme

protestant.
Il y aurait tout profit pour la clarté des idées à distinguer au

préalable la « raison » des anglicans de la raison des Continentaux.
Ainsi que je l'ai dit déjà, l'acception du premier de ces termes s'écarte
de celle à laquelle nous sommes habitués. Ce logos, cette « lumière qui
éclaire tout homme venant dans le monde » est une valeur
surnaturelle. Il était au commencement avec Dieu ; il était Dieu, dit saint

Jean. Et c'est lui qui s'est incarné en la personne de Jésus-Christ.
C'est ce que l'on appelle aussi, souvent, l'image de Dieu en l'homme.

(*) Mgr Prunel, Cours supérieur de Religion, 11e éd., Paris 1920, t. II, p. 9 ss. ;
Abbé Boulenger, ouv. cit., § 124 ; Cardinal Gibbons, La Foi de nos Pères, \* éd.,
Paris 1921, p. 102 ; Girodon, Exposé de la doctrine catholique, Paris 1898, p. 76-79.



184 MAURICE NEESER

Image parfaite dans l'Eden, brouillée par la chute, rétablie par
Jésus-Christ. Il s'agit là, en somme, de l'essence éternelle de l'homme,
de l'état de grâce.

La raison, chez les Continentaux, est une lumière naturelle,
celle qui caractérise l'homme selon l'humanisme classique ; celle

dont parle la philosophie — la théologie aussi très souvent —
lorsqu'elle voit dans l'homme « un animal raisonnable ». La question,

pour les Continentaux, est de savoir quel rôle sera attribué à cette
raison devant la révélation, c'est-à-dire précisément devant le mystère

auquel les anglicans appliquent le terme de « raison », mais

qui est tout autre chose, sur le continent, que la raison. Pour déterminer

ce rôle, la scolastique protestante distingue — et cela est fort
utile — entre l'usage formel et l'usage matériel de la raison.

L'usage formel de la raison, c'est le recours aux catégories

logiques élémentaires qui assurent le fonctionnement normal de la

pensée, et hors desquelles, proprement, on « déraisonne » : recours
aux principes d'identité et de contradiction, et aux lois de la
grammaire, à celles de la syntaxe. Aucun théologien, dans aucune Eglise,
ne saurait y renoncer ; cela va de soi. C'est pourquoi, la plupart du

temps, il est sous-entendu.

L'usage matériel de la raison, c'est la prise en considération, dans

la façon de concevoir et de résoudre les problèmes, d'éléments substantiels

fournis par la raison. Dans le cas particulier, s'agissant du
problème du salut, c'est y introduire, à la place du donné révélé qu'est
le Verbe éternel, cet autre donné, étranger à la révélation, que sont
la connaissance rationnelle de Dieu, et la pratique — rationnelle
aussi — du devoir tel que la conscience le prescrit. Les philosophes
rationalistes, tels Kant ou Renouvier, prétendent opérer la substitution

complète, dans le domaine religieux, du donné rationnel au
donné surnaturel. Le catholicisme romain (l'anglicanisme aussi,

avec moins de décision), compose. Il affirme que la connaissance

rationnelle de Dieu et l'obéissance aux préceptes de la morale
classique concourent au salut, les mérites — surnaturels — du Christ y
ajoutant un couronnement. C'est ce que contestent les croyants
rattachés à la Réforme. C'est en ceci que consiste leur irrationalisme.
Ils ne déraisonnent nullement en ce sens que leur langage manquerait

aux règles élémentaires de la logique. Ils confessent, en des

termes formellement irréprochables, la matière d'un mystère tout
surnaturel. A leur sens, l'apport matériel de la raison, celui de la



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 185

connaissance et de l'action rationnelle, est inutile au salut. L'intervention

du Verbe éternel, la prédication et l'œuvre de Jésus-Christ,

y sont pleinement suffisants.

N'est-ce pas là confiner étroitement le dogme dans le message

scripturaire, et, en conséquence, renoncer à l'idée d'une tradition
qui développerait ce message

Assurément la pensée protestante est amenée sur ce point à

une forte réserve. La tradition, centrée pour elle sur un message à

la lumière duquel les Saints Livres eux-mêmes se réduisent à une

frappante simplicité, ne saurait prendre, en dehors d'eux, une extension

comparable à celle qu'on lui attribue ailleurs. Mais elle n'est

pas condamnée à disparaître. A elle seule, en effet, la transmission du

message évangélique est, au sens étymologique du mot, une tradition.

Elle exige au cours des siècles une continuité dans la vigilance
spirituelle sans laquelle l'âme se laisse distraire et échappe au sens de

la souveraineté divine. Elle veut une constante confrontation
théologique avec les empiétements légalistes et institutionnels. Cette

vigilance, cette confrontation comportent, pour le message évangélique,

une sorte d'étirement au long des siècles : étirement en arrière,
de saint Paul à Moïse et à Abraham, en passant par Job, par Esaïe,

par Amos ; étirement en avant, de saint Paul à Luther, à Kierkegaard,
à Karl Barth. Prolongement linéaire d'une révélation certes amincie
mais inébranlablement solide, parce que réduite à son essence même.

En outre, on peut évoquer ici — sans forcer le paradoxe — un
allongement en profondeur. Le message évangélique central offre
à la méditation des possibilités inépuisables. On lui appliquerait
aisément une devise parallèle à celle qui régit la morale de la grâce,
Ama et fac quod vis : Si tu aimes le Dieu qui t'aime, tu peux faire ce

que tu veux, sans risque de t'égarer dans aucune immoralité. On dira

parallèlement, sur le plan de la dogmatique, Crede et puta quod vis :
Si tu crois au Dieu qui donne la foi, ta pensée connaîtra une liberté
sans limite. Tu pourras restreindre l'étude du mystère chrétien au
plan psychologique le plus simple, celui de la parabole du Fils
prodigue, par exemple. Mais tu seras porté aussi à en méditer l'expression

apostolique — dans les épîtres de saint Paul surtout — et,
ultérieurement, dans celle que lui offrent les grands symboles
traditionnels. C'est, en vérité, toute la vaste étendue du credo

œcuménique, avec tant de variantes offertes par les virtuoses de la

théologie, qui s'ouvrira devant ta pensée.



i86 MAURICE NEESER

On parle beaucoup, de nos jours, d'une fatigue, d'une usure de

ce langage. Il serait devenu inaccessible à la plupart des hommes

de notre temps. Il faudrait lui substituer, non pas même les

simplifications du christianisme libéral, mais des formules toutes
nouvelles. Essaiera-t-on de créer une prédication, une liturgie à l'aide
du vocabulaire et de la syntaxe existentialistes, si parfaitement
révolutionnaires dans leurs manifestations extrêmes que l'honnête
homme n'y a pas accès Je ne crois pas que ce soit possible. Je
doute que ce soit désirable. L'ébranlement des âmes, à notre époque,
n'est pas tel que l'homme ne soit plus l'homme de toujours. Et il
importe de résister au désespoir, ou à l'illuminisme « atomique » qui
prétendrait briser avec toute tradition. Les contemporains de saint
Paul déjà, Juifs ou Grecs, taxaient son message de folie. Ce n'en est

pas moins sous sa forme la plus paradoxale que l'Evangile a fondé

l'Eglise et qu'il en a alimenté jusqu'à nos jours la vie profonde.
On parle trop, actuellement, de la prétendue nécessité de traduire en

langue moderne l'étrange parole apostolique. Un tenace effort, dans

l'action missionnaire, pour lui trouver, dans chaque milieu, des

analogies tirées de ce milieu, certes Mais seules valables seront les

analogies qui, bientôt, ramèneront au message lui-même. Si ce sont
des hommes au large cœur qui le présentent, des hommes sans

partage, tout entiers voués à la charité du Christ, le langage séculaire

sera compris. Sur quoi, et s'agissant des âmes conquises, c'est à une
attitude de contemplation qu'il faut désormais convier. Voici la

possibilité nouvelle, qui est ancienne : observer devant le Message

l'attitude de Marie de Béthanie, ou celle de la pécheresse chez Simon
le pharisien ; celle des mystiques ; celle de l'orthodoxie grecque. A
certains moments, qui furent sans doute les meilleurs, ce fut déjà
celle de l'Eglise apostolique. C'est celle de saint Paul à l'heure du
ravissement (II Cor. xn). Et quelque chose — une tranquille et

paisible lumière, un accent d'éternité — en passe dans des textes
(ex. : Phil. il, 5-11 ; Eph. m, 14-21 ; Apoc. iv-v, passim) où les plus
récentes recherches critiques voient moins des exposés du dogme

que des thèmes liturgiques. Quant à saint Jean, celui de l'Apocalypse,

c'est en des visions seules qu'il adore ce qui, ailleurs hélas est
devenu l'infaillible formule dogmatique.

Quant à l'actualisation de la parole ainsi transmise, la pensée

protestante est d'une netteté parfaite. Elle implique la claire
connaissance de la thèse des deux vocations et du vrai rôle du



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 187

témoignage du Saint-Esprit. C'est l'élément même du catéchisme des

réformateurs que la distinction entre la vocation dite générale, ou

externe, et la vocation dite spéciale, ou interne (Institution
chrétienne III, XXIV, 12). La vocation générale, c'est l'appel adressé à

tous par la prédication. Elle est dite externe en ce que, à ce premier
stade de l'œuvre missionnaire, elle ne fait qu'effleurer l'âme de ceux

qui l'entendent. La vocation interne, c'est le même appel, mais dans

les cas où il pénètre le cœur. Elle est alors appelée spéciale parce
qu'il s'agit de cas particuliers. Calvin estime cette doctrine illustrée

par l'expérience quotidienne : « Nous en avons, dit-il, l'expérience
journellement... Il y aura cent hommes qui escouteront un même

sermon : vingt le recevront en obéissance de foy, les autres ou n'en
tiendront conte (sic), ou s'en moqueront » (lnst. III, XXIV, 12).

C'était déjà l'expérience de l'Eglise apostolique. Le cas de Lydie, la
marchande de pourpre (Actes xvi, 12-15) est à cet égard typique.

L'agent de la vocation interne, c'est le Saint-Esprit. Le « témoignage

intérieur du Saint-Esprit » n'est pas du tout destiné, dans la

pensée biblique, à conférer au chrétien l'infaillibilité dogmatique
individuelle. Les théopneustes l'ont cru et ont propagé cette erreur ;

si bien que, au dehors, on en a fait très souvent la vérité protestante

M. Mais c'est bien une erreur. La vraie fonction du témoignage,
c'est de souligner dans le cœur de celui que touche le message
évangélique, la portée pratique de ce dernier ; de lui donner la force de

conviction, de sorte qu'il ne demeure pas pour lui lettre morte, mais

qu'en lui il prenne vie &>. Influence souveraine et souverainement

(') L'anglican Richardson voit dans ce « témoin intérieur au cœur du croyant »

un « interprète infaillible ». C'est à ses yeux l'idée protestante, qu'il estime analogue
à l'idée que se font les catholiques romains du magistère papal (S.E. U., p. 153).
Voir aussi Mgr Prunel, ouv. cit., t. II, 2e leçon.

(2) On trouve chez Calvin aussi la conception du « témoignage » qui est à la
base de la théopneustie : le Saint-Esprit ne se bornerait pas à donner à un homme
l'assurance de son élection ; il affirmerait à l'élu que l'Ecriture est inspirée dans sa

lettre même. C'est par là que le réformateur est largement responsable du dogmatisme

qui caractérise un certain protestantisme. L'enseignement de Karl Barth, en
l'un de ses aspects du moins, a donné à cette thèse, de nos jours, un regrettable
regain de force (voir Institution I, VII ; Karl Barth, Dogmatik, § 19, 6). Mais, dans

cet étonnant génie qui anime Calvin, il y a place encore, et en dépit de la contradiction,

pour une notion plus religieuse et plus biblique. Voir lnst. III, XXIV, 1-2.
Par le témoignage intérieur du Saint-Esprit, « Dieu enseigne ses eslus avec efficace » ;

« Il fait que la doctrine soit enracinée en leurs cœurs ». Quelle doctrine Le message
central de l'Evangile, résumé dans celui de 1'« adoption ». Un texte très complet
quant à l'attitude du réformateur devant l'ensemble de ce problème : « Comme ainsi



188 MAURICE NEESER

libre, agissant sans aucune acception de mérite. Comment le sens

du mérite pointerait-il en ce péager prosterné, en cette pécheresse
abîmée dans ses larmes, en ce disciple qui vient de renier son Maître,
en ce persécuteur terrassé Le témoignage intérieur du Saint-Esprit
fait de l'homme qu'il touche vraiment non pas un pape au petit pied,
non pas un pseudo-dogmaticien soi-disant infaillible et d'autant plus
borné, mais un très humble enfant de la famille de Dieu. Tel est le

vrai sens des passages devenus classiques à cet égard :

«L'Esprit lui-même rend témoignage à notre esprit que nous
sommes enfants de Dieu » (Rom. vin, 16).

« Nous connaissons qu'il demeure en nous par l'Esprit qu'il nous
a donné » (I Jean m, 24).

« Nous connaissons que nous demeurons en lui, et qu'il demeure

en nous, en ce qu'il nous a donné son Esprit » (I Jean iv, 13). Telle
est la portée profonde de l'expérience chrétienne. Tel en est le

rapport réel avec la vivante tradition doctrinale.

L'impojtance de cette tradition
La constater réelle, c'est répondre au reproche de celui ou de

celle qui prétend ne trouver dans le protestantisme qu'un livre.
Elle manifeste la présence même du Christ dans l'Eglise. Dans l'âme
du croyant sans doute, et d'abord, mais aussi (soulignons le pronom
nous dans les passages qui précèdent) dans la communauté elle-même.

Avec l'expérience ecclésiale à laquelle elle est intimement
liée, il se pourrait en outre — mais ceci est une autre affaire, dans

laquelle nous n'entrons pas ici — qu'elle offrît à la pensée protestante,

pour la définition de cette Eglise, des ressources dignes de

considération.
Maurice NEESER.

soit que le Seigneur, en eslisant les siens, les ait adoptez pour ses enfants — par
un décret éternel — nous voyons toutesfois qu'ils ne viennent point en la possession
d'un si grand bien, sinon quand il les appelle — vocation externe — et qu'estans
appelez, ils ont desjà — vocation interne — quelque jouissance de leur election.
Pour laquelle cause sainct Paul appelle l'esprit qu'ils reçoivent l'Esprit d'adoption»
(Rom. vm, 15). Plus loin, à propos de I Jean m, 24 : « La vocation intérieure est

un gage qui ne peut mentir. A quoi se rapporte le dire de sainct Jean. Nous
connaissons que nous sommes ses enfants par l'Esprit qu'il nous a donné. »


	La vivante tradition doctrinale selon la foi protestante

