Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1949)

Heft: 153

Artikel: La vivante tradition doctrinale selon la foi protestante
Autor: Neeser, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VIVANTE TRADITION DOCTRINALE
SELON LA FOI PROTESTANTE @

Cette tradition existe-t-elle ?

Commengons par rappeler une attitude considérée, dans cer-
tains milieux, comme caractéristique pour le protestantisme, et qui
est avec la these de D'inspiration littérale des Saints Livres dans une
relation évidente.

On a souvent dit, en effet, que chez nous la tradition se réduisait
a la transmission d’un texte inspiré dans sa lettre méme. On en
pouvait conclure a juste titre que, pour les fils de la Réforme, il n’y
avait pas de tradition doctrinale vivante. Un texte, méme sacré,
méme réputé dicté par Dieu, n’est en effet pas un organisme vivant.
En lui-méme, si prestigieuse qu’en soit l'origine supposée, et si
capital le contenu, il n’est qu’un objet inerte, fait de papier et d’encre
desséchée. Voici sur ce sujet 'impression d’une Anglaise passée du
protestantisme au catholicisme romain, et qui prétend en montrer
Pessentielle opposition : « Dieu, suivant I’un, est venu sur la terre
pour enseigner aux hommes la vérité ; puis il a disparu, laissant a
sa place un symbole, un systéme, un livre. Suivant ’autre, au con-
traire, Il est lui-méme la Voie, le pont vivant qui continue d’unir
le ciel et la terre ; non pas un pont jeté d’abord et détruit ensuite ;
non pas un Christ laissant le monde apreés P’avoir sauvé, mais un
Christ qui réside substantiellement au sein de son Eglise. » @

Or, la the¢se de l'inspiration littérale n’est nullement essentielle
au protestantisme. En prétendant attacher de fagon constante et

(Y) Les considérations qui suivent résument un chapitre d’un petit livre intitulé
Au ceeur de I'Eglise, essai d’cecuménisme biblique. A paraitre.
(*) Miss Anstice BAKER, Vers la Maison de Lumiére, 3¢ éd., Paris 1917, p. 233.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXVII (N° 153, 1949) 12



178 MAURICE NEESER

indissoluble la parole de Dieu a la lettre d’un document manié par
les hommes, elle contredit au contraire le grand principe ol la Réforme
voit la révélation biblique centrale, celui de la souveraineté divine.
Ce principe n’exclut pas une tradition doctrinale vivante. Mais,
pour pénétrer le sens de celle-ci et en mesurer I'exacte portée, il est
utile d’en comparer la notion a celle de la tradition doctrinale telle
qu’on la comprend ailleurs, dans 1’anglicanisme et dans le catho-
licisme romain par exemple.

* *

Dans Panglicanisme et dans le catholicisme romain, la tradition
doctrinale est vivante pour une double raison: elle se prolonge
au-deld des limites du canon biblique, et elle est 4 chaque instant
susceptible d’actualisation.

Le prolongement de la tradition : .

L’anglicanisme, séparé de Rome sans doute, mais non moins
soucieux de se distinguer du puritanisme, a fait preuve dés son
' origine d’un esprit de grande largeur doctrinale. I1 n’a qu’une ambi-
tion, affirme M. Richardson @, celle d’étre « la branche de ’Eglise
catholique et apostolique qui existe en Angleterre ». Attachant tout
son prix a ’adage fameux : In mnecessariis unitas, in non necessariis
libertas, in utrisque caritas, il entend adopter les doctrines qui sont
« celles de PEglise tout entiere ». Ces doctrines, il les trouve dans «la
pensée de PEglise des Apbtres telle qu’elle était elle-méme comprise
dans Pancienne Eglise des Péres grecs et latins». La pensée de
I’Eglise des apdtres, c’est le Nouveau Testament qui la donne. On y
ajoute celle de ’Eglise des Peres grecs et latins. Ou plut6t on inter-
préte la pensée des apdtres 4 la lumitre de celle des Peres grecs et
latins. La doctrine finalement retenue, c’est celle des apétres telle
qu’elle fut comprise par leurs successeurs; donc prolongée — étre
prolongé, c’est une fagon de vivre — des Apodtres aux Peres;
aux Péres grecs et latins de I’ancienne Eglise, par quoi les Anglicans
entendent D’Eglise d’avant le schisme qui sépara les Grecs des
Latins. La seule raison de cette limite, c’est le souci d’une tradition
doctrinale vraiment universelle, celle que résument, outre le symbole

(*) Représentant de 'anglicanisme dans La Sainte Eglise Universelle. Neucha-
tel 1948 ; voir p. 147, 151, 155. Ce livre sera signalé dans la suite du présent article
par les lettres S. E. U.



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 179

des Apotres, les grandes formules arrétées par les premiers conciles
ececuméniques, ou sous leur influence.

Le catholicisme romain, convaincu d’étre, et lui seul, infaillible-
ment en possession de la vraie doctrine chrétienne, n’est pas retenu
par les scrupules qui contraignent les anglicans a borner la tradition
aux premiers siecles de ’Eglise. S’estimant en mesure de la cana-
liser, il ’étend au cours de tous les siécles. Dans son sens strict, ot
nous la prenons ici, «la tradition comprend les vérités enseignées par
Jésus-Christ et les Apbtres et transmises d’age en dge par une autre
voie que PEcriture sainte» @, Elle se trouve consignée dans les
écrits des Peres de I’Eglise, dans la pratique générale et constante de
PEglise, dans la liturgie ; elle apparait aussi dans les actes des mar-
tyrs et dans les monuments de P’art chrétien ; mais d’abord dans
les symboles, les professions de foi, les décisions des conciles, dans
les bulles et encycliques papales, dans les décisions des congrégations
romaines authentiquées par le pape. Prolongement vivant, plus
vivant encore que chez les anglicans grice a sa continuité ininter-
rompue jusqu’a nos jours, et destinée a se poursuivre.

Mais la vie de la tradition doctrinale se manifeste aussi, et sur-
tout, dans le fait que, de part et d’autre, elle est susceptible d’actua-
lisation. De part et d’autre, PEglise reconnait & une vivante autorité
le pouvoir de conférer en tout temps aux affirmations doctrinales —
avec enti¢re clarté, si, comme il arrive, elles présentaient quelque
obscurité — le relief particulier, Paccent de présence que le senti-
ment religieux exige lorsqu’il s’agit d’une parole de Dieu.

Ce pouvoir, les anglicans le trouvent dans une certaine « raison ».
Je mets le terme entre guillemets pour souligner le caractére trés
particulier de 'usage qui en est fait ici. Il ne s’agit pas de moins que
de ce logos divin, de cette lumiere dont I’Evangile dit qu’elle «éclaire
tout homme venant dans le monde ». Le terme johannique grec de
logos est rendu dans nos versions par « la Parole », ou par « le Verbe ».
Il arrive aux anglicans de le rendre par le mot «raison », que le dic-
tionnaire grec autorise aussi, mais qui ne laisse pas d’embarrasser
les Continentaux, pour lesquels il a pris une autre acception. C’est a
cette vaste et profonde «raison» que, dans I’Eglise anglicane, on
accorde la puissance d’actualiser la tradition doctrinale. M.esurez-en
la générosité. Demeurée active au cceur des hommes au travers de

() Abbé BoUuLeENGER, La docirine catholiqgue. Lyon-Paris, 8¢ éd., 1923, § 17.



180 MAURICE NEESER

la chute, elle est a la source «de toutes les vérités auxquelles ils sont
en mesure d’atteindre en philosophie et en science». Et c’est elle
qui deviendra aussi la toujours présente norme de la doctrine chré-
tienne. Il faudra pour cela — ou il suffira pour cela — que les hommes
naissent « tout 4 nouveau dans ’Eglise, qui est la création nouvelle
du Logos incarné ». Nés a nouveau dans ’Eglise, et en tant que liés a
PEglise, les chrétiens anglicans estiment avoir dans cette « raison »
la faculté de reconnaitre a leur large catéchisme ’accent d’une parole
vivante (S. E. U., p. 146-148).

Le catholicisme romain, en dépit du fait qu’il est d’inspiration
beaucoup plus rationaliste que ’anglicanisme, évite ici le terme de
raison. Pour Dessentiel, sa thése est la suivante: Le Logos s’est
incarné en Jésus-Christ. En prévision du temps que durerait sa
séance a la droite de Dieu dans P’espace entre son Ascension et son
Retour, Jésus-Christ a remis a Simon Pierre, premier des évéques
de Rome, avec les infaillibles pouvoirs de sanctification et de gou-
vernement, linfaillible magistére doctrinal. L’infaillible vicaire du
Christ était deés lors susceptible de définir au nom de ce dernier, a
sa place, la parole soit écrite, soit orale. Le Christ a prévu en outre
que ce magistére passerait, en vertu de la succession apostolique,
a chacun des évéques de Rome, de sorte que la tradition doctrinale,
dans tous les siecles, serait actualisée par la vivante parole papale.
« Non pas un Christ laissant le monde aprés P’avoir sauvé» — le
laissant seul en face d’un livre — « mais, dit la convertie, un Christ
qui réside substantiellement dans son Eglise... Un Christ parlant par
la bouche de son Vicaire. »

Il y a dans 'une et P’autre des theéses précédentes de précieuses
indications. Un principe 4 retenir : celui de la valeur d’une vivante
tradition doctrinale. Et des réserves a faire. La valeur me parait
indiscutable ; les réserves faites par le protestantisme ne ’empéche-

ront pas de la reconnaitre, et de I’affirmer a sa facon.

Le protestantisme se méfie et des allongements apportés au
message évangélique par anglicanisme et par le catholicisme romain,
et des moyens mis par eux & contribution pour I’actualiser. Il se
méfie surtout des seconds. Il a des raisons de craindre en eux autant
de facons d’empiéter sur la souveraineté de la grice divine.



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 181

Les élargissements apportés par ’anglicanisme et par le catho-
licisme romain & la tradition biblique et néotestamentaire — car
la Bible elle-méme est I’écho d’une tradition — seraient en principe
admissibles. Ils le seraient en fait s’ils n’étaient que ce que les dogma-
ticiens anglicans et romains prétendent qu’ils sont: a savoir le
simple développement d’un germe. Le germe étant dans la vérité
biblique, la tradition ultérieure, si elle se bornait a en refléter la
croissance, n’aurait rien de plus redoutable que la feuille, la tige, les
fleurs et P’épi lui-méme successivement issus de la semence. Redou-
table en quoi, cette évolution ! En quoi le chéne est-il plus redou-
table que le gland dont il proceéde ? ou I’épi plus redoutable que le
grain mis en terre ? Le chéne, I’épi ne représentent-ils pas, par rap-
port au gland, au grain semé, un enrichissement trés normal et trés
désirable ?

C’est bien sous I'angle du développement d’un germe, chez les
anglicans et les catholiques romains, que la tradition est envisagée.
Par le terme de tradition, écrit M. Richardson, on entend «la pensée
de PEglise des Apdtres telle qu’elle était elle-méme comprise dans
Pancienne Eglise des Peres grecs et latins» (S.E.U., p. 155). Et,
selon Pabbé Boulenger, la tradition se borne a transmettre d’age
en Age, par une autre voie que I’Ecriture sainte, « les vérités ensei-
gnées par Jésus-Christ et les Apdtres» (ouw. cit., § 17).

Il 0’y a rien a objecter en principe a cette fagon de voir. En fait,
on ne peut pas ne pas marquer quelque étonnement devant le foi-
sonnement vraiment extréme de la tradition doctrinale, dans le
catholicisme romain en particulier. La chénaie y est mélée d’essences
tres diverses. Dans le champ de froment apparaissent ici et la quel-
ques épis de seigle ou d’épeautre ; les coquelicots, les bleuets et les
nielles y fleurissent, qui ne manquent pas de charme mais qui ne
sont pas du blé. Et se présente a Pesprit la question des disciples
(Mat. x111, 27) : « Seigneur, n’as-tu pas semé de la graine dans ton
champ ? » Nous ne saurions nous attarder a des détails. Pour gagner
tout de suite un centre — qui est le vrai centre du probleéme de
PEglise — Paffirmation de la succession apostolique par ordination
sacramentelle est capitale aux yeux des catholiques romains. Les
anglicans y attachent un trés grand prix. Mais a-t-elle jamais requ
une justification biblique vraiment victorieuse ! N’est-elle pas
contraire a l’enseignement biblique essentiel de la souveraineté
divine en matiére de gréice ?



182 MAURICE NEESER

Mais c’est aux moyens d’actualisation du message doctrinal qu’il
importe de préter la plus sérieuse attention.

La « raison » anglicane — si peu rationaliste du reste, si accueil-
lante, si favorable 4 'humanisme — risque dans ce qu’elle dit de la
rédemption d’étre un peu trop favorable a cette sorte d’humanisme,
a cette transposition de I’humanisme classique sur le plan du sacré
qu’est aussi, de notre point de vue, le pouvoir sacerdotal dans les
Eglises institutionnelles ®. « C’est seulement lorsque les hommes sont
nés tout & nouveau dans PEglise, qui est création nouvelle du Logos
incarné, que la lumiére qui est en eux, allumée 4 nouveau 4 la source
d’ou elle naquit, est capable de vaincre les ténebres dans leurs
cceurs. » C’est moi qui ai souligné. Le passage est symptomatique.
Ainsi que le montre une lecture attentive de ’exposé de M. Richard-
son, on a ici de ’Eglise — création nouvelle du Logos incarné — et
de la régénération — par communication sacramentelle d’une grice
en dépot dans 'Eglise et dont I’Eglise dispose — une notion appa-
rentée a celle du catholicisme romain, et qui ne tient pas suffisam-
ment compte de la souveraineté divine.

Ce trait s’accentue et prend un relief décisif chez les catholiques
romains. Le moyen d’actualisation de la doctrine, selon ces der-
niers, n’est pas cette surnaturelle lumitre intérieure «qui éclaire
tout homme venant dans le monde» et que ravive, dans IEglise,
une nouvelle naissance sacramentelle; généreuse raison chrétienne,
mise, il est vrai, dans la dépendance du sacrement, mais qui, sou-
cieuse d’unir et disposée a faciliter I'union, renonce a imposer des
définitions infaillibles. Le moyen d’actualisation, c’est, ici, le magis-
tére du pape, successeur et vicaire infaillible du premier des papes,
Papé6tre Pierre. La souveraineté divine en matitre de révélation
doctrinale est ainsi étroitement emprisonnée dans cet organisme
humain qu’est Pinstitution papale. Et nous voici en présence de la
réalisation la plus accentuée de I’humanisme sur le plan du sacré.
Lorsqu’il s’exprime ex cathedra Petri, c’est-a-dire en sa qualité de
souverain pontife et sur des questions de dogme, le pape est censé
jouir de la pleine assistance du Saint-Esprit, celui-ci étant considéré

() L’humanisme, dans I'extension du terme dont je me permets d’user ici et
a laquelle il me semble que I'on peut consentir, signale, d’une fagon trés générale, la
confiance que l'on fait 4 'homme. Sur le plan classique, confiance en sa nature, en sa
raison naturelle ; sur le plan du sacré, confiance aux moyens de salut dont il estlme
qu'il dispose.



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 183

comme enchainé a ’Eglise depuis la Pentecéte. Il s’exprime avec
Pinfaillibilité méme du Christ dont il fait Poffice. Voici la doctrine
révélée étroitement lide a ce qu’il est bien permis d’appeler une ins-
titution humaine ; sacrée tant que ’on voudra, distincte de la société
profane par toutes sortes de dispositions exceptionnelles qui lui
prétent une réelle apparence de surnature, mais que la massivité
de sa structure visible enracine dans ’humain ; une institution dont
I’humanité est trahie par sa prétention a dominer le surnaturel.

Il y a plus. Vous avez en méme temps, ici, au fondement méme
de Dinstitution, une étonnante intervention de ’humanisme clas-
sique. L’institution elle-méme se trouve étre, en effet, dans la dépen-
dance la plus serrée a D’égard de la logique proprement humaine,
S1, apres avoir considéré ’Eglise dans son fonctionnement, vous la
considérez dans son origine, vous constatez qu’elle résulte d’un pos-
tulat strictement rationnel. Les auteurs catholiques reviennent en
effet sans cesse, dans le chapitre qu’ils consacrent a ’établissement
de PEglise, a des considérations de ce genre : La révélation de Dieu
dans la Bible et dans la tradition comporte des obscurités. La raison
— je souligne — ne saurait admettre que Dieu, qui est I’étre parfait,
et qui, s’il se révélait, ne pouvait le faire que de fagon parfaite, ait
laissé 'homme en présence de textes insuffisamment clairs. Dieu a
donc d& — la raison humaine ’exige — instituer a coté, au-dessus
des textes de la Bible et de la tradition, un organe d’interprétation
infaillible. I1 ’a fait en instituant ’Eglise catholique romaine, Eglise
résumée en un sacerdoce infaillible, dont le pape est le chef ™.

La position protestante dans son expression positive ?

Un mot d’abord sur ce que certains appellent l’irrationalisme
protestant.

Il y aurait tout profit pour la clarté des idées a distinguer au
préalable la « raison » des anglicans de la raison des Continentaux.
Ainsi que je ’ai dit déja, ’acception du premier de ces termes s’écarte
de celle & laquelle nous sommes habitués. Ce logos, cette « lumitre qui
éclaire tout homme venant dans le monde» est une valeur surna-
turelle. Il était au commencement avec Dieu ; il était Dieu, dit saint
Jean. Et c’est lui qui s’est incarné en la personne de Jésus-Christ.
C’est ce que on appelle aussi, souvent, I'image de Dieu en ’homme.

(*) Mgr PrunkL, Cours supérieur de Religion, 11° éd., Paris 1920, t. IL, p. g ss. 5
Abbé BOULENGER, ouv. cit., § 124 ; Cardinal GiBBoNs, La Foi de nos Peéres, 4¢ éd.,
Paris 1921, p. 102 ; GiRODON, Exposé de la doctrine catholigue, Paris 1898, p. 76-79.



184 MAURICE NEESER

Image parfaite dans ’Eden, brouillée par la chute, rétablie par
Jésus-Christ. Il s’agit 13, en somme, de I’essence éternelle de ’homme,
de I’état de grice.

La raison, chez les Continentaux, est une lumiére naturelle,
celle qui caractérise ’homme selon Phumanisme classique; celle
dont parle la philosophie — la théologie aussi trés souvent — lors-
qu’elle voit dans ’homme «un animal raisonnable». La question,
pour les Continentaux, est de savoir quel role sera attribué a cette
raison devant la révélation, c’est-a-dire précisément devant le mys-
tére auquel les anglicans appliquent le terme de «raison», mais
qui est tout autre chose, sur le continent, que la raison. Pour déter-
miner ce réle, la scolastique protestante distingue — et cela est fort
utile — entre Pusage formel et 'usage matériel de la raison.

L’usage formel de la raison, c’est le recours aux catégories logi-
ques élémentaires qui assurent le fonctionnement normal de la
pensée, et hors desquelles, proprement, on « déraisonne»: recours
aux principes d’identité et de contradiction, et aux lois de la gram-
maire, a celles de la syntaxe. Aucun théologien, dans aucune Eglise,
ne saurait y renoncer ; cela va de soi. C’est pourquoi, la plupart du
temps, il est sous-entendu.

L’usage matériel de la raison, c’est la prise en considération, dans
la fagon de concevoir et de résoudre les problémes, d’éléments substan-
tiels fournis par la raison. Dans le cas particulier, s’agissant du pro- -
bléme du salut, c’est y introduire, & la place du donné révélé qu’est
le Verbe éternel, cet autre donné, étranger a la révélation, que sont
la connaissance rationnelle de Dieu, et la pratique — rationnelle
aussi — du devoir tel que la conscience le prescrit. Les philosophes
rationalistes, tels Kant ou Renouvier, prétendent opérer la substi-
tution complete, dans le domaine religieux, du donné rationnel au
donné surnaturel. Le catholicisme romain (’anglicanisme aussi,
avec moins de décision), compose. Il affirme que la connaissance
rationnelle de Dieu et ’obéissance aux préceptes de la morale clas-
sique concourent au salut, les mérites — surnaturels — du Christ y
ajoutant un couronnement. C’est ce que contestent les croyants
rattachés a la Réforme. C’est en ceci que consiste leur irrationalisme.
Ils ne déraisonnent nullement en ce sens que leur langage manque-
rait aux regles élémentaires de la logique. Ils confessent, en des
termes formellement irréprochables, la matiere d’un mystére tout
surnaturel. A leur sens, Papport matériel de la raison, celui de la



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 185

connaissance et de P’action rationnelle, est inutile au salut. L’inter-
vention du Verbe éternel, la prédication et Pceuvre de Jésus-Christ,
y sont pleinement suffisants.

N’est-ce pas la confiner étroitement le dogme dans le message
scripturaire, et, en conséquence, renoncer a l’idée d’une tradition
qui développerait ce message ? )

Assurément la pensée protestante est amenée sur ce point a
une forte réserve. La tradition, centrée pour elle sur un message a
la lumiere duquel les Saints Livres eux-mémes se réduisent a une
frappante simplicité, ne saurait prendre, en dehors d’eux, une exten-
sion comparable a celle qu’on lui attribue ailleurs. Mais elle n’est
pas condamnée a disparaitre. A elle seule, en effet, la transmission du
message évangélique est, au sens étymologique du mot, une tradi-
tion. Elle exige au cours des siécles une continuité dans la vigilance
spirituelle sans laquelle ’Ame se laisse distraire et échappe au sens de
la souveraineté divine. Elle veut une constante confrontation théo-
logique avec les empi¢tements légalistes et institutionnels. Cette
vigilance, cette confrontation comportent, pour le message évangé-
lique, une sorte d’étirement au long des siecles : étirement en arriere,
de saint Paul & Moise et 3 Abraham, en passant par Job, par Esaie,
par Amos ; étirement en avant, de saint Paul a Luther, a Kierkegaard,
a Karl Barth. Prolongement linéaire d’une révélation certes amincie
mais inébranlablement solide, parce que réduite a son essence méme.

En outre, on peut évoquer ici — sans forcer le paradoxe — un
allongement en profondeur. Le message évangélique central offre
a la méditation des possibilités inépuisables. On lui appliquerait
aisément une devise parallele a celle qui régit la morale de la grice,
Ama et fac quod vis : Si tu aimes le Dieu qui t’aime, tu peux faire ce
que tu veux, sans risque de t’égarer dans aucune immoralité. On dira
parallélement, sur le plan de la dogmatique, Crede et puta quod vis :
Si tu crois au Dieu qui donne la foi, ta pensée connaitra une liberté
sans limite. Tu pourras restreindre ’étude du mystere chrétien au
plan psychologique le plus simple, celui de la parabole du Fils pro-
digue, par exemple. Mais tu seras porté aussi a en méditer ’expres-
sion apostolique — dans les épitres de saint Paul surtout — et,
ultérieurement, dans celle que lui offrent les grands symboles tra-
ditionnels. é’est, en vérité, toute la vaste étendue du credo cecu-
ménique, avec tant de varlantes offertes par les virtuoses de la
théologie, qui s’ouvrira devant ta pensée.



186 MAURICE NEESER

On parle beaucoup, de nos jours, d’une fatigue, d’une usure de
ce langage. Il serait devenu inaccessible a la plupart des hommes
de notre temps. Il faudrait lui substituer, non pas méme les sim-
plifications du christianisme libéral, mais des formules toutes nou-
velles. Essaiera-t-on de créer une prédication, une liturgie a laide
du vocabulaire et de la syntaxe existentialistes, si parfaitement
révolutionnaires dans leurs manifestations extrémes que I’honnéte
homme n’y a pas accés ! Je ne crois pas que ce soit possible. Je
doute que ce soit désirable. L’ébranlement des 4mes, a notre époque,
n’est pas tel que homme ne soit plus ’homme de toujours. Et il
impdrte de résister au désespoir, ou a l'illuminisme « atomique » qui
prétendrait briser avec toute tradition. Les contemporains de saint
"Paul déja, Juifs ou Grecs, taxaient son message de folie. Ce n’en est
pas moins sous sa forme la plus paradoxale que I’Evangile a fondé
IEglise et qu’il en a alimenté jusqu’a nos jours la vie profonde.
On parle trop, actuellement, de la prétendue nécessité de traduire en
langue moderne ’étrange parole apostolique. Un tenace effort, dans
Paction missionnaire, pour lui trouver, dans chaque milieu, des
analogies tirées de ce milieu, certes ! Mais seules valables seront les
analogies qui, bientdt, rameéneront au message lui-méme. Si ce sont
des hommes au large cceur qui le présentent, des hommes sans par-
tage, tout entiers voués a la charité du Christ, le langage séculaire
sera compris. Sur quoi, et s’agissant des 4mes conquises, c’est a une
attitude de contemplation qu’il faut désormais convier. Voici la
possibilité nouvelle, qui est ancienne : observer devant le Message
Pattitude de Marie de Béthanie, ou celle de la pécheresse chez Simon
le pharisien ; celle des mystiques ; celle de 'orthodoxie grecque. A
certains moments, qui furent sans doute les meilleurs, ce fut déja
celle de P’Eglise apostolique. C’est celle de saint Paul & ’heure du
ravissement (II Cor. xim). Et quelque chose — une tranquille et
paisible lumiére, un accent d’éternité — en passe dans des textes
(ex.: Phil. 1, 5-11 ; Eph. 111, 14-21 ; Apoc. 1v-v, passim) ol les plus
récentes recherches critiques voient moins des exposés du dogme
que des theémes liturgiques. Quant a saint Jean, celui de I’Apoca-
lypse, c’est en des visions seules qu’il adore ce qui, ailleurs hélas ! est
devenu l’infaillible formule dogmatique.

Quant a Pactualisation de la parole ainsi transmise, la pensée
protestante est d’une netteté parfaite. Elle implique la claire
connaissance de la thése des deux vocations et du vrai réle du



LA TRADITION DOCTRINALE PROTESTANTE 187

témoignage du Saint-Esprit. C’est ’élément méme du catéchisme des
réformateurs que la distinction entre la vocation dite générale, ou
externe, et la vocation dite spéciale, ou interne (Institution chré-
tienne 111, XXIV, 12). La vocation générale, c’est Pappel adressé a
tous par la prédication. Elle est dite externe en ce que, 4 ce premier
stade de I’ceuvre missionnaire, elle ne fait qu’effleurer ’dme de ceux
qui entendent. La vocation interne, c’est le méme appel, mais dans
les cas ol il pénetre le cceur. Elle est alors appelée spéciale parce
qu’il s’agit de cas particuliers. Calvin estime cette doctrine illustrée
par Pexpérience quotidienne: « Nous en avons, dit-il, P'expérience
journellement... Il y aura cent hommes qui escouteront un méme
sermon : vingt le recevront en obéissance de foy, les autres ou n’en
tiendront conte (sic), ou s’en moqueront» (Inst. III, XXIV, 12).
C’était déja ’expérience de I’Eglise apostolique. Le cas de Lydie, la
marchande de pourpre (Actes xvI, 12-15) est a cet égard typique.

L’agent de la vocation interne, c’est le Saint-Esprit. Le « témoi-
gnage intérieur du Saint-Esprit» n’est pas du tout destiné, dansla
pensée biblique, a conférer au chrétien l’infaillibilité dogmatique
individuelle. Les théopneustes I’ont cru et ont propagé cette erreur ;
si bien que, au dehors, on en a fait trés souvent la vérité protes-
tante 0, Mais c’est bien une erreur. La vraie fonction du témoignage,
c’est de souligner dans le cceur de celui que touche le message évan-
gélique, la portée pratique de ce dernier ; de lui donner la force de
conviction, de sorte qu’il ne demeure pas pour lui lettre morte, mais
qu’en lui il prenne vie @. Influence souveraine et souverainement

(") L’anglican Richardson voit dans ce « témoin intérieur au cceur du croyant »
un «interpréte infaillible ». C’est & ses yeux I'idée protestante, qu’il estime analogue
a Iidée que se font les catholiques romains du magistére papal (S. E. U., p. 153).
Voir aussi Mgr PRUNEL, ouw. cit., t. I1, 2° legon.

() On trouve chez Calvin aussi la conception du « témoignage» qui est i la
base de la théopneustie : le Saint-Esprit ne se bornerait pas a2 donner 4 un homme
'assurance de son élection ; il affirmerait 4 I'élu que Ecriture est Inspirée dans sa
lettre méme. C'est par la que le réformateur est largement responsable du dogma-
tisme qui caractérise un certain protestantisme. L’enseignement de Karl Barth, en
I'un de ses aspects du moins, a donné & cette thése, de nos jours, un regrettable
regain de force (voir Institution 1, VII ; Karl BaArTH, Dogmatiik, § 19, 6). Mais, dans
cet étonnant génie qui anime Calvin, il y a place encore, et en dépit de la contradic-
tion, pour une notion plus religieuse et plus biblique. Voir Iast. I1I, XXIV, 1-2.
Par le témoignage intérieur du Saint-Esprit, « Dieu enseigne ses eslus avec efficace » ;
« Il fait que la doctrine soit enracinée en leurs coeurs » Quelle doctrine ? Le message
central de I'Evangile, résumé dans celui de I'«adoption» Un texte trés complet
quant 3 I'attitude du réformateur devant 'ensemble de ce probléme : « Comme ainsi



188 ‘ MAURICE NEESER

libre, agissant sans aucune acception de mérite. Comment le sens
du mérite pointerait-il en ce péager prosterné, en cette pécheresse
abimée dans ses larmes, en ce disciple qui vient de renier son Maitre,
en ce persécuteur terrassé ? Le témoignage intérieur du Saint-Esprit
fait de ’homme qu’il touche vraiment non pas un pape au petit pied,
non pas un pseudo-dogmaticien soi-disant infaillible et d’autant plus
borné, mais un trés humble enfant de la famille de Dieu. Tel est le
vrai sens des passages devenus classiques a cet égard :

«L’Esprit lui-méme rend témoignage a notre esprit que nous
sommes enfants de Dieu» (Rom. viii, 16).

« Nous connaissons qu’il demeure en nous par PEsprit qu’il nous
a donné» (I Jean 111, 24).

« Nous connaissons que nous demeurons en lui, et qu’il demeure
en nous, en ce qu’il nous a donné son Esprit» (I Jean 1v, 13). Telle
est la portée profonde de Pexpérience chrétienne. Tel en est le rap-
port réel avec la vivante tradition doctrinale.

*
* *

L’impogtance de cette tradition ?

La constater réelle, c’est répondre au reproche de celui ou de
celle qui prétend ne trouver dans le protestantisme qu’un livre.
Elle manifeste la présence méme du Christ dans I’Eglise. Dans I’Ame
du croyant sans doute, et d’abord, mais aussi (soulignons le pronom
nous dans les passages qui préceédent) dans la communauté elle-méme.

Avec Pexpérience ecclésiale a laquelle elle est intimement
lide, il se pourrait en outre — mais ceci est une autre affaire, dans
laquelle nous n’entrons pas ici — qu’elle offrit a la pensée protes-
tante, pour la définition de cette Eglise, des ressources dignes de
considération.

Maurice NEESER.

soit que le Seigneur, en eslisant les siens, les ait adoptez pour ses enfants — par
un décret éternel — nous voyons toutesfois qu'ils ne viennent point en la possession
d’un si grand bien, sinon quand il les appelle — vocation externe — et qu’estans
appelez, ils ont desja — vocation interne — quelque jouissance de leur election.
Pour laquelle cause sainct Paul appelle Pesprit qu’ils recoivent I'Esprit d’adoption »
(Rom. vi, 15). Plus loin, a propos de I Jeanim, 24: «La vocation intérieure est
un gage qui ne peut mentir. A quoi se rapporte le dire de sainct Jean. Nous con-
naissons que nous sommes ses enfants par 'Esprit qu’il nous a donné. »



	La vivante tradition doctrinale selon la foi protestante

