Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1949)

Heft: 152

Artikel: La typologie de I'ancien testament chez Saint Paul
Autor: Amsler, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380510

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA TYPOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT
CHEZ SAINT PAUL

La présence des documents de la religion juive dans le canon
scripturaire de ’Eglise chrétienne pose une perpétuelle question de
méthode au prédicateur qui a pour tiche de proclamer toute la Parole
de Dieu: si ces vieux textes font encore partie de la Bible, c’est
qu’ils ont aujourd’hui quelque chose a dire ; comment s’y prendre -
pour entendre et faire entendre le message actuel qu’ils contiennent ?

Pour la doctrine réformée traditionnelle, le Saint-Esprit seul peut
vivifier le texte scripturaire et en faire pour le croyant une Parole
de Dieu actuelle et vivante. Est-ce a dire que nous soyons prisonniers
d’un complet subjectivisme herméneutique et qu’il nous faille aban-
donner d’emblée toute recherche d’une méthode qui nous aide a
ouir cette Parole de Dieu ! Nous ne le pensons pas, car le Saint-
Esprit est une réalité objective, recue dans la foi certes mais qui
ne dépend pas d’elle; et s’il participe de la souveraine liberté de
Dieu, pas plus que le Pére, il n’agit d’une manire désordonnée. Si
donc Pillumination spirituelle d’un texte est toujours un mystere
devant lequel nous restons confondus, il demeure que ’herméneu-
tique a pour tidche de tout mettre en ceuvre pour essayer de discer-
ner un aspect ou un élément de ce phénomene.

C’est sur ce point précis que nous voudrions interroger 'un des
auteurs du Nouveau Testament, faute de pouvoir le faire de tous .

(") La bibliographie sur I'herméneutique du Nouveau Testament est abondante.
Voici les ouvrages récents les plus importants sur 'herméneutique paulinienne:
A. von Harwnack, Das 4. T. in den paulinischen Briefen und in den paulinischen
Gemeinden, Sitz. der pr. Ak. der Wiss. XII, Berlin 1928, p. 124-141. O. MicHEL,
Paulus und seine Bibel, Giitersloh, 1929 (qui résume et critique les études anté-

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXVII (N° 152, 1949) 8



114 SAMUEL AMSLER

L’on a assez souvent souligné le caractére peu scientifique et démodé
de P'exégese de ’apdtre Paul pour que nous n’ayons pas a le démon-
trer ici. Ce qui nous importe, c’est de saisir derriere les développe-
ments exégétiques pauliniens 'un des principes auxquels obéissait
Papétre lorsqu’il lisait les Ecritures et les expliquait a ses commu-
nautés, nous voulons dire le principe typologique ou préfiguratif qui
fut d’ailleurs, tout au travers des si¢cles, une constante de la prédi-
cation chrétienne de ’Ancien Testament. On nous dira que si ses
applications sont démodées, le principe I’est aussi et ne mérite pas
qu’on s’y arréte. Nous pensons au contraire que notre devoir est
d’étudier ce principe avec soin afin de chercher s’il est capable
d’applications nouvelles.
* * *

Parmi tous les textes pauliniens qui alleguent I’Ecriture par
allusion, citation ou rappel narratif, il est difficile de distinguer
d’emblée ceux qui présentent une interprétation typologique de
IAncien Testament. En effet, nulle part Papbtre ne donne de cette
méthode une définition explicite ni ne la décrit. Il ne connait méme
pas le terme technique de #ypologie qui date trés probablement de
la scolastique médiévale. Tout au plus rencontre-t-on dans ses
épitres quelques termes techniques de la typologie :

Le plus frappant d’entre eux est « TOMOg» qui apparait dans
Rom. v, 14 : «’Adap, 0¢ éomt TOmMoOg TOO péNNovtog [XpiaTold]», et
dans I Cor. x, auv.6: «tadta d¢ TOMOL UV EYevAONTAVY, et adver-
bialement au v. 1T : ¢ TadTa d¢ TUMKWG CUVERaIVEV ékeilvoig ». Dérivé
soit du verbe « Tumow » ® (modeler, marquer d’une empreinte), soit
du verbe « TUmTW » @ (frapper, battre), ce terme désigne originelle-

rieures). J. BONSIRVEN, Exégése rabbinique et exégése paulinienne, Parls 193q.
L. GoererT, Typos, die typologische Deutung des A.T. im Neuen, Giitersloh, 1939.
Ch. MassoN, Le Christ Fésus et ' A. T. selon saint Paul, Cahiers de la Faculté de
théologie de I'Université de Lausanne IX, 1941. Pour une bibliographie plus com-
pléte, cf. S. AMSLER, La typologie de I'A. T. chez saint Paul, Essal d’herméneutique
chrétienne de I’A.T., Thése de licence en théologie présentée 4 la Faculté de théologie
de 'Eglise évangélique libre du Canton de Vaud, Lausanne 1949 (en dactylogra-
phie), dont ces pages présentent les principaux résultats.

(") Ainsi en jugent C. ALEXANDRE, Dictionnaire grec-frangais, 21° éd., Paris,
1go1, et surtout BLUMENTHAL, Typos und Paradeigma, Hermes, Zeitschrift fir
klassische Philologie, Berlin, 1928, p. 391-414.

(*) Ainsi pour CREMER et KO6GEL, Bibl.-theol. Wirterbuch der neutest. Grazmtdt,
10° éd., 1915, et BAUER, Griech.-Deut. Worterbuch zu den Schriften des N. T., 3° éd.,
1939, et de nombreux exégétes.



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 11§

ment Pempreinte ou la marque d’un coup (cf. Jean xx, 25). D’une
‘part, « TOMog » contient donc une idée de dépendance formelle trés
concréte : Iobjet qui recoit empreinte dépend de l’objet qui lui
donne sa forme par modelage, pression ou frappe ; de 13 une premiére
série de sens dérivés : le sceau, la monnaie, le caractére d’écriture
(cf. II Cor. 111, 7), la statue (cf. Actes vir, 43) et plus abstraitement
la copie (cf. Barn. x1x, 7) ou méme I’esquisse approximative (Actes
xx111, 25). D’autre part, « TOmog» contient une idée de valeur nor-
mative, car le propre de Pempreinte est de servir a la reproduction
exacte de l'original ; de la une seconde série de sens dérivés: le
prototype, I’échantillon, et plus usuellement l’exemple a imiter
(I Thess. 1, 7, IT Thess. 111, 9, Phil. 111, 17, I Tim. 1v, 12, Tite 11, 7,
I Pierre v, 3), le modele a copier (Actes vi1, 44 et Héb. vii, ), ou
méme la forme (Rom. vi, 17 ; Barn. vi, 11 ; cf. « Omotnmwaig » I Tim.
1, 16, II Tim. 1, 13). L’épitre aux Hébreux, document typologique
par excellence au sein du Nouveau Testament, n’emploie ce terme
qu’une fois (v, 5) dans une citation d’Ex. xxv, 40 ou « TUMOG»
traduit ’hébreu « NYJ2M » (le modele a reproduire) (cf. Actes vir, 44,
Héb. 1x, 24). Quant 4 la premitre épitre de Pierre, elle déclare
(11, 21) que le baptéme est « Gvritunov» de la délivrance de Noé
hors des eaux du déluge ; elle établit ainsi la réciproque des textes
pauliniens ol « TUTOG » caractérise les réalités de ’ancienne alliance
par rapport a celles de la nouvelle.

Saint Paul est donc le premier @, et aussi le seul dans le Nou-
veau Testament, a utiliser « TOTOG » pour désigner des personnages
ou des faits de P’ancienne alliance préfigurant ceux de la nouvelle
alliance. Ce sens spécial n’est pas nouveau ; comme nous allons le’
voir, il unit les deux idées de dépendance et de norme qu’évoque
ce terme.

En Col 11, 17 (cf. Héb. v, 5, x, 1), Paul utilise un terme plus
imagé mais tout aussi significatif : les ordonnances rituelles de la
Loi sont « okia » des réalités (« oWpa ») qui devaient s’accomplir en
Christ. Cette affirmation met surtout en évidence le caracteére second
et provisoire des réalités de ’ancienne alliance.

(*) Philon en fait un usage métaphysique et non historique : il désigne par
« TUTTOG » les réalités terrestres en opposition au monde céleste des « dpXéTuma » ou
des «mapadeiyparar. Quant aux termes rabbiniques « 3D » et « MN», ils cor-
respondent plutét a « onueiov» qu’a « TUmOQ . T



116 SAMUEL AMSLER

Notons enfin ’expression, bien connue du grec classique et du
judaisme hellénistique, mais unique dans tout le Nouveau Testa-
ment, qui caractérise ’histoire d’Agar et de Sara d’«dMnyopovpeva »:
de récit allégorique (Gal. 1v, 24). A serrer le texte de prés, l’on
découvre pourtant qu’il n’y a pas de différence fondamentale entre
ce fameux passage « allégorique» et les textes ol se rencontre le
terme « TUTTOG », si ce n’est que le raisonnement est ici plus explici-
tement développé qu’ailleurs et qu’il est fondé sur une correspon-
dance de nom (v. 25 ¢) d’ailleurs fort discutée ®.

Le caractére occasionnel et asystématique de la terminologie
paulinienne, qui emploie tant6t un terme, tant6t un autre, et qui
n’a pas de termes exclusivement techniques, nous conduit & attacher
une importance décisive a I’idée que ces termes expriment et non
aux termes eux-mémes: par « TUTTOG», « OKLQ », « GANITOPOUUEVA »,
comme D’épitre aux Hébreux par « Umoderyuo» (v, 5, 1x, 23) et
« mapaBoli » (I1x, 9, X1, 19), saint Paul affirme que certaines réalités
de Pancienne alliance n’ont pas leur valeur en elles-mémes, qu’elles
ne sont pas absolues, mais relatives 4 autre chose, secondes, méme
si dans le temps elles sont antérieures aux réalités qu’elles préfigurent.
Tous les textes sont typologiques qui utilisent, d’une maniére expli-
cite ou seulement implicite, 1’idée d’une relation étroite et providen-
tielle entre les réalités de I’ancienne alliance rapportées dans I’Ecri-
ture et celles de la nouvelle alliance dont ’ap6tre parle dans ses
épitres. Or, chez Paul, cette notion fondamentale se retrouve plus
souvent qu’il ne le semble au premier abord :

I Cor. xv, 44 b-49 présente le premier Adam comme type du
Christ qui est le dernier Adam ; Rom v, 12-21 et I Cor. xv, 20-22
établissent une relation typologique semblable entre Adam qui
entraine toute la premiére humanité dans le péché et dans la mort
et Christ qui entraine toute la nouvelle humanité dans la grice et
dans la vie. Eph. v, 22-33 rapporte typologiquement a la communion
du Christ et de ’Eglise ce que I’Ecriture dit de la communion con-
jugale d’Adam et d’Eve. En vertu de la relation typologique Adam-
Christ, d’autres passages décrivent typologiquement les chrétiens
comme une nouvelle humanité : I Cor. v, 17, Gal. v1, 15 : « nouvelle
créature » ; Col. 111, 10, Eph. 1v, 24 : « homme nouveau... a ’image
du Créateur » ; cf. encore II Cor. 1v, 6, Rom. vi, 4, etc.

(*) Cf. notre étude spéciale de ce texte, op. cit. p. 73 ss.



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 117

Gal. 111, 6-29 et Rom 1v, 1-25 expriment par I'image de la filialité
(« TpomdTwp », « viol» ou « oméppa ) la relation qui, par Christ, lie
Abraham et les croyants; dans les formes de I’allégorése, Gal. 1v,
21-31 développe la méme idée, afin de démontrer la relation qui
lie les événements historiques de I’ancienne alliance a ceux qui se
déroulent actuellement dans ’Eglise. Rom 1x, 6-11 voit en Ismaél
la préfigure des Juifs, en Isaac la préfigure des chrétiens. Et de
méme qu’Adam entraine derricre lul une premiere humanité, type
de la nouvelle humanité, Abraham engendre un premier peuple de
Dieu, type du peuple de Dieu de la nouvelle alliance ; de Ia les pas-
sages qui décrivent ’Eglise comme le nouvel Israél: Rom. 1x, 6:
« Israél » ; Gal. vi, 16 : « Israél de Dieu»; et surtout I Cor. x, 1-13
qui présente un parallele explicitement typologique entre Israél au
désert et I’Eglise des derniers temps . Cf. encore la valeur typo-
logique des mots « éxkkAnoio » et « \adg » rapportés par Paul d’Israél
a PEglise : Rom. xv, 10, 1%, 25 5., I Cor. x, 7, x1V, 21, etc...

Une derni¢re série de textes s’attache a la personne de Moise
pour le présenter, lui le Libérateur (I Cor. x, 2) et le Médiateur
(II Cor. 111, 7, 13) comme le type du Christ, et les institutions légales
et culturelles accordées par son entremise comme les types des grices
accordées par Christ (IT Cor. 111, 7-18, Col. 11, 17) : la circoncision
est type du baptéme (Col. 11, 11 s., Rom. 11, 29, Phil. 111, 3) ; le Temple
est accompli en Christ (Col. 1, 19, 11, 9, Eph. 1, 23) ou dans I’Eglise
(I Cor. 1, 16, II Cor. vi, 16, Eph. 11, 20-22 ; cf. I Cor. vi, 19) ; de
méme le sacrifice (Rom. 111, 25, Eph. v, 2, Phil. 11, 17 ; Rom. xmn, 1,
XV, 16), et plus particulierement le sacrifice de la Paque (I Cor. v, 7).

Les thémes de la typologie paulinienne sont ordonnés selon
ces trois lignes qui convergent en Christ et se prolongent dans I’'Eglise :
la ligne d’Adam & Christ, celle d’Abraham & Christ, celle de Moise
a Christ. En effet, ils expriment toujours quelque chose de la réalité
qu’incarnent précisément le Christ, ’Eglise et les chrétiens: la rela-
tion qui lie les hommes et Dieu, objet central de ’Evangile. Adam,
la création et le péché, Abraham et la foi, Moise et I’obéissance a
Pordre de Dieu, chacun dans la situation que Dieu lui a assignée
dans le cours de 'histoire du salut, expriment une étape du rapport
de Dieu avec les hommes et des hommes avec Dieu, rapport qui

(*) Pour une étude particuli¢re de ce texte important, cf. notre thése op. ciz.

p- 93-136.



118 SAMUEL AMSLER

devait étre révélé et établi en Jésus-Christ pour son Eglise, et qui
doit étre pleinement réalisé¢ au dernier jour dans le Royaume.

*
* *

Si, avec saint Paul, nous appelons « types » les réalités préfigura-
trices de D’ancienne alliance et, par conséquent, «antitypes» les
réalités préfigurées de la nouvelle alliance, la relation typologique
établie ’apbtre peut s’exprimer ainsi :

Sur le plan de la providence divine, certaines réalités de I’ancienne
alliance portent l'empreinte des réalités eschatologiques salutaires.
Réciproquement : sur le plan de la connaissance humaine, ces réalités
de Vancienne alliance mettent en lumitre un aspect des réalités
eschatologiques.

Précisons les différents caracteres de cette double relation :

A. Ce n’est pas 'exégete chrétien qui forge les types, ni méme
Phistoriographe sacré qui a donné artificiellement 4 certains faits
une signification typologique ; ce sont les faits eux-mémes, tels
qu’ils se sont historiquement déroulés et tels qu’ils nous sont rappor-
tés dans I’Ecriture, qui correspondent aux réalités eschatologiques
(I Cor. x, 11 a). Cette correspondance est 1’ceuvre providentielle
de Dieu lui-méme, qui, en vue du salut final, a suscité certains
hommes, dirigé I’histoire d’un peuple particulier, établi en son sein
certaines institutions, prononcé certaines paroles, dont le propre
est d’étre des « types» portant historiquement et concrétement la
marque des antitypes eschatologiques.

Si Dieu a agl de cette manitre, ce n’est pas seulement pour sou-
mettre le déroulement de I'histoire a2 d’immuables principes. Dans
ce cas, ce que les types nous apprendraient des antitypes serait .
encore ’ceuvre plus ou moins artificielle du typologiste ! Paul, au
contraire, reléve avec énergie qu’en établissant des types et en les
consignant dans I’Ecriture, Dieu avait lui-méme en vue le Christ et
les chrétiens (Rom 1v, 11, 24, Gal. 111, 8, I Cor. x, 6, 11). Aussi la
lumiere qui rejaillit des types sur les antitypes n’est-elle pas I’inven-
tion de I’exégete ou de I’écrivain biblique, ni méme la conséquence
indirecte de ’ceuvre préfiguratrice de Dieu, mais le but trés précis
que Dieu assignait a ces événements. Ceux-ci ne sont types qu’afin
de révéler aux chrétiens certains aspects du salut que Dieu devait
leur accorder en Christ.

Ainsi donc la relation du type et de P’antitype est fondée dans
le dessein de Dieu. C’est une relation « théologique ».



TYPOLOGIE DE L’4. T. CHEZ SAINT PAUL 119

B. Si Paul est convaincu du caractére transcendant de la préfi-
guration contenue dans les types, il n’en sauvegarde pas moins leur
caractere authentiquement historique. Si dans Col 11, 17, il appelle
« o106 » les institutions légales, ce n’est en tout cas pas pour en
nier Phistoricité. Et méme dans des passages comme Gal. 1v, 21-31,
IT Cor. 11, 7-18 ou Eph. v, 31, son interprétation de ’Ancien Testa-
ment est fidele, sur ce point, a la tradition rabbinique qui ne nourris-
sait pas le moindre doute sur Ihistoricité rigoureuse des narrations
bibliques.

D’autre part, les antitypes préfigurés revétent aussi chez Paul
un caracteére d’historicité trés net et ne sont jamais relégués dans
le monde des vérités abstraites et générales : ’élection du nouveau
peuple qu’est I’Eglise est une réalité aussi historique que 1’élection
d’Israél (Gal. vi, 16). Méme dans Gal. 1v, 21-31, les antitypes ne
sont pas des idées abstraites : alliance de la Loi et alliance de la
grice, mais les deux peuples qui coexistent actuellement sur le plan
de I’histoire : les Juifs et les chrétiens, et dont les premiers persécutent
trés concrétement les seconds (cf. Rom. 1x, 6-13). L’on ne voit pas
en outre comment la typologie de Paul aurait pu faire de la croix
une idée symbolisée par le rite de la Padque (I Cor. v, 7) ou par le
sacrifice 1évitique (Rom. 111, 25, Eph. v, 2), puisque partout dans
les épitres la croix apparait au contraire comme I’événement histo-
rique et concret par excellence. Méme la résurrection finale des
corps est, pour la pensée paulinienne, un événement qui fait partie
de I’histoire au méme titre que la création d’Adam (I Cor. xv, 48 s.).

Pour saint Paul, la relation qui lie les types aux antitypes n’est
donc pas celle que Dieu aurait établie entre-le visible et I’invisible,
entre le temporel et Péternel, entre les réalités terrestres passageres
et les réalités célestes immuables, ol les premiéres serviraient de
« symboles » aux secondes. C’est en cela que la typologie de saint
Paul se distingue du symbolisme (au sens restrictif de ce terme)
ou le fait conduit a une idée ou 4 une vérité générale. Chez saint Paul,
la typologie ne quitte pas le plan strictement historique de la Révé-
lation, et ’on ne saurait dire, sans la confondre précisément avec

le symbolisme atemporel, qu’elle « fait sauter le cadre historique de
la Parole de Dieu» (@,

(") Ed. BurNiER, Bible et Théologie, p. 244. Clest A juste titre que ces pages
s’en prennent aux «typologistes» modernes qui confondent fréquemment typo-
logie et symbolisme. Mais I'on ne saurait condamner une méthode pour les abus
qu'on en fait!



120 SAMUEL AMSLER

Ce caractere distingue aussi Paul de Philon : au contraire de la
typologie métaphysique philonienne pour qui le monde des types
terrestres coexiste au monde des archétypes célestes, la typologie
paulinienne met en évidence une relation chronologique qui, dans
Phistoire du salut, lie les événements, les personnages et les institu-
tions de ’ancienne alliance a ceux de la nouvelle (cf. les expressions :
« TOmog ToU péNovtog» Rom. v, 14, et «oxid TAOV MEANOVTWY »
Col. 11, 17). En effet, pour Paul, les types de I’ancienne alliance
sont maintenant abolis en tant qu’institutions salutaires et remplacés
par les antitypes de la nouvelle alliance @ ; et si 'incarnation a
inauguré la nouvelle création en sorte que celle-ci coexiste actuelle-
ment a la premiére création, cette coexistence méme est historique
et non métaphysique, puisque ’on sait avec quelle assurance ’ap6tre
a affirmé qu’elle tendait a sa fin imminente.

Pour Paul, la dépendance des types a I’égard des antitypes
n’exprime donc pas la participation métaphysique des premiers aux
seconds, mais I’anticipation historique des seconds par les premiers.
A leur tour, les types ne sont pas seulement les « figures » des anti-
types ; ils en sont les « pré-figures » 2 : la relation typologique est
une relation bistorique ou temporelle.

C. Pour Paul, le dénouement en fonction duquel Dieu a ordonné
toute T’histoire, c’est ’apparition historique de Christ: c’est elle
qui amene a son accomplissement parfait la relation de Dieu avec les
hommes. Jésus-Christ est donc I’antitype par excellence, ’événement
historique capital dont dépendent, par anticipation, tous les types
de Pancienne alliance.

Cependant, s§’il est vrai que toutes les relations typologiques
relevées par Paul @ se rapportent a la personne du Christ (Adam :
Rom. v, 14, I Cor. xv, 45 ss. ; Moise : I Cor. x, 2 ; le Temple : Col. 1,
19 ; la PAque : I Cor. v, 7 ; le sacrifice : Rom. 11, 25 ; etc...), ce serait
négliger une importante partie des textes que de limiter la typologie
de Paul au domaine de la christologie. Au contraire, celle-ci ne

() L’épitre aux Hébreux ne laisse pas non plus de doute sur ce point, aussi
sa typologie, toute métaphysique qu’elle paraisse, n’en est pas moins temporelle.

(?) Cf. STAurFER, Theologie des N.T., p. 255, note 248 : « Nicht zeitlose Vor-
bilder, sondern geschichtliche Vorzeichen. »

(3) Ceci est encore plus vrai de la typologie johannique: cf. par exemple, la
manne, dans Jean vi, 31 ss., 49 ss.



TYPOLOGIE DE L’A. T. CHEZ SAINT PAUL 121

s’arréte jamais a la personne de Jésus-Christ et porte toujours,
au dela de lui, sur les diverses réalités de la nouvelle alliance: I’Eglise
(Gal. v1, 16; I Cor. 11, 16), les sacrements (I Cor. x, 2 ss. ; Col. 11,
11 s.; Rom. 11, 29 ; Phil. 111, 3), le culte de ’Eglise (Rom. xi1, 1),
le don de la justice aux croyants (Rom. v, 17s.; Rom. 1v, 23 s. et
Gal. 1v, 28 s.), le devoir de la sanctification (I Cor. x, 6 ss.; I Cor.
v, 8 5.), la vie nouvelle du chrétien (Rom. vi, 4 ss. ; II Cor. v, 17;
Gal. vi, 15; Col. m1, 10; Eph. 1v, 24), la résurrection finale et la
nouvelle création (I Cor. xv, 20s., 49 ; Rom. viIi, 19 ss.). Pourtant,
pas plus que les types de Pancienne alliance, les antitypes ne sont
n’importe quel élément de la nouvelle économie. Seuls sont antitypes
les réalités (et non les idées dogmatiques!) qui dépendent étroite-
ment du Christ, expriment avec lui la nouvelle relation de Dieu avec
les hommes, et s’ordonnent par lui dans la dernitre partie de I’his-
toire du salut.

La fameuse exégese du « oméppo ABpadu » (Gal. 111, 16) est préci-
sément destinée 4 affirmer que ’Eglise n’est « descendance d’Abra-
ham » (v. 29) que parce que Christ, son Chef, I’a été avant elle (v. 16).
De méme, si les Juifs actuels sont préfigurés par Israél (Gal. 1v,
28 ss. ; Rom. 1x, 8) et Esaii (Rom. 1x, 11 ss.), ce n’est pas en vertu
de leur ascendance naturelle (tout le monde sait, en effet, que les
Juifs descendent de Sara et non d’Agar), mais seulement parce que
Paul les envisage par rapport au Christ qu’ils ont rejeté, en sorte
qu’ils sont eux aussi fils de I’esclave, exclus de la promesse. C’est
aussi parce qu’elle est le corps de Christ qui est le temple de Dieu
(Col. 1, 19, 11, g ; Eph. 1, 24), que PEglise est le nouveau Temple
du Dieu vivant (I Cor. mr, 16, II Cor. vi, 16; Eph. 11, 20-22)
et qu’a son tour chaque chrétien est le temple du Saint-Esprit
(I Cor. vi, 19).

Ces exemples suffisent pour montrer que chez Paul la relation
qui lie le type de I’ancienne alliance et ’antitype de la nouvelle
alliance passe toujours par Fésus-Christ en qui est accomplie I’an-
cienne économie et instituée la nouvelle sur le plan de I’histoire.
La relation typologique est donc christocentrique.

D. De la découle un dernier caractére de la relation typologique
paulinienne qu’il est trés important de souligner : alors que la typo-
logie rabbinique concevait les antitypes comme la reproduction plus
ou moins majorante des événements typiques du passé (création et



122 SAMUEL AMSLER

délivrance nationale), la typologie paulinienne, elle, implique tou-
jours qu’il y a progression décisive du type a antitype :

L’apparition historique du Christ et, avec lui, de tous les antitypes
eschatologiques, fait éclater le cadre de ’espérance juive. Elle convainc
Papétre d’un fait capital : tout en formant avec ’ancienne économie
une seule et méme histoire du salut, I’économie des antitypes posstde
un caractere tout nouveau par rapport a ’économie des types. Aussi
la relation des types aux antitypes s’exprime-t-elle tout a la fois
par des antithéses et par des correspondances :

Les antitheses sont le plus fortement marquées dans les textes
qui mettent en relation typologique Adam, le pécheur, avec Jésus-
Christ, le Juste (Rom. v, 12-21 ; I Cor. xv, 20-22) et Palliance de la
Loi avec ’alliance de la grace (II Cor. m1, 7-18 ; cf. Gal. 1v, 21-31).
Remarquons pourtant que ces antitheses n’infirment pas les corres-
pondances providentielles du type et de ’antitype, bien au contraire :
si Adam est type du Christ, c’est précisément en ce que, pécheur, il
a entrainé tous les hommes dans la condamnation et dans la mort,
comme Christ, le Juste, devait entrainer tous les hommes dans la
justification et dans la vie. De méme, c’est comme alliance de la
lettre que la Loi préfigure la grice qui est alliance de ’Esprit, car
elle conduit a la mort aussi sfirement que la grice conduit a la vie.
La relation du type et de ’antitype est donc formée tout a la fois
d’une correspondance et d’une différence ; ces deux éléments sont
complémentaires, indispensables I'un a l’autre et font partie inté-
grante de la typologie. C’est pourquoi le rapport du type et de
I’antitype n’est pas égalité mais relation progressive (Rom. v, 15 :
« €mEPIOTEVCEY », V. 17 : « mepiaoeiav » ; IT Cor. 111, g : « MEPLOTEVEL 1,
v. 10: « bmepBalhoviong doENg»), et c’est pourquoi aussi le déve-
loppement construit sur cette relation typologique comporte un
raisonnement « a fortiori» (Rom. v, 15 b, II Cor. 111, 9, 11 : « TOAD
uéAov » ; II Cor. 111, 8 : « TG 00X uGANoOvV » O,

La typologie de la premitre et de la seconde création, qui met
en relation le premier et le dernier Adam (I Cor. xv, 44 b-49) montre
aussi que ce n’est pas malgré la différence entre les deux Adam mais
a cause d’elle qu’ils sont correspondants : c’est en tant que «TpWTOG
avlpwmog », « Yuxn IWOa» et ¢ Xoikdg» qu’Adam est le type du
Christ qui, lui, est « mveduo Zwomolouv» et « émOuUpPaVIOg », car

(*) Raisonnement fréquent aussi dans Héb.: 1, 3, vii, 20, vy, 6, 1x, 11, 23.



TYPOLOGIE DE. L’A. T. CHEZ SAINT PAUL 123

c’est comme tel qu’il est aux « Xoikoig» ce que le Christ est aux
« émoupavioig ». Cette différence fondamentale entre le type et
Pantitype correspond a la progression du plan universel de Dieu.

Mais P’accomplissement de I’histoire du salut ne s’exprime pas
toujours dans la suppression du type par l'antitype opposé. La
nouvelle économie vient aussi accomplir positivement I’ancienne. La
typologie s’attache alors surtout a la correspondance positive du
type et de Pantitype. Tels sont les textes qui mettent en relation
Abraham et les croyants (Gal. 111, 6-29, Rom. 1v, 1-25 ; cf. Gal. 1v,
21-31), ou Israél et Eglise (I Cor. x, 1-13, Gal. vi, 16). Mais, méme
dans I Cor. x, la typologie paulinienne n’établit pas une identité
absolue du type et de ’antitype. Ceci impliquerait, en effet, que
dans l’histoire du salut certains événements se reproduiraient tels
quels de I’une a Pautre économie. L’objet de la typologie n’est pas
de mettre types et antitypes sur pied d’égalité, si bien qu’on puisse -
les remplacer les uns par les autres et découvrir déja tous les anti-
types néotestamentaires dans ’Ancien Testament. Non ; la tonalité
des deux économies successives est toute différente. Mais sur cette
ligne ol tout est ordonné par rapport au centre, Papdtre discerne
certaines «résonnances» d’une économie a l’autre, en sorte que
certains thémes mélodiques de la premitre économie sont I’écho
anticipé de ceux de la seconde. Le réle de la typologie est simplement
de discerner ces correspondances entre types et antitypes, corres-
pondances qui comportent toujours des différences, puisque par
définition les types appartiennent a une économie et les antitypes
a Pautre. Suivant le choix du type et selon les besoins de la démons-
tration pratique, le raisonnement typologique souligne tant6t leur
différence, tantdt leur correspondance, mais n’exclut jamais I'une
au profit de Pautre. Types et antitypes correspondent tout en étant
différents, et different tout en étant correspondants : ces deux aspects
sont indissolublement liés et constituent ensemble la relation typo-
logique. .

Comme, dans le plan de Dieu, ’événement typique est destiné a
annoncer prophétiquement ’antitype qui, avec Jésus-Christ, doit lui
succéder dans Thistoire du salut, nous pouvons affirmer que, pour
Paul, la relation typologique est une relation progressive.

Ces quatre caracteres de la relation typologique nous permettent
de définir maintenant la typologie : c’est la méthode herméneutique



124 SAMUEL AMSLER

qui interpréte les différentes réalités dont témoigne I Ancien Testament
(événements, personnes, institutions et paroles prononcées d leur sujet)
comme des faits historiques que Dieu a institués pour qu’tls préfigurent
les réalités futures et nouvelles qui devaient s’accomplir en Jésus-
Christ.

Si cette définition s’appliquait aussi a la typologie que pratiquent
les autres auteurs du Nouveau Testament — la définition néotesta-
mentaire de L. Goppelt semble bien le confirmer 0 — ces quatre
caracteres de la relation typologique seraient pleinement normatifs
et permettraient de mesurer et de juger toute typologie qui se veut
biblique. De toute manié¢re, la définition de la typologie paulinienne
peut utilement servir d’hypothese de travail.

Il importe de caractériser encore la typologie paulinienne en tant
que principe herméneutique ; ce serait, en effet, s’exposer a toutes
sortes d’abus que d’utiliser la définition théorique ci-dessus sans
tenir compte des conditions dans lesquelles elle a été mise en pratique.
Du méme coup apparaitront la vraie valeur et les limites de la
typologie.

La typologie de saint Paul a toujours, comme Pexégese rabbi-
nique, quelque chose de partiel, d’improvisé : c’est selon les circons-
tances et d’apres le but homilétique a atteindre qu’elle met en évidence
la relation qui lie entre eux certains événements de T’histoire du
salut. Elle posseéde ce que, dans P'interprétation des paraboles évan-
géliques, ’on appelle une « pointe », cet élément capital, décisif, en
fonction duquel toute la relation est établie; et comme dans les
paraboles, cette pointe ne consiste pas dans ’exhortation a imiter
(Abraham) ou a ne pas imiter (Israél au désert) les faits et les person-
nages typiques de ’ancienne alliance, mais dans la mise en lumiére
dun aspect particulier du salut qui s’est accompli en Fésus-Christ :
Christ est-il appelé « notre Paque », c’est pour prouver que les chré-
tiens sont « aZupol», et que, par conséquent, ils doivent se purifier
du vieux levain (I Cor. v, 7) ; de méme, si Israél au désert est type
de PEglise, c’est afin d’apprendre aux chrétiens qu’ils sont en chemin,
délivrés par la grice dont ils ont les signes, mais menacés encore

(*) GoepELT, 0p. cit., p. 18.



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 125

par les chutes et par le jugement, qu’ils doivent donc prendre garde
(I Cor. x, 12).

De la découle une régle importante pour linterprétation et
Putilisation des textes typologiques pauliniens: parce que le fait
de P’ancienne alliance n’est type que sous un certain angle, c’est
dépasser largement les intentions de Paul que de tirer, par exemple,
des différents détails du rituel de la Pdque ou du sacrifice 1évitique
des enseignements dogmatiques qu’aucun autre texte ne nous ensei-
gnerait, sous prétexte que Paul a dit : « Christ, notre Paque » (I Cor. v,
7) ou « Christ INaotnprov » (Rom. 111, 25). Il est essentiel de ne jamais
perdre de vue la pointe exhortative de la typologie. On ne saurait trop
insister sur le caractere occasionnel, partiel, « kérygmatique », en un
mot : pratique, de toute interprétation typologique. La typologie
tire de Ecriture des signes qui, par la lumitre qu’ils recoivent de
Christ, éclairent a leur tour le chemin de I’Eglise dans le concret
et ’actuel des questions de sa foi et de son action.

Voici exprimée du méme coup une seconde caractéristique de
cette méthode : elle envisage ’histoire de I’ancienne alliance rétrospec-
tivement, 4 la lumitre de son accomplissement en Christ.

Si c’est Christ qui est le but providentiel mais paradoxal de
Pancienne alliance, seul il en dévoile actuellement la signification
(IT Cor. 11, 14). Aussi, lorsqu’il lit PAncien Testament, saint Paul
interprete-t-il toujours l’histoire du passé en fonction de ce fait
tout récent: le Christ crucifié et ressuscité.

Mais interpréter ’Ancien Testament a partir de Christ, ce n’est
pas le christianiser : saint Paul n’a pas cherché dans I’Ecriture des
faits qui, d’une maniere cachée, contiendraient déja l’incarnation,
la croix et la résurrection. Si sur ce point, le texte le plus explicite
établit que Christ accompagnait les Israélites au désert (I Cor. x, 4 ¢),
il est certain que Paul considere le rocher du désert comme un signe
de la présence active du Christ préexistant qui devait s’incarner lorsque
le temps serait accompli et non comme Pincarnation elle-méme. La
typologie paulinienne ne prétend donc pas que I’Ancien Testament
contient, d’une maniere cachée mais actuellement dévoilée, le récit
des faits de la nouvelle période de ’histoire du salut ; elle se distingue
en cela de ’allégorie médiévale, voire méme de linterprétation
calvinienne qui souligne si audacieusement I’identité substantielle
des deux alliances. Parce qu’il a tres fortement conscience de Paccom-
plissement en Jésus-Christ des promesses divines faites a Israél,



126 SAMUEL AMSLER

Paul n’abolit pas la distinction temporelle entre les deux alliances ;
il place seulement les événements relatés par I’Ecriture dans leur
véritable perspective: la préparation de la venue historique du
Christ, et il affirme qu’ils en sont, chacun a sa maniere, la préfigu-
ration providentielle, sans jamais en faire pour autant des réalités
chrétiennes avant la lettre.

En soulignant fortement qu’entre I’ancienne et la nouvelle
économie s’est produit un fait décisif qui seul révele au croyant
le véritable sens de I’histoire préparatoire, saint Paul nous apprend
qu'en lisant I’Ancien Testament, I’Eglise ne saurait, sans infi-
délité, faire simplement abstraction de ce fait révélateur qui lui
est donné dans la foi, et se replacer dans la perspective de ceux
qui ne ’ont que salué de loin. Elle ne doit faire une lecture ni archéolo-
gique, ni actualisante de I’Ancien Testament, mais chercher, par
PEsprit, a discerner dans les faits de cette histoire résolument passée
mais comprise a la lumiere de Celui qui en est ’accomplissement,
Pavertissement que Dieu veut lul donner aujourd’hui, dans les
derniers temps ou elle vit.

Si le propre de la prophétie biblique n’est pas de prédire
Pavenir mais bien de révéler le sens providentiel des événements
historiques qui se déroulent, I’on peut dire que la typologie est une
interprétation prophétique chrétienne des événements de I'ancienne
alliance.

Mais quelle est I’autorité qui pousse I’apdtre a interpréter pro-
phétiquement les réalités historiques de I’ancienne alliance ? Nous
Pavons déja affirmé a plusieurs reprises : c’est le Saint-Esprit. De
l1a une troisi¢tme caractéristique de la typologie paulinienne, la plus
importante sans aucun doute, et qui, en répondant a la question
que nous posions en commencant, servira de conclusion a cette trop
breve étude : la typologie est une interprétation spirituelle de ’Ancien
Testament.

Chaque fois que saint Paul veut affirmer ’autorité dont il tient,
‘entre autres, son interprétation de PEcriture, c’est a PEsprit qu’il
en appelle, 'opposant a la lettre (I Cor. 111, 12-18) aussi bien qu’a
Pesprit du monde (I Cor. 11, 6-16). Or Esprit, c’est I’Esprit de Dieu,
et aussi ’Esprit de Christ (I Cor. 111, 17 a ; cf. I Pierre 1, 11). L’Esprit
ne saurait donc étre la ou le Christ n’est pas ; et seule est spirituelle
Pinterprétation qui se fonde sur le Christ Jésus, c’est-a-dire sur le
fait que Jésus est ’accomplissement de ’Ancien Testament. Avant



TYPOLOGIE DE I'A. T. CHEZ SAINT PAUL 127

toute autre chose, PEsprit détermine donc le point de vue auquel se
place la typologie pour interpréter ’Ancien Testament.

Est-ce a dire que DPEsprit ouvre dans I’Eglise la porte a
Parbitraire exégétique en autorisant Iexégeéte chrétien a s’échap-
per du «ypdupa» par des procédés dits «spirituels» ? On Pa
souvent cru, et sous prétexte de « spiritualiser », ’on a allégorisé le
texte littéral ou symbolisé les récits «matériels» de 1’Ancien
Testament.

Chez Paul, PEsprit du Christ n’intervient pas dans D'exégese
pour opérer une spiritualisation du sens littéral des textes ou du
sens historique des événements de P’ancienne alliance, comme si le
« Tvedpa » s’ajoutait au « Ypauua » et, en fin de compte, se substituait
a lui. Non; pour autant qu’on puisse le préciser d’une maniére
théorique, le réle du « mvedpa» est de pénétrer, de vivifier (II Cor. 111, 6)
le « ypdupo » pour en faire une parole de Dieu vivante et actuelle
pour le croyant. Des lors, et c’est 14 ce qui distingue fonci¢rement
la typologie de Dallégorie, l’essentiel de cette Parole n’est plus la
lettre écrite dans laquelle il s’agirait de découvrir un sens caché,
mais le contenu objectif qu’elle nous révele de la part de Dieu, les
réalités historiques dont elle témoigne.

La typologie est « spirituelle » en ce qu’elle cherche précisément
a considérer les réalités historiques et concrétes de ’ancienne alliance
selon la destination que Dieu leur a donnée dans le déroulement de
son plan rédempteur. Seul ’Esprit « qui connait les choses de Dieu »
(I Cor. 11, 11) et les révele au croyant dans ’Ecriture, pouvait donner
a Papbtre Paul de discerner le réle typique que les faits de I’Ancien
Testament étaient appelés a jouer dans le dessein de Dieu, et ’auto-
riser a4 porter sur eux un jugement aussi audacieux que celui de
Rom. v, 14 ou de I Cor. x, 6 et 11 : dans sa réalité historique, tel
ou tel fait précis de P’ancienne alliance est un type du salut qui
devait se réaliser en Jésus-Christ.

I1 serait donc faux d’affirmer que I’Esprit livre au croyant une
méthode exégétique « spirituelle » qui viendrait remplacer la philo-
logie ou enquéte historico-critique. A proprement parler, la typologie
n’est pas un principe d’exégése des textes, mais un principe d’inter-
prétation des réalités dont témoignent les textes. Elle n’implique
pas, comme P’allégorie, un dogme particulier de Pinspiration du
texte scripturaire d’ou découlent nécessairement des méthodes
exégétiques spéciales, mais un dogme du gouvernement providentiel



128 SAMUEL AMSLER

de Phistoire biblique rapportée dans la sainte Ecriture, aussi n’est-elle,
en principe, liée 4 aucune méthode exégétique spéciale.

La tiche de linterpréte chrétien de ’Ancien Testament est
d’abord de faire ’exégese exacte du texte ; il doit s’assurer de bien
comprendre la signification du texte. Dans cette enquéte exégétique,
il dispose de méthodes et d’instruments qui ’emportent de loin
en précision sur ceux qu’a utilisés I’apotre. Ce n’est pas I’Esprit
mais les méthodes philologique et historico-critique qui garantissent
la rectitude de cette exégese scientifique. Mais cela fait, il doit deman-
der Yintervention illuminatrice de ’Esprit qui, lui, dévoile la signi-
fication fondamentale de I’histoire dont témoignent les textes scrip-
turaires, attestant, dans chaque cas en particulier, le role d’anti-
cipation et de préparation dont Dieu a revétu telle ou telle réalité
de Phistoire au sein de laquelle devait apparaitre le Christ. Certes,
cette interprétation prophétique des réalités historiques de ’ancienne
alliance dépend de la connaissance qu’en donnent actuellement les
textes ; aussi la typologie présuppose-t-elle Penquéte exégétique la
plus rigoureuse. Mais c’est par I’Esprit qui lui parlait dans le texte
méme de PEcriture que saint Paul a interprété typologiquement
maints récits, personnages ou institutions de l’ancienne alliance.
Qu’il Pait fait, et tous les auteurs du Nouveau Testament comme
lui, n’est pas une raison suffisante pour que nous puissions le faire
a notre tour. C’est éclairé par IEsprit seul, qui vivifie toujours a
nouveau les textes pour le croyant, mais en prenant les régles de
la typologie paulinienne comme critere pour se garder tout a la fois
des fantaisies de I’allégorie et des étroitesses d’un certain historicisme,
que Pinterpréte chrétien actuel doit comprendre et faire comprendre
le témoignage prophétique que Ecriture porte, aujourd’hui encore,
sur les faits passés de I’ancienne alliance. Cette démarche n’est pas
a bien plaire : elle est obéissance concréte a la volonté de Dieu pour
IPEglise des derniers temps.

Aubonne, aofit 1949. Samuel AMSLER.



	La typologie de l'ancien testament chez Saint Paul

