
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 37 (1949)

Heft: 152

Artikel: La typologie de l'ancien testament chez Saint Paul

Autor: Amsler, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA TYPOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT
CHEZ SAINT PAUL

La présence des documents de la religion juive dans le canon
scripturaire de l'Eglise chrétienne pose une perpétuelle question de

méthode au prédicateur qui a pour tâche de proclamer toute la Parole
de Dieu : si ces vieux textes font encore partie de la Bible, c'est

qu'ils ont aujourd'hui quelque chose à dire ; comment s'y prendre

pour entendre et faire entendre le message actuel qu'ils contiennent
Pour la doctrine réformée traditionnelle, le Saint-Esprit seul peut

vivifier le texte scripturaire et en faire pour le croyant une Parole
de Dieu actuelle et vivante. Est-ce à dire que nous soyons prisonniers
d'un complet subjectivisme herméneutique et qu'il nous faille
abandonner d'emblée toute recherche d'une méthode qui nous aide à

ouïr cette Parole de Dieu Nous ne le pensons pas, car le Saint-

Esprit est une réalité objective, reçue dans la foi certes mais qui
ne dépend pas d'elle ; et s'il participe de la souveraine liberté de

Dieu, pas plus que le Père, il n'agit d'une manière désordonnée. Si

donc l'illumination spirituelle d'un texte est toujours un mystère
devant lequel nous restons confondus, il demeure que l'herméneutique

a pour tâche de tout mettre en œuvre pour essayer de discerner

un aspect ou un élément de ce phénomène.
C'est sur ce point précis que nous voudrions interroger l'un des

auteurs du Nouveau Testament, faute de pouvoir le faire de tous W.

La bibliographie sur l'herméneutique du Nouveau Testament est abondante.
Voici les ouvrages récents les plus importants sur l'herméneutique paulinienne :

A. von Harnack, Das A. T. in len paulinischen Briefen uni in ien paulinischen
Gemeinien, Sitz, der pr. Ak. der Wiss. XII, Berlin 1928, p. 124-141. O. Michel,
Paulus uni seine Bibel, Gütersloh, 1929 (qui résume et critique les études anté-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXVII (n° 152, I949) 8



114 SAMUEL AMSLER

L'on a assez souvent souligné le caractère peu scientifique et démodé
de l'exégèse de l'apôtre Paul pour que nous n'ayons pas à le démontrer

ici. Ce qui nous importe, c'est de saisir derrière les développements

exégétiques pauliniens l'un des principes auxquels obéissait

l'apôtre lorsqu'il lisait les Ecritures et les expliquait à ses communautés,

nous voulons dire le principe typologique ou préfiguratif qui
fut d'ailleurs, tout au travers des siècles, une constante de la
prédication chrétienne de l'Ancien Testament. On nous dira que si ses

applications sont démodées, le principe l'est aussi et ne mérite pas
qu'on s'y arrête. Nous pensons au contraire que notre devoir est
d'étudier ce principe avec soin afin de chercher s'il est capable
d'applications nouvelles.

* *

Parmi tous les textes pauliniens qui allèguent l'Ecriture par
allusion, citation ou rappel narratif, il est difficile de distinguer
d'emblée ceux qui présentent une interprétation typologique de

l'Ancien Testament. En effet, nulle part l'apôtre ne donne de cette
méthode une définition explicite ni ne la décrit. Il ne connaît même

pas le terme technique de typologie qui date très probablement de

la scolastique médiévale. Tout au plus rencontre-t-on dans ses

épîtres quelques termes techniques de la typologie :

Le plus frappant d'entre eux est « tûtcoç » qui apparaît dans

Rom. v, 14 : « 'Aòóli, oç ècTti tûttoç toû uéMovTOç [XpitTTOû] », et
dans I Cor. x, au v. 6 : «TCtÛTCt ôè tûttoi rJLiuùv efevriGrjCTav», et
adverbialement au v. 11 : « TaÛTa bè tuttikùjç Ouveßaivev èxeivoiç ». Dérivé
soit du verbe « Turtótu » W (modeler, marquer d'une empreinte), soit
du verbe « tutttuj » G.) (frapper, battre), ce terme désigne originelle-

rieures). J. Bonsirven, Exégèse rabbinique et exégèse paulinienne, Paris 1939.
L. Goppelt, Typos, die typologische Deutung les A. T. im Neuen, Gütersloh, 1939.
Ch. Masson, Le Christ Jésus et l'A. T. selon saint Paul, Cahiers de la Faculté de

théologie de l'Université de Lausanne IX, 1941. Pour une bibliographie plus
complète, cf. S. Amsler, La typologie de l'A. T. chez saint Paul, Essai d'herméneutique
chrétienne de l'A.T., Thèse de licence en théologie présentée à la Faculté de théologie
de l'Eglise évangélique libre du Canton de Vaud, Lausanne 1949 (en dactylographie),

dont ces pages présentent les principaux résultats.
(') Ainsi en jugent C. Alexandre, Dictionnaire grec-français, 21e éd., Paris,

1901, et surtout Blumenthal, Typos uni Paraleigma, Hermes, Zeitschrift für
klassische Philologie, Berlin, 1928, p. 391-414.

Ainsi pour Cremer et Kögel, Bibl.-theol. Wörterbuch ier neutest. Gräzität,
io* éd., 1915, et Bauer, Griech.-Deut. Wörterbuch zu ien Schriften ies N. T., 30 éd.,

1939, et de nombreux exégètes.



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 115

ment l'empreinte ou la marque d'un coup (cf. Jean xx, 25). D'une

part, « tûtcoç » contient donc une idée de dépendance formelle très
concrète : l'objet qui reçoit l'empreinte dépend de l'objet qui lui
donne sa forme par modelage, pression ou frappe ; de là une première
série de sens dérivés : le sceau, la monnaie, le caractère d'écriture
(cf. II Cor. ni, 7), la statue (cf. Actes vu, 43) et plus abstraitement
la copie (cf. Barn, xix, 7) ou même l'esquisse approximative (Actes

xxm, 25). D'autre part, « tûtcoç, » contient une idée de valeur
normative, car le propre de l'empreinte est de servir à la reproduction
exacte de l'original ; de là une seconde série de sens dérivés : le

prototype, l'échantillon, et plus usuellement l'exemple à imiter
(I Thess. 1, 7, II Thess. m, 9, Phil. in, 17, I Tim. iv, 12, Tite 11, 7,
I Pierre v, 3), le modèle à copier (Actes vu, 44 et Héb. vin, 5), ou
même la forme (Rom. vi, 17 ; Barn, vi, 11 ; cf. « ûtcotûtcwctiç » I Tim.
1, 16, II Tim. i, 13). L'épître aux Hébreux, document typologique

par excellence au sein du Nouveau Testament, n'emploie ce terme
qu'une fois (vm, 5) dans une citation d'Ex, xxv, 40 où « tûtcoç »

traduit l'hébreu « rPJSJ7! » (le modèle à reproduire) (cf. Actes vu, 44,
Héb. ix, 24). Quant à la première épître de Pierre, elle déclare

(ni, 21) que le baptême est « ctVTmmov » de la délivrance de Noé
hors des eaux du déluge ; elle établit ainsi la réciproque des textes
pauliniens où « tûtcoç » caractérise les réalités de l'ancienne alliance

par rapport à celles de la nouvelle.
Saint Paul est donc le premier M, et aussi le seul dans le Nouveau

Testament, à utiliser « tûtcoç » pour désigner des personnages
ou des faits de l'ancienne alliance préfigurant ceux de la nouvelle
alliance. Ce sens spécial n'est pas nouveau ; comme nous allons le

voir, il unit les deux idées de dépendance et de norme qu'évoque
ce terme.

En Col n, 17 (cf. Héb. vin, 5, x, 1), Paul utilise un terme plus
imagé mais tout aussi significatif : les ordonnances rituelles de la
Loi sont « <7ki<x » des réalités (« CTLÛ|ia ») qui devaient s'accomplir en
Christ. Cette affirmation met surtout en évidence le caractère second

et provisoire des réalités de l'ancienne alliance.

(') Philon en fait un usage métaphysique et non historique : il désigne par
« tûtcoç » les réalités terrestres en opposition au monde céleste des « àpxÉTUTTCt » ou
des « uapaòerructTa ». Quant aux termes rabbiniques « 1Q1D » et « nix », ils
correspondent plutôt à « onueîov » qu'à « tuttoç ».



ii6 SAMUEL AMSLER

Notons enfin l'expression, bien connue du grec classique et du

judaïsme hellénistique, mais unique dans tout le Nouveau Testament,

qui caractérise l'histoire d'Agar et de Sara d'«à\\îpfopoûueva » :

de récit allégorique (Gai. iv, 24). A serrer le texte de près, l'on
découvre pourtant qu'il n'y a pas de différence fondamentale entre
ce fameux passage « allégorique » et les textes où se rencontre le

terme « tûtcoç », si ce n'est que le raisonnement est ici plus explicitement

développé qu'ailleurs et qu'il est fondé sur une correspondance

de nom (v. 25 c) d'ailleurs fort discutée (l).

Le caractère occasionnel et asystématique de la terminologie
paulinienne, qui emploie tantôt un terme, tantôt un autre, et qui
n'a pas de termes exclusivement techniques, nous conduit à attacher
une importance décisive à l'idée que ces termes expriment et non
aux termes eux-mêmes: par « tûtcoç », « CTKiâ », « à\\r|Yopoû|aeva »,

comme l'épître aux Hébreux par « {jTtóòei,fu.a » (vin, 5, ix, Z3) et
« TcapaßoXrj » (ix, 9, xi, 19), saint Paul affirme que certaines réalités
de l'ancienne alliance n'ont pas leur valeur en elles-mêmes, qu'elles
ne sont pas absolues, mais relatives à autre chose, secondes, même
si dans le temps elles sont antérieures aux réalités qu'elles préfigurent.
Tous les textes sont typologiques qui utilisent, d'une manière explicite

ou seulement implicite, l'idée d'une relation étroite et providentielle

entre les réalités de l'ancienne alliance rapportées dans l'Ecriture

et celles de la nouvelle alliance dont l'apôtre parle dans ses

épîtres. Or, chez Paul, cette notion fondamentale se retrouve plus
souvent qu'il ne le semble au premier abord :

I Cor. xv, 44 £-49 présente le premier Adam comme type du
Christ qui est le dernier Adam; Rom v, 12-21 et I Cor. xv, 20-22
établissent une relation typologique semblable entre Adam qui
entraîne toute la première humanité dans le péché et dans la mort
et Christ qui entraîne toute la nouvelle humanité dans la grâce et
dans la vie. Eph. v, 22-33 rapporte typologiquement à la communion
du Christ et de l'Eglise ce que l'Ecriture dit de la communion
conjugale d'Adam et d'Eve. En vertu de la relation typologique Adam-
Christ, d'autres passages décrivent typologiquement les chrétiens

comme une nouvelle humanité : II Cor. v, 17, Gal. vi, 15 : « nouvelle

créature»; Col. m, 10, Eph. iv, 24: «homme nouveau... à l'image
du Créateur » ; cf. encore II Cor. iv, 6, Rom. vi, 4, etc.

(') Cf. notre étude spéciale de ce texte, op. cit. p. 73 ss.



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 117

Gai. in, 6-29 et Rom iv, 1-25 expriment par l'image de la filialité
(« TCpOTcótTUJp », « uio{ » ou « cTTcépua ») la relation qui, par Christ, lie
Abraham et les croyants ; dans les formes de l'allégorèse, Gai. iv,
21-31 développe la même idée, afin de démontrer la relation qui
lie les événements historiques de l'ancienne alliance à ceux qui se

déroulent actuellement dans l'Eglise. Rom ix, 6-11 voit en Ismael
la préfigure des Juifs, en Isaac la préfigure des chrétiens. Et de

même qu'Adam entraîne derrière lui une première humanité, type
de la nouvelle humanité, Abraham engendre un premier peuple de

Dieu, type du peuple de Dieu de la nouvelle alliance ; de là les

passages qui décrivent l'Eglise comme le nouvel Israël : Rom. ix, 6 :

« Israël » ; Gal. vi, 16 : « Israël de Dieu » ; et surtout I Cor. x, 1-13

qui présente un parallèle explicitement typologique entre Israël au
désert et l'Eglise des derniers temps (l). Cf. encore la valeur
typologique des mots « èt<K\r|0*îa » et « Xaoç » rapportés par Paul d'Israël
à l'Eglise : Rom. xv, 10, ix, 25 s., I Cor. x, 7, xiv, 21, etc..

Une dernière série de textes s'attache à la personne de Moïse

pour le présenter, lui le Libérateur (I Cor. x, 2) et le Médiateur

(II Cor. m, 7, 13) comme le type du Christ, et les institutions légales

et culturelles accordées par son entremise comme les types des grâces
accordées par Christ (II Cor. ni, 7-18, Col. n, 17) : la circoncision

est type du baptême (Col. 11, 11 s., Rom. n, 29, Phil. ni, 3) ; le Temple
est accompli en Christ (Col. 1, 19, 11, 9, Eph. 1, 23) ou dans l'Eglise
(I Cor. m, 16, II Cor. vi, 16, Eph. 11, 20-22 ; cf. I Cor. vi, 19) ; de

même le sacrifice (Rom. m, 25, Eph. v, 2, Phil. n, 17 ; Rom. xn, 1,

xv, 16), et plus particulièrement le sacrifice de la Pâque (I Cor. v, 7).
Les thèmes de la typologie paulinienne sont ordonnés selon

ces trois lignes qui convergent en Christ et se prolongent dans l'Eglise :

la ligne d'Adam à Christ, celle d'Abraham à Christ, celle de Moïse
à Christ. En effet, ils expriment toujours quelque chose de la réalité
qu'incarnent précisément le Christ, l'Eglise et les chrétiens : la relation

qui lie les hommes et Dieu, objet central de l'Evangile. Adam,
la création et le péché, Abraham et la foi, Moïse et l'obéissance à

l'ordre de Dieu, chacun dans la situation que Dieu lui a assignée
dans le cours de l'histoire du salut, expriment une étape du rapport
de Dieu avec les hommes et des hommes avec Dieu, rapport qui

(') Pour une étude particulière de ce texte important, cf. notre thèse op. cit.
p. 93-136.



ii8 SAMUEL AMSLER

devait être révélé et établi en Jésus-Christ pour son Eglise, et qui
doit être pleinement réalisé au dernier jour dans le Royaume.

Si, avec saint Paul, nous appelons « types » les réalités préfigura-
trices de l'ancienne alliance et, par conséquent, « antitypes » les

réalités préfigurées de la nouvelle alliance, la relation typologique
établie l'apôtre peut s'exprimer ainsi :

Sur le plan de la providence divine, certaines réalités de l'ancienne
alliance portent l'empreinte des réalités eschatologiques salutaires.

Réciproquement : sur le plan de la connaissance humaine, ces réalités
de l'ancienne alliance mettent en lumière un aspect des réalités

eschatologiques.
Précisons les différents caractères de cette double relation :

A. Ce n'est pas l'exègète chrétien qui forge les types, ni même

l'historiographe sacré qui a donné artificiellement à certains faits
une signification typologique ; ce sont les faits eux-mêmes, tels

qu'ils se sont historiquement déroulés et tels qu'ils nous sont rapportés
dans l'Ecriture, qui correspondent aux réalités eschatologiques

(I Cor. x, lia). Cette correspondance est l'œuvre providentielle
de Dieu lui-même, qui, en vue du salut final, a suscité certains

hommes, dirigé l'histoire d'un peuple particulier, établi en son sein

certaines institutions, prononcé certaines paroles, dont le propre
est d'être des « types » portant historiquement et concrètement la

marque des antitypes eschatologiques.
Si Dieu a agi de cette manière, ce n'est pas seulement pour

soumettre le déroulement de l'histoire à d'immuables principes. Dans

ce cas, ce que les types nous apprendraient des antitypes serait

encore l'œuvre plus ou moins artificielle du typologiste Paul, au

contraire, relève avec énergie qu'en établissant des types et en les

consignant dans l'Ecriture, Dieu avait lui-même en vue le Christ et
les chrétiens (Rom iv, il, 24, Gai. ni, 8, I Cor. x, 6, 11). Aussi la
lumière qui rejaillit des types sur les antitypes n'est-elle pas l'invention

de l'exègète ou de l'écrivain biblique, ni même la conséquence
indirecte de l'œuvre préfiguratrice de Dieu, mais le but très précis

que Dieu assignait à ces événements. Ceux-ci ne sont types qu'afin
de révéler aux chrétiens certains aspects du salut que Dieu devait
leur accorder en Christ.

Ainsi donc la relation du type et de l'antitype est fondée dans
le dessein de Dieu. C'est une relation « théologique ».



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 119

B. Si Paul est convaincu du caractère transcendant de la
préfiguration contenue dans les types, il n'en sauvegarde pas moins leur
caractère authentiquement historique. Si dans Col 11, 17, il appelle
« CTK1Ó » les institutions légales, ce n'est en tout cas pas pour en
nier l'historicité. Et même dans des passages comme Gai. iv, 21-31,
II Cor. ni, 7-18 ou Eph. v, 31, son interprétation de l'Ancien Testament

est fidèle, sur ce point, à la tradition rabbinique qui ne nourrissait

pas le moindre doute sur l'historicité rigoureuse des narrations
bibliques.

D'autre part, les antitypes préfigurés revêtent aussi chez Paul
un caractère d'historicité très net et ne sont jamais relégués dans
le monde des vérités abstraites et générales : l'élection du nouveau
peuple qu'est l'Eglise est une réalité aussi historique que l'élection
d'Israël (Gal. vi, 16). Même dans Gai. iv, 21-31, les antitypes ne

sont pas des idées abstraites : alliance de la Loi et alliance de la

grâce, mais les deux peuples qui coexistent actuellement sur le plan
de l'histoire : les Juifs et les chrétiens, et dont les premiers persécutent
très concrètement les seconds (cf. Rom. ix, 6-13). L'on ne voit pas
en outre comment la typologie de Paul aurait pu faire de la croix
une idée symbolisée par le rite de la Pâque (I Cor. v, 7) ou par le

sacrifice lévitique (Rom. ni, 25, Eph. v, 2), puisque partout dans
les épîtres la croix apparaît au contraire comme l'événement historique

et concret par excellence. Même la résurrection finale des

corps est, pour la pensée paulinienne, un événement qui fait partie
de l'histoire au même titre que la création d'Adam (I Cor. xv, 48 s.).

Pour saint Paul, la relation qui lie les types aux antitypes n'est
donc pas celle que Dieu aurait établie entre le visible et l'invisible,
entre le temporel et l'éternel, entre les réalités terrestres passagères

et les réalités célestes immuables, où les premières serviraient de

« symboles » aux secondes. C'est en cela que la typologie de saint
Paul se distingue du symbolisme (au sens restrictif de ce terme)
où le fait conduit à une idée ou à une vérité générale. Chez saint Paul,
la typologie ne quitte pas le plan strictement historique de la
Révélation, et l'on ne saurait dire, sans la confondre précisément avec
le symbolisme atemporel, qu'elle « fait sauter le cadre historique de

la Parole de Dieu » G).

(') Ed. Burnier, Bible et Théologie, p. 244. C'est à juste titre que ces pages
s'en prennent aux « typologistes » modernes qui confondent fréquemment typologie

et symbolisme. Mais l'on ne saurait condamner une méthode pour les abus

qu'on en fait



I20 SAMUEL AMSEER

Ce caractère distingue aussi Paul de Philon : au contraire de la
typologie métaphysique philonienne pour qui le monde des types
terrestres coexiste au monde des archétypes célestes, la typologie
paulinienne met en évidence une relation chronologique qui, dans

l'histoire du salut, lie les événements, les personnages et les institutions

de l'ancienne alliance à ceux de la nouvelle (cf. les expressions :

« tûtcoç toû LtéMovToç » Rom. v, 14, et « cjKià tûjv ueMóvTUJV »

Col. n, 17). En effet, pour Paul, les types de l'ancienne alliance

sont maintenant abolis en tant qu'institutions salutaires et remplacés

par les antitypes de la nouvelle alliance G) ; et si l'incarnation a

inauguré la nouvelle création en sorte que celle-ci coexiste actuellement

à la première création, cette coexistence même est historique
et non métaphysique, puisque l'on sait avec quelle assurance l'apôtre
a affirmé qu'elle tendait à sa fin imminente.

Pour Paul, la dépendance des types à l'égard des antitypes
n'exprime donc pas la participation métaphysique des premiers aux
seconds, mais Yanticipation historique des seconds par les premiers.
A leur tour, les types ne sont pas seulement les « figures » des

antitypes ; ils en sont les « pré-figures » <-2) : la relation typologique est

une relation historique ou temporelle.

C. Pour Paul, le dénouement en fonction duquel Dieu a ordonné

toute l'histoire, c'est l'apparition historique de Christ : c'est elle

qui amène à son accomplissement parfait la relation de Dieu avec les

hommes. Jésus-Christ est donc l'antitype par excellence, l'événement

historique capital dont dépendent, par anticipation, tous les types
de l'ancienne alliance.

Cependant, s'il est vrai que toutes les relations typologiques
relevées par Paul Ö) se rapportent à la personne du Christ (Adam :

Rom. v, 14, I Cor. xv, 45 ss. ; Moïse : I Cor. x, 2 ; le Temple : Col. 1,

19 ; la Pâque : I Cor. v, 7 ; le sacrifice : Rom. ni, 25 ; etc.), ce serait

négliger une importante partie des textes que de limiter la typologie
de Paul au domaine de la christologie. Au contraire, celle-ci ne

(') L'épître aux Hébreux ne laisse pas non plus de doute sur ce point, aussi
sa typologie, toute métaphysique qu'elle paraisse, n'en est pas moins temporelle.

(J) Cf. Stauffer, Theologie ies N. T., p. 255, note 248 : «Nicht zeitlose
Vorbilder, sondern geschichtliche Vorzeichen. »

(3) Ceci est encore plus vrai de la typologie johannique : cf. par exemple, la

manne, dans Jean vi, 31 ss., 49 ss.



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 121

s'arrête jamais à la personne de Jésus-Christ et porte toujours,
au delà de lui, sur les diverses réalités de la nouvelle alliance : l'Eglise
(Gal. vi, 16 ; I Cor. m, 16), les sacrements (I Cor. x, 2 ss. ; Col. n,
11 s. ; Rom. n, 29 ; Phil. m, 3), le culte de l'Eglise (Rom. xn, 1),

le don de la justice aux croyants (Rom. v, 17 s. ; Rom. iv, 23 s. et
Gai. iv, 28 s.), le devoir de la sanctification (I Cor. x, 6 ss. ; I Cor.

v, 8 s.), la vie nouvelle du chrétien (Rom. vi, 4 ss. ; II Cor. v, 17 ;

Gal. vi, 15 ; Col. ni, 10; Eph. iv, 24), la résurrection finale et la
nouvelle création (I Cor. xv, 20 s., 49; Rom. vin, 19 ss.). Pourtant,
pas plus que les types de l'ancienne alliance, les antitypes ne sont

n'importe quel élément de la nouvelle économie. Seuls sont antitypes
les réalités (et non les idées dogmatiques qui dépendent étroitement

du Christ, expriment avec lui la nouvelle relation de Dieu avec
les hommes, et s'ordonnent par lui dans la dernière partie de l'histoire

du salut.
La fameuse exégèse du « CTTcépuxi AßpactLi » (Gal. ni, 16) est

précisément destinée à affirmer que l'Eglise n'est « descendance d'Abraham

» (v. 29) que parce que Christ, son Chef, l'a été avant elle (v. 16).

De même, si les Juifs actuels sont préfigurés par Israël (Gai. iv,
28 ss. ; Rom. ix, 8) et Esaü (Rom. ix, 11 ss.), ce n'est pas en vertu
de leur ascendance naturelle (tout le monde sait, en effet, que les

Juifs descendent de Sara et non d'Agar), mais seulement parce que
Paul les envisage par rapport au Christ qu'ils ont rejeté, en sorte

qu'ils sont eux aussi fils de l'esclave, exclus de la promesse. C'est
aussi parce qu'elle est le corps de Christ qui est le temple de Dieu

(Col. 1, 19, n, 9 ; Eph. 1, 24), que l'Eglise est le nouveau Temple
du Dieu vivant (I Cor. ni, 16, II Cor. vi, 16 ; Eph. n, 20-22)

et qu'à son tour chaque chrétien est le temple du Saint-Esprit
(I Cor. vi, 19).

Ces exemples suffisent pour montrer que chez Paul la relation

qui lie le type de l'ancienne alliance et l'antitype de la nouvelle
alliance passe toujours par Jésus-Christ en qui est accomplie
l'ancienne économie et instituée la nouvelle sur le plan de l'histoire.
La relation typologique est donc christocentrique.

D. De là découle un dernier caractère de la relation typologique
paulinienne qu'il est très important de souligner : alors que la typologie

rabbinique concevait les antitypes comme la reproduction plus
ou moins majorante des événements typiques du passé (création et



122 SAMUEL AMSLER

délivrance nationale), la typologie paulinienne, elle, implique
toujours qu'il y a progression décisive du type à l'antitype :

L'apparition historique du Christ et, avec lui, de tous les antitypes
eschatologiques, fait éclater le cadre de l'espérance juive. Elle convainc

l'apôtre d'un fait capital : tout en formant avec l'ancienne économie

une seule et même histoire du salut, l'économie des antitypes possède

un caractère tout nouveau par rapport à l'économie des types. Aussi
la relation des types aux antitypes s'exprime-t-elle tout à la fois

par des antithèses et par des correspondances :

Les antithèses sont le plus fortement marquées dans les textes
qui mettent en relation typologique Adam, le pécheur, avec Jésus-
Christ, le Juste (Rom. v, 12-21 ; I Cor. xv, 20-22) et l'alliance de la

Loi avec l'alliance de la grâce (II Cor. ni, 7-18 ; cf. Gai. iv, 21-31).
Remarquons pourtant que ces antithèses n'infirment pas les

correspondances providentielles du type et de l'antitype, bien au contraire :

si Adam est type du Christ, c'est précisément en ce que, pécheur, il
a entraîné tous les hommes dans la condamnation et dans la mort,
comme Christ, le Juste, devait entraîner tous les hommes dans la

justification et dans la vie. De même, c'est comme alliance de la
lettre que la Loi préfigure la grâce qui est alliance de l'Esprit, car
elle conduit à la mort aussi sûrement que la grâce conduit à la vie.
La relation du type et de l'antitype est donc formée tout à la fois
d'une correspondance et d'une différence ; ces deux éléments sont
complémentaires, indispensables l'un à l'autre et font partie
intégrante de la typologie. C'est pourquoi le rapport du type et de

l'antitype n'est pas égalité mais relation progressive (Rom. v, 15 :

« eTceptcTCTeucTev », v. 17 : « TceptcTCfeiav » ; II Cor. ni, 9 : « rcepicTCTeûei »,

v. 10: « ÛTceppaMoûoTiç òóHn,c»), et c'est pourquoi aussi le
développement construit sur cette relation typologique comporte un
raisonnement « a fortiori » (Rom. v, 15 b, II Cor. ni, 9, 11 : « tcoXXlû

uâXXov » ; II Cor. ni, 8 : «. tcùjç oûxi uâXXov » (l).

La typologie de la première et de la seconde création, qui met
en relation le premier et le dernier Adam (I Cor. xv, 44 b-49) montre
aussi que ce n'est pas malgré la différence entre les deux Adam mais
à cause d'elle qu'ils sont correspondants : c'est en tant que « TcpÛJTOÇ

avGpuuTcoç », « Hiuxri £ùjo*cx » et « xoïkoç » qu'Adam est le type du
Christ qui, lui, est « Tcveû|ua CujotcoÎouv » et « èrcouprivioç », car

(') Raisonnement fréquent aussi dans Héb.: 111,3, vni 20> VIII> 6, ix, 11, 23.



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 123

c'est comme tel qu'il est aux « xoïkoîç » ce que le Christ est aux
« èrcoupavioiç ». Cette différence fondamentale entre le type et

l'antitype correspond à la progression du plan universel de Dieu.
Mais l'accomplissement de l'histoire du salut ne s'exprime pas

toujours dans la suppression du type par l'antitype opposé. La
nouvelle économie vient aussi accomplir positivement l'ancienne. La
typologie s'attache alors surtout à la correspondance positive du

type et de l'antitype. Tels sont les textes qui mettent en relation
Abraham et les croyants (Gai. ni, 6-29, Rom. iv, 1-25 ; cf. Gai. iv,
21-31), ou Israël et l'Eglise (I Cor. x, 1-13, Gal. vi, 16). Mais, même
dans I Cor. x, la typologie paulinienne n'établit pas une identité
absolue du type et de l'antitype. Ceci impliquerait, en effet, que
dans l'histoire du salut certains événements se reproduiraient tels

quels de l'une à l'autre économie. L'objet de la typologie n'est pas
de mettre types et antitypes sur pied d'égalité, si bien qu'on puisse
les remplacer les uns par les autres et découvrir déjà tous les

antitypes néotestamentaires dans l'Ancien Testament. Non ; la tonalité
des deux économies successives est toute différente. Mais sur cette
ligne où tout est ordonné par rapport au centre, l'apôtre discerne
certaines « résonnances » d'une économie à l'autre, en sorte que
certains thèmes mélodiques de la première économie sont l'écho

anticipé de ceux de la seconde. Le rôle de la typologie est simplement
de discerner ces correspondances entre types et antitypes,
correspondances qui comportent toujours des différences, puisque par
définition les types appartiennent à une économie et les antitypes
à l'autre. Suivant le choix du type et selon les besoins de la démonstration

pratique, le raisonnement typologique souligne tantôt leur
différence, tantôt leur correspondance, mais n'exclut jamais l'une
au profit de l'autre. Types et antitypes correspondent tout en étant
différents, et diffèrent tout en étant correspondants : ces deux aspects
sont indissolublement liés et constituent ensemble la relation
typologique.

Comme, dans le plan de Dieu, l'événement typique est destiné à

annoncer prophétiquement l'antitype qui, avec Jésus-Christ, doit lui
succéder dans l'histoire du salut, nous pouvons affirmer que, pour
Paul, la relation typologique est une relation progressive.

Ces quatre caractères de la relation typologique nous permettent
de définir maintenant la typologie : c'est la méthode herméneutique



124 SAMUEL AMSLER

qui interprète les différentes réalités dont témoigne l'Ancien Testament

(événements, personnes, institutions et paroles prononcées à leur sujet)
comme des faits historiques que Dieu a institués pour qu'ils préfigurent
les réalités futures et nouvelles qui devaient s'accomplir en Jésus-
Christ.

Si cette définition s'appliquait aussi à la typologie que pratiquent
les autres auteurs du Nouveau Testament — la définition néotestamentaire

de L. Goppelt semble bien le confirmer W — ces quatre
caractères de la relation typologique seraient pleinement normatifs
et permettraient de mesurer et de juger toute typologie qui se veut
biblique. De toute manière, la définition de la typologie paulinienne

peut utilement servir d'hypothèse de travail.

Il importe de caractériser encore la typologie paulinienne en tant
que principe herméneutique ; ce serait, en effet, s'exposer à toutes
sortes d'abus que d'utiliser la définition théorique ci-dessus sans

tenir compte des conditions dans lesquelles elle a été mise en pratique.
Du même coup apparaîtront la vraie valeur et les limites de la

typologie.
La typologie de saint Paul a toujours, comme l'exégèse

rabbinique, quelque chose de partiel, d'improvisé : c'est selon les circonstances

et d'après le but homilétique à atteindre qu'elle met en évidence
la relation qui lie entre eux certains événements de l'histoire du

salut. Elle possède ce que, dans l'interprétation des paraboles
évangéliques, l'on appelle une « pointe », cet élément capital, décisif, en
fonction duquel toute la relation est établie ; et comme dans les

paraboles, cette pointe ne consiste pas dans l'exhortation à imiter
(Abraham) ou à ne pas imiter (Israël au désert) les faits et les personnages

typiques de l'ancienne alliance, mais dans la mise en lumière
d'un aspect particulier du salut qui s'est accompli en Jésus-Christ :
Christ est-il appelé « notre Pâque », c'est pour prouver que les chrétiens

sont « â2uuoi », et que, par conséquent, ils doivent se purifier
du vieux levain (I Cor. v, 7) ; de même, si Israël au désert est type
de l'Eglise, c'est afin d'apprendre aux chrétiens qu'ils sont en chemin,
délivrés par la grâce dont ils ont les signes, mais menacés encore

(') Goppelt, op. cit., p. 18.



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 125

par les chutes et par le jugement, qu'ils doivent donc prendre garde

(I Cor. x, 12).

De là découle une règle importante pour l'interprétation et
l'utilisation des textes typologiques pauliniens : parce que le fait
de l'ancienne alliance n'est type que sous un certain angle, c'est

dépasser largement les intentions de Paul que de tirer, par exemple,
des différents détails du rituel de la Pâque ou du sacrifice lévitique
des enseignements dogmatiques qu'aucun autre texte ne nous
enseignerait, sous prétexte que Paul a dit : <c Christ, notre Pâque » (I Cor. v,
7) ou « Christ îXaO"Tr)piov » (Rom. m, 25). Il est essentiel de ne jamais
perdre de vue la pointe exhortative de la typologie. On ne saurait trop
insister sur le caractère occasionnel, partiel, « kérygmatique », en un
mot : pratique, de toute interprétation typologique. La typologie
tire de l'Ecriture des signes qui, par la lumière qu'ils reçoivent de

Christ, éclairent à leur tour le chemin de l'Eglise dans le concret
et l'actuel des questions de sa foi et de son action.

Voici exprimée du même coup une seconde caractéristique de

cette méthode : elle envisage l'histoire de l'ancienne alliance rétrospectivement,

à la lumière de son accomplissement en Christ.
Si c'est Christ qui est le but providentiel mais paradoxal de

l'ancienne alliance, seul il en dévoile actuellement la signification
(II Cor. ni, 14). Aussi, lorsqu'il lit l'Ancien Testament, saint Paul

interprète-t-il toujours l'histoire du passé en fonction de ce fait
tout récent : le Christ crucifié et ressuscité.

Mais interpréter l'Ancien Testament à partir de Christ, ce n'est

pas le christianiser : saint Paul n'a pas cherché dans l'Ecriture des

faits qui, d'une manière cachée, contiendraient déjà l'incarnation,
la croix et la résurrection. Si sur ce point, le texte le plus explicite
établit que Christ accompagnait les Israélites au désert (I Cor. x, 4 c),

il est certain que Paul considère le rocher du désert comme un signe
de la présence active du Christ préexistant qui devait s'incarner lorsque
le temps serait accompli et non comme l'incarnation elle-même. La
typologie paulinienne ne prétend donc pas que l'Ancien Testament

contient, d'une manière cachée mais actuellement dévoilée, le récit
des faits de la nouvelle période de l'histoire du salut ; elle se distingue
en cela de l'allégorie médiévale, voire même de l'interprétation
calvinienne qui souligne si audacieusement l'identité substantielle
des deux alliances. Parce qu'il a très fortement conscience de

l'accomplissement en Jésus-Christ des promesses divines faites à Israël,



126 SAMUEL AMSLER

Paul n'abolit pas la distinction temporelle entre les deux alliances ;

il place seulement les événements relatés par l'Ecriture dans leur
véritable perspective : la préparation de la venue historique du

Christ, et il affirme qu'ils en sont, chacun à sa manière, la préfiguration

providentielle, sans jamais en faire pour autant des réalités
chrétiennes avant la lettre.

En soulignant fortement qu'entre l'ancienne et la nouvelle
économie s'est produit un fait décisif qui seul révèle au croyant
le véritable sens de l'histoire préparatoire, saint Paul nous apprend
qu'en lisant l'Ancien Testament, l'Eglise ne saurait, sans
infidélité, faire simplement abstraction de ce fait révélateur qui lui
est donné dans la foi, et se replacer dans la perspective de ceux
qui ne l'ont que salué de loin. Elle ne doit faire une lecture ni archéologique,

ni actualisante de l'Ancien Testament, mais chercher, par
l'Esprit, à discerner dans les faits de cette histoire résolument passée
mais comprise à la lumière de Celui qui en est l'accomplissement,
l'avertissement que Dieu veut lui donner aujourd'hui, dans les

derniers temps où elle vit.
Si le propre de la prophétie biblique n'est pas de prédire

l'avenir mais bien de révéler le sens providentiel des événements

historiques qui se déroulent, l'on peut dire que la typologie est une
interprétation prophétique chrétienne des événements de l'ancienne
alliance.

Mais quelle est l'autorité qui pousse l'apôtre à interpréter
prophétiquement les réalités historiques de l'ancienne alliance Nous
l'avons déjà affirmé à plusieurs reprises : c'est le Saint-Esprit. De
là une troisième caractéristique de la typologie paulinienne, la plus
importante sans aucun doute, et qui, en répondant à la question

que nous posions en commençant, servira de conclusion à cette trop
brève étude : la typologie est une interprétation spirituelle de l'Ancien
Testament.

Chaque fois que saint Paul veut affirmer l'autorité dont il tient,
entre autres, son interprétation de l'Ecriture, c'est à l'Esprit qu'il
en appelle, l'opposant à la lettre (I Cor. m, 12-18) aussi bien qu'à
l'esprit du monde (I Cor. 11, 6-16). Or l'Esprit, c'est l'Esprit de Dieu,
et aussi l'Esprit de Christ (II Cor. ni, 17 a ; cf. I Pierre 1, 11). L'Esprit
ne saurait donc être là où le Christ n'est pas ; et seule est spirituelle
l'interprétation qui se fonde sur le Christ Jésus, c'est-à-dire sur le

fait que Jésus est l'accomplissement de l'Ancien Testament. Avant



TYPOLOGIE DE L'A. T. CHEZ SAINT PAUL 127

toute autre chose, l'Esprit détermine donc le point de vue auquel se

place la typologie pour interpréter l'Ancien Testament.
Est-ce à dire que l'Esprit ouvre dans l'Eglise la porte à

l'arbitraire exégétique en autorisant l'exègète chrétien à s'échapper

du « ¦fpctuua » par des procédés dits « spirituels » On l'a
souvent cru, et sous prétexte de « spiritualiser », l'on a allégorisé le

texte littéral ou symbolisé les récits « matériels » de l'Ancien
Testament.

Chez Paul, l'Esprit du Christ n'intervient pas dans l'exégèse

pour opérer une spiritualisation du sens littéral des textes ou du
sens historique des événements de l'ancienne alliance, comme si le

« Tcveûua » s'ajoutait au « Ypâuua » et, en fin de compte, se substituait
à lui. Non ; pour autant qu'on puisse le préciser d'une manière

théorique, le rôle du «Tcveûua» est de pénétrer, de vivifier (II Cor. ni, 6)
le « fpàuua » pour en faire une parole de Dieu vivante et actuelle

pour le croyant. Dès lors, et c'est là ce qui distingue foncièrement
la typologie de l'allégorie, l'essentiel de cette Parole n'est plus la
lettre écrite dans laquelle il s'agirait de découvrir un sens caché,
mais le contenu objectif qu'elle nous révèle de la part de Dieu, les

réalités historiques dont elle témoigne.
La typologie est « spirituelle » en ce qu'elle cherche précisément

à considérer les réalités historiques et concrètes de l'ancienne alliance
selon la destination que Dieu leur a donnée dans le déroulement de

son plan rédempteur. Seul l'Esprit « qui connaît les choses de Dieu »

(I Cor. n, 11) et les révèle au croyant dans l'Ecriture, pouvait donner
à l'apôtre Paul de discerner le rôle typique que les faits de l'Ancien
Testament étaient appelés à jouer dans le dessein de Dieu, et l'autoriser

à porter sur eux un jugement aussi audacieux que celui de

Rom. v, 14 ou de I Cor. x, 6 et 11 : dans sa réalité historique, tel
ou tel fait précis de l'ancienne alliance est un type du salut qui
devait se réaliser en Jésus-Christ.

Il serait donc faux d'affirmer que l'Esprit livre au croyant une
méthode exégétique « spirituelle » qui viendrait remplacer la philologie

ou l'enquête historico-critique. A proprement parler, la typologie
n'est pas un principe d'exégèse des textes, mais un principe
d'interprétation des réalités dont témoignent les textes. Elle n'implique
pas, comme l'allégorie, un dogme particulier de l'inspiration du

texte scripturaire d'où découlent nécessairement des méthodes

exégétiques spéciales, mais un dogme du gouvernement providentiel



128 SAMUEL AMSLER

de l'histoire biblique rapportée dans la sainte Ecriture, aussi n'est-elle,
en principe, liée à aucune méthode exégétique spéciale.

La tâche de l'interprète chrétien de l'Ancien Testament est
d'abord de faire l'exégèse exacte du texte ; il doit s'assurer de bien

comprendre la signification du texte. Dans cette enquête exégétique,
il dispose de méthodes et d'instruments qui l'emportent de loin
en précision sur ceux qu'a utilisés l'apôtre. Ce n'est pas l'Esprit
mais les méthodes philologique et historico-critique qui garantissent
la rectitude de cette exégèse scientifique. Mais cela fait, il doit demander

l'intervention illuminatrice de l'Esprit qui, lui, dévoile la
signification fondamentale de l'histoire dont témoignent les textes
scripturaires, attestant, dans chaque cas en particulier, le rôle

d'anticipation et de préparation dont Dieu a revêtu telle ou telle réalité
de l'histoire au sein de laquelle devait apparaître le Christ. Certes,

cette interprétation prophétique des réalités historiques de l'ancienne
alliance dépend de la connaissance qu'en donnent actuellement les

textes ; aussi la typologie présuppose-t-elle l'enquête exégétique la

plus rigoureuse. Mais c'est par l'Esprit qui lui parlait dans le texte
même de l'Ecriture que saint Paul a interprété typologiquement
maints récits, personnages ou institutions de l'ancienne alliance.

Qu'il l'ait fait, et tous les auteurs du Nouveau Testament comme
lui, n'est pas une raison suffisante pour que nous puissions le faire
à notre tour. C'est éclairé par l'Esprit seul, qui vivifie toujours à

nouveau les textes pour le croyant, mais en prenant les règles de

la typologie paulinienne comme critère pour se garder tout à la fois
des fantaisies de l'allégorie et des étroitesses d'un certain historicisme,

que l'interprète chrétien actuel doit comprendre et faire comprendre
le témoignage prophétique que l'Ecriture porte, aujourd'hui encore,
sur les faits passés de l'ancienne alliance. Cette démarche n'est pas
à bien plaire : elle est obéissance concrète à la volonté de Dieu pour
l'Eglise des derniers temps.

Aubonne, août 1949. Samuel AMSLER.


	La typologie de l'ancien testament chez Saint Paul

