Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 37 (1949)

Heft: 151

Artikel: Etude critique : initiation philosophique
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

INITIATION PHILOSOPHIQUE

En France le programme de la deuxiéme série du baccalauréat a toujours
€té considéré comme la base d’une propédeutique destinée a former la rai-
son et la réflexion philosophique en prenant surtout pour objet la psycho-
logie, la morale, la méthodologie des sciences et un apercu historique som-
maire des questions métaphysiques.

Ce fait explique pourquoi les traités d’introduction a la philosophie ont
été rares en France jusqu’a ces derniéres années. La situation a cet égard
est en train de se modifier @, par suite du besoin qui est ressenti de rendre
a la réflexion philosophique son autonomie vis-a-vis des sciences et d’un
attachement trop exclusif a Phistoire des systémes métaphysiques.

L’ouvrage d’Amédée Ponceau est trés significatif de cette tendance (2),
11 se présente en fait comme une initiation a la recherche méthodique de la
vérité philosophique. Cette recherche suppose toutefois déja acquise a son
point de départ une certaine familiarité avec les sujets qui seront traités ).

D’une fagon plus précise, M. Ponceau dans son avant-propos définit son
but comme suit : « Fournir une série de réflexions méthodiques, formant un
ensemble cohérent, capables de guider parmi les problémes essentiels tout
homme curieux de se reconnaitre dans sa propre vie... Pareille initiative
ne doit étre ni vulgarisante, ni décourageante » (p. I).

La grosse difficulté dans une semblable investigation est de choisir un
point de départ qui ne préjuge pas d’emblée non seulement la solution des
problémes, mais méme leur acheminement. M. Ponceau n’ignore pas cette

{5 Signalons entre autres la remarquable Introduction é la philosophie de M. LE
SENNE (1939).

(*) Amipie PonNceau, Initiation pbilosopbique, deux volumes, I, 1-298 p.,
11, 1-254 p. Paris, Marcel Riviére, 1947.

(3) Cest en quoi la limpide Initiation de M Gex différe de celle de M. Ponceau,
Elle est située sur un autre plan, nécessité par I'insuffisance du programme philo-
sophique des gymnases suisses.



8o ARNOLD REYMOND

difficulté ; car, dit-il, «au sein de la philosophie la préoccupation logique,
la préoccupation éthique et enfin les préoccupations psychologiques et
métaphysiques sont étroitement conjuguées» (I, p. 153).

C’est pourquoi il se plonge sans plus dans le vif de son sujet. Il constate
qu’en fait la réflexion s’oriente soit vers le moi, soit vers ce qui se présente
comme non-moi et vers les moyens par lesquels le moi agit sur ce non-moi
que constituent le monde extérieur et autrui. Ces deux attitudes de la
réflexion s’incarnent dans Socrate et dans César.

La premiére pose la question du rapport de la philosophie avec les sciences
et la culture littéraire. La deuxiéme vise des buts pratiques tendant 4 adapter
et a installer le corps dans le réel par une technique appropriée, qu’il s’agisse
d’agir sur la nature ou sur les foules. La réflexion philosophique dés lors a
pour tache de faire voir comment s’obtient 'unité de cette double attitude ;
car « étre homme, c’est s’orienter vers la Valeur, vers soi-méme et vers le
monde » ; par suite « étre philosophe, c’est, si modestement que ce soit, sui-
vre en leur mouvement la construction du monde (cosmogénése), la cons-
truction de soi (psychogénése), ’effort de la conduite (axiogénése ou éthique).»

En gros on peut grouper comme suit ces trois actions : I. Action objecti-
vante ou cosmogénétique étudiée par les mathématiques, la physique, etc.,
et utilisée par la technique. — 2. Action subjectivante ou psychogénétique
se manifestant par les beaux-arts, la poésie et T’histoire. — 3. Action
valorisante : éthique.

Dans Paction objectivante le monde est posé par la science comme un
pur objet indépendant du sujet qui le pergoit ; mais un examen attentif
montre que le per¢u ne peut jamais étre radicalement isolé de I’action perce-
vante du sujet laquelle est psychique. Analysés totalement, le travail et
les méthodes par lesquels le physicien et le mathématicien effectuent Pobjec-
tivation de la phénoménalité révélent Pexistence du psychisme et Pimpossi-
bilité de Pexclure. Biologiquement mon corps se pose comme un objet pour
moi et pour autrui ; mais pour moi il n’est pas que cela. Il est irréductible-
ment mien parce que son comportement a été faconné par mon Psychisme o
ce qui le distingue de tout autre corps humain.

On est ainsi conduit 4 dresser le panorama de ’actuel (I, p. 210) et a
faire voir en quoi consistent P’objectivité (une autorité devant tous) et ’ac-
tualité (une référence a chacun). Quant a cette dernicre, si le percept (résultat
de l’action perceptive) est toujours lié au hic et nunc il peut par ’actualisation
de la spatialité échapper aux limites de Pactuel immédiat, c’est-a-dire se
situer dans un monde de percepts antérieurement vécus et pouvant étre a
nouveau vécus dans le futur. Les percepts tendent alors a se trapsformer
en concepts ayant valeur objective.

Si maintenant on considére Paction subjectivante on voit surgir le pano-
rama de I'imaginaire et les domaines de la fiction et du souvenir. On voit
surgir également le panorama du sentiment avec le monde de I’émotion
(souffrance et joie).



INITIATION PHILOSOPHIQUE 81

Examinés en profondeur ces panoramas révélent des structures. Les
structures sentimentales tout d’abord présentent une épaisseur du sentiment,
puis un caractére, des penchants et de la passion. Quant aux structures
intellectuelles elles caractérisent avant tout l’activité conceptuelle dont le
siége est 'entendement et que M. Ponceau soumet a une analyse approfondie.

Toute cette structuration et sa complexité s’effectuent progressivement
— non pas mécaniquement, mais en vertu d’un vivant psychisme — par
Pacquisition d’habitudes et par une action constituante. Pareille action du
reste n’est possible pour un existant personnel que si celui-ci est doué de
raison, de liberté et d’attention et si, en s’appuyant sur des croyances, il est
capable d’actions volontaires. '

L’on est ainsi conduit & étudier la conscience valorisante, a distinguer
entre volonté et bonne volonté, a envisager des systémes et des méthodes,
ce qui nous rameéne a Socrate, c’est-a-dire au probléme moral et religieux.

Telles sont les grandes lignes de l'ouvrage. Il serait intéressant d’en
montrer toute la richesse. Faute de pouvoir le faire, nous nous bornerons
a Pétude de quelques questions.

La conscience, comme nous Pavons vu, offre des spectacles, c’est-a-dire
des phénoménes : mais, il se trouve qu’un méme spectacle peut se rapporter
au moi ou au monde ; il en résulte que Paction subjectivante d’une part et
Paction objectivante d’autre part effectuent leurs structurations a partir
de la méme étoffe phénoménale.

Les structures ainsi obtenues se présentent alors comme des habitudes
qui, 4 la fois rigides et plastiques, sont soumises a un régime commun de
conduite intellectuelle et morale (II, p. 152) ; ce régime, comparable a I’élan
vital de Bergson, pousse au dépassement et au «refus de rester ou l'on est
parvenu » Les instincts, la mémoire, ’entendement et la raison s’ordonnent
conséquemment en niveaux qui se hiérarchisent d’une fagon organique et
par lesquels comme au travers desquels la libre vie de esprit s’affirme de
plus en plus jusqu’a devenir constituanté et valorisante de la conduite.

II reste a voir de quelle maniére. Tout d’abord en ce qui concerne I’acti-
vité et la structure de Dintelligence, M. Ponceau reprend 2 juste titre la
distinction faite par Kant entre ’entendement et la raison ; pour le dire en
passant cette distinction est semblable 4 celles qu’établissent A. Lalande
(raison constituante et raison constituée) et P. Lachiéze-Rey (esprit cons-
truisant et objet construit). '

Cela dit, ’entendement est le systéme des concepts qui résultent, comme
nous Pavons vu plus haut, de la désactualition des percepts. Mais le concept
ne doit pas étre considéré comme un objet, car «il n’est a aucun titre un
objet, mais, ce qui est bien différent, un instrument d’objectivation, une
structure » (I, p. 239). Ainsi compris les concepts se révélent comme soli-
daires les uns des autres, comme formant une hiérarchie au sein de laquelle
se produisent de multiples interactions. Ce sont « cette unité et cette plasticité
de concepts que nous nommons I'Intellect ou I’Entendement » (II, p. 76).

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. 8., t. XXxXv11 (N°® 151, 1949) 6



32 ARNOLD REYMOND

Un tel régime d’unité et de plasticité découle de la Raison. Clest elle
qui discipline et garantit 4 Pentendement son libre jeu et empéche la con-
naissance de dégénérer en mémoire. C’est elle également qui par le méme
office de discipline et de garantie assure la conduite morale.

La Raison n’est donc pas une connaissance, mais ce sans quoi il n’y
aurait ni connaissance ni nature (II, p. 83). Si 'on supprime la distinction
faite entre P’entendement et la raison et que 'on transforme les concepts
en des Fdées-essences dont la Raison serait le siége, on tombe dans un idéa-
lisme radical et Pon se heurte aux antinomies et aux paralogismes de la
Raison pure. Tant que Pon considére la Raison comme réceptacle d’idées-
essences qui lui sont immanentes, Pargument ontologique (passage de l’es-
sence de Dieu a son existence) est illégitime, car c’est toujours et seulement
a une existence de Dieu en idée que I’on aboutit. Au contraire « si Dieu est
Esprit et non Idée, ces difficultés s’évanouissent et Pon aboutit a une nouvelle
interprétation de ’argument ontologique. L’flan rationnel est alors Dieu
présent, attestant sa présence, son immanence, d’une fagon imtime, exis-
tentielle » (11, p. 93).

Lattitude rationnelle peut dés lors se définir en quatre énoncés :

a1. Il est raisonnable d’afirmer Dieu ou plutét la Raison n’est pas autre
chose que cette affirmation perpétuellement reprise.

2. Il est raisonnable de se conduire, c’est-a-dire d’affirmer la valeur ou
plutét la Raison n’est pas autre chose que la limitation perpétuelle des droits
de Pexistence ),

3. Il est raisonnable de forger des concepts et de se forger soi-méme,
comme caractére et comme volonté,

4. Il est raisonnable de remodeler les concepts et de travailler a se remo-
deler soi-méme, a s’épurer, c’est-a-dire d’alimenter par le doute la Foi elle-
méme » (II, p. 79).

A la question de entendement et de la raison se rattache celle du juge-
ment et de la croyance. Pour M. Ponceau, jugement et croyance sont insé-
parables. Ils ne constituent pas «une partie ou un moment de la pensée ;
ils sont la pensée elle-méme, la pensée tout entiére» (II, p. 165). «Croire
ou encore juger, c’est exercer cette action griace a laquelle nous arrétons
une situation et la considérons comme valable, c’est aussi, au sein des atti-
tudes prises, retrouver cette décision et s’y tenir » (II, p. 167).

Tout jugement étant ainsi appréciatif, c’est avec raison, a notre sens.
que M. Ponceau rejette la distinction couramment établie entre jugements
de valeur et jugements d’existence. Il examine ensuite avec beaucoup de soin
la double éventualité qui peut se produire au sujet des croyances : ou bien
les objectiver en méconnaissant leurs sources, ou s’y asservir aveuglément.

(") Pour autant que 'existence se refuse au dépassement et au devoir-étre et
s'enferme dans un conformisme sclérosé.



INITIATION PHILOSOPHIQUE 83

Dans cet ordre de recherche nous ne pouvons que signaler les intéressantes
analyses qui sont faites de la vérité scientifique et de la conscience considérée
comme un « épiphénomeéne ». '

Si, maintenant, du comportement de la pensée nous passons a celui de
la conduite, il y a lieu de noter les réflexions pénétrantes de M. Ponceaun
sur Paction volontaire, la délibération et le déterminisme psychologique,
réflexions faites sur le héros de Férusalem en Dalécarlie, le fameux roman
de Selma Lagerlof.

Le jeune Ingmar est en proie au malheur: sa femme Brita, dans une
heure d’égarement, a tué leur premier enfant ; elle va sortir de prison. Ingmar
ne sait ce qu’il fera (pardonner ou repousser). Dans cette cruelle incertitude
il se met en route. « Ce n’est pas que la rumination soit stérile, mais dans
beaucoup de cas elle nous laisse comme fascinés et inactifs... L’intervention
corporelle a cette vertu de nous désenchanter, de nous désensorceler... »
Chaque incident, au cours d’une promenade, peut nous éclairer sur nous-
mémes, nous rendre la golt d’inventer (II, p. 191).

L’obligation (impératif) est affaire personnelle ; la responsabilité devient
partie intégrante de la conduite. Cest ’expérience que fait Ingmar. Les
vieillards qu’il avait consultés délibérérent en vain ; ils ne peuvent lui donner
de réponse et c’est pourquoi Ingmar, las d’attendre, s’est mis en route
(II, p. 215). Le déterminisme moral qui caractérise son acte n’est pas le
déterminisme objectiviste du physicien, « c’est un déterminisme de psycho-
logie dont la clef est la liberté. C’est le déterminisme d’un étre qui se déter-
mine » (I, p. 196).

Dans la morale, voici comment M. Ponceau définit la situation réciproque
de la justice et de la vérité. Ces deux vertus sont solidaires. Dans le déploie-
ment de Pexistence humaine il faut a chaque moment faire correspondre
un certain rapport de I'une a I’autre. « De la justice a la charité le rapport
est le méme que de la raison a la liberté. De méme que la raison est la disci-
pline de la liberté, de méme la justice est celle de la charité et la libre garantie
de son libre jeu. La charité empéche la sclérose de la justice, de méme que
la liberté empéche celle de la raison » (II, p. 223).

Le rapport entre I’éthique et la religion est de méme sorte. Elles s’unissent
Pune a lautre «lorsque la pensée individuelle s’exalte jusqu’a Paffirmation
et 2 Pamour de Dieu, elle se trouve par la-méme disposée a ’'amour d’au-
trui» (Aimer Dieu par-dessus toutes choses et son prochain comme soi-
méme) (II, p. 225). '

Considérée en elle-méme, la religion comporte en outre le mysticisme,
quel que soit son objet. Aimer mystiquement la Science ou la Société
humaine, c’est en fait rendre un culte 4 la Science ou a I'Humanité. La
Science, toutefois, comprise de cette fagon, implique une métaphysique, a
savoir celle du ce qui est ou du ce qui n’est pas, car « exister ou n’exister pas,
voild pour elle toute la question. Mais s’agit-il d’exister ou de valoir ? »

{1, p. ‘240).



84 ARNOLD REYMOND

Pour I’éthique la réponse a cette interrogation n’est pas douteuse. La
vraie métaphysique doit donc engager sa recherche sur le plan moral, en
faire une aventure raisonnée consistant a construire une conduite autonomeé
selon I’esprit de la science, c’est-a-dire en s’appuyant sur ’expérience et la
raison. Mais dans cette aventure la volonté ne doit pas se laisser arréter
par le démenti des faits, pour autant que ceux-ci sont contraires au devoir
que prescrit la bonne volonté. Malgré les démentis il faut aller de ’avant.
Dans cette marche toutefois, ce dont ’homme dispose, ce n’est pas d’un
formulaire d’assertions toutes faites, mais d’une orientation générale résumée
par le précepte évangélique de ’amour pour Dieu et le prochain (I, p. 247).

I1 faut croire enfin « que Dieu combat avec les hommes... Ni la sincérité,
ni Pespérance ne faisaient défaut a Socrate» (II, p. 248).

Caractériser en quelques lignes le courant de pensée philosophique auquel
se rattachent les méditations de M. Ponceau n’est pas chose trés aisée.

Suivant une remarque de M. Jean Laporte (O, « celles-ci, semble-t-il, sont
dans la ligne de Iidéalisme de Fichte et c’est pourquoi nous n’avons pas a
nous étonner qu'une doctrine o tout découle de Pactivité de Pesprit soit
en derniére analyse d’inspiration morale et qu’elle implique une morale.
L’objectivation se double d’une valorisation.»

Toutefois, si M. Ponceau fait songer a Fichte, il s’inspire surtout de
Descartes, de Kant, de Rauh et de Socrate. De plus, sa méthode n’est pas
transcendantale, mais plutét psychologique et méme existentialiste en ce
sens qu’elle conduit a affirmer la réalité individuelle des sujets pensants et
a voir en un Dieu personnel la source originelle de I’action constituante
et valorisante, caractéristique de la personne humaine.

L’application de cette méthode se fait selon un plan original qui permet
d’aborder les problémes philosophiques selon une perspective nouvelle et
d’en éclairer les aspects essentiels et nuancés tout a la fois. Qu’il s’agisse
du comportement affectif, intellectuel et moral de la vie psychique ou qu’il
g’agisse des sciences mathématiques, physico-chimiques et biologiques, la
recherche est toujours probe et s’appuie sur une solide information.

L’exposé reste toujours précis, vivant et suggestif; les exemples qui
illustrent les démonstrations s’insérent tout naturellement dans le texte et
frappent par la variété de leurs sources (romans, poémes, etc.). En con-
clusion, par la facon neuve et personnelle dont les sujets sont traités, le
lecteur est constamment tenu en haleine et s’associe avec un intérét crois-
sant aux recherches de M. Ponceau dont, si méme il réserve son jugement
sur certaines conclusions, il ressort vraiment enrichi et tonifié.

Arnold REYMOND.

2

(*) Dans une notice que peu avant sa mort il a consacrée a l'ouvrage de
M. Ponceau dans la Revue philosophique.



	Étude critique : initiation philosophique

