Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 37 (1949)

Heft: 151

Artikel: Le Saint-Esprit et la prédication
Autor: Baudraz, Francis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380505

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE SAINT-ESPRIT ET LA PREDICATION

INTRODUCTION

Il ne nous semble pas nécessaire de justifier longuement le titre -
de cette étude; nous établissons un rapport entre ces deux réalités:
Saint-Esprit, prédication. En effet, personne n’a osé soutenir sérieu-
sement qu’il n’y efit entre eux qu’une stricte alternative : Saint-Esprit
ou prédication ! )

Méme les illuministes (les tenants de ’Esprit sans la Parole) ont
di, en fait, précher leur doctrine pour la répandre. Les plus sérieux
et les plus respectables d’entre eux, les Quakers, qui célebrent un
culte silencieux oli personne n’est chargé du ministére de la Parole,
sont bien loin de contester la nécessité d’un enseignement biblique,
d’une instruction : «Nous sommes d’accord avec ’Eglise historique du
Christ, au sujet de ce qui est considéré comme doctrines essentielles...
D’une manitre générale, notre Société a revendiqué, et revendique
encore, d’étre essentiellement orthodoxe, et évangélique » (Assemblée
annuelle de 1920). « On ne peut partager le Christ : le Christ de nos
Ames, et le Christ de I’histoire » (1906). Pour avoir PEsprit du Christ,
il faut connaitre le Christ de I’histoire. §’il n’y a pas de prédication
au sens usuel du terme, il y a cependant prédication au sens large,
enseignement et exhortation, sous d’autres formes, orales et écrites.

L’autre position extréme, ce serait de prétendre que la prédication
se suffit 4 elle-méme, et n’a pas besoin du Saint-Esprit.

Une telle affirmation ferait perdre de vue le caractére spécifique
de la prédication chrétienne, la rabaisserait au niveau d’un exercice

N.B.— Etude présentée a la Société vaudoise de théologie, le lundi 30 mai 1949.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N, S., t. XXXVII (N° 151, 10949) 4



50 FRANCIS BAUDRAZ

oratoire, d’un art de la parole, destiné a convaincre par raisonnement ;
il suffirait de connaitre la matiére a exposer et la psychologie de
Pauditeur. La prédication ne serait plus qu’un discours humain, un
enseignement philosophique et moral, ne se distinguant pas essen-
tiellement de celui des docteurs stoiciens, bouddhistes ou musulmans,
Considérer la prédication sans le Saint-Esprit, ce serait manquer son
but, altérer son contenu, perdre ses moyens ; en regardant les choses
de prés, on peut aller jusqu’a dire que ce serait la détruire.

Aussi bien ne s’est-il trouvé personne, dans ’Eglise, pour repré-
senter exclusivement ce point de vue. Les prédicateurs se sont presque
toujours réclamés du Saint-Esprit ; méme quand ils ne P'ont pas fait
expressément, ils n’ont pas prétendu parler sans ’Esprit, ou contre
PEsprit ; les plus hétérodoxes sont persuadés que PEsprit est avec
eux, qu’il souffle de leur coté.

Peut-étre se réclame-t-on de I’Esprit quelque peu a la légeére ?
Peut-étre nous croyons-nous un peu trop vite assistés par I’Esprit,
d’accord avec lui, sans avoir examiné s’il y a des conditions a remplir
pour cela ? L’étude du rapport entre le Saint-Esprit et la prédication
n’a-t-elle pas été souvent négligée ?...

Notre ambition est de mieux saisir, afin de mieux l’utiliser, la
relation du Saint-Esprit et de la prédication, telle que I’établit le
témoignage de PEglise primitive.

Toutes les questions de la doctrine chrétienne sont comme les
carrés d’un tissu écossais : quand on en tire un 4 soi, tous les autres
viennent avec lui! Cette difficulté parait plus grande encore lorsqu’on
veut parler du Saint-Esprit ; car le Saint-Esprit est vraiment mélé
a tous les problémes (’essence de Dieu, la révélation, la personne de
Jésus et son ministére, ’homme et le salut, obéissance et espérance,
PEglise et les sacrements). Si donc nous sommes obligés de toucher
a beaucoup de questions, nous essaierons cependant de ne pas nous
y perdre...

1. LE SAINT-ESPRIT ET LE FAIT DE LA PREDICATION

Ce n’est point par hasard que nous avons nommé d’abord le
Saint-Esprit, et ensuite la prédication. Cela doit nous garder de
penser que le Saint-Esprit ne serait que le moyen de la prédication,
le facteur « puissance N » ajouté & ce que nous préchons. Au con-
‘traire, la prédication est bien plutét le moyen dont le Saint-Esprit



LE SAINT-ESPRIT ET LA PREDICATION 51

se sert. Le Saint-Esprit déborde la prédication. Il est juste de prier,
selon la belle formule de la liturgie : « Assiste tes ministres, et rends
leur parole efficace par ton Saint-Esprit»; mais cette demande
n’épuise pas la relation entre la parole et le Saint-Esprit, et il serait
insuffisant de nous arréter la. Nous demanderions le Saint-Esprit
comme le paysan qui a ensemencé son champ demande la pluie ?
Cette image est juste, en ce sens que, pas plus que le paysan ne dispose
de la pluie, nous ne disposons du Saint-Esprit, et que cependant
celui-ci est aussi nécessaire dans son domaine que celle-la dans le
sien, pour que nous n’ayons pas travaillé en vain. Mais 'image est
fausse par ailleurs, car le Saint-Esprit a Pinitiative de tout le travail ;
nous et notre prédication, nous sommes ses serviteurs. Nous voulons
le Saint-Esprit ¢ Mais c’est premiérement et surtout le Saint-Esprit
qui nous veut ! .

Ces affirmations ne vous sembleront pas trop catégoriques, si nous
recourons au Nouveau Testament. Le temps de la nouvelle alliance
est celui du Saint-Esprit ; c’est méme en ceci que réside la grande
différence entre Pancienne et la nouvelle alliance. — Si ’on ne regarde
les deux alliances que sous ’angle de la Parole, on est conduit a
atténuer, voire a effacer ce qui les sépare. — Méme si PEsprit de
Dieu a été depuis le commencement un moyen d’action de Dieu dans
le monde qu’il a créé et qu’il entretient, méme si ’Esprit de Dieu
a été connu en Israél comme agent d’intervention et de révélation
divines, il fait 'objet dans ’Ancien Testament d’une promesse pour
Pavenir ; promesse qui s’accomplit par Jésus-Christ. Le premier
témoignage en est celui de Jean-Baptiste, selon les quatre évangiles :
Jean, c’est Elie qui est revenu, c’est le dernier des prophetes de
Pancienne alliance ; apres lui le Messie vient, qui baptisera du Saint-
Esprit.

De méme, pour saint Paul, le ministére dans I’ancienne alliance
était celui de la lettre, de la loi; celui de la nouvelle alliance est le
ministére de ’Esprit. Et au début de Gal. 111, I’ap6tre oppose avec
force a ’économie de la loi, sous laquelle les Galates s’étaient remis,
Péconomie nouvelle de la foi et du Saint-Esprit.

Comment le Saint-Esprit a-t-il pu venir ? A quelle condition
a-t-il pu étre donné ? Il a fallu Jésus-Christ, sa personne et son
ceuvre : son incarnation, son obéissance parfaite, sa mort pour les
péchés, sa résurrection et son ascension. C’est aprés que Jésus a
achevé sa tiche, lorsqu’il est dans la gloire du Pere, qu’il envoie de



52 FRANCIS BAUDRAZ

la part du Pere le Saint-Esprit. — Notons en passant que la doctrine
du Filiogue correspond bien au témoignage biblique. — Comme
Jésus a été envoyé par le Pere (Jean xx, 21-22), et a regu pour cette
mission Esprit de Dieu, qui lui a permis d’accomplir son ministeére,
de méme il revét les disciples du Saint-Esprit, qui est I’Esprit de
Dieu et son Esprit tout ensemble, pour les envoyer a son tour, pour
qu’ils « disent les paroles de Dieu» (Jean mi, 34).

Ainsi la venue du Saint-Esprit est le commencement de ’Eglise
comme de la prédication chrétienne. Le discours de Pierre a la
PentecOte nous est présenté comme la conséquence directe, immé-
diate, de P’effusion du Saint-Esprit ; jusqu’alors les disciples vivaient
dans la plus extréme discrétion, par crainte des Juifs. Saul le per-
sécuteur, 4 qui Ananias impose les mains, recoit le Saint-Esprit, et
se met aussitét A précher (Act. 1%, 17-20) ; car « Dieu a révélé en lui
son Fils» (Gal. 1, 15-17). « Personne ne peut dire Jésus Seigneur,
si ce n’est par le Saint-Esprit» (I Cor. x11, 3); si cela est vrai de la
foi, a plus forte raison de la prédication !

Nous sommes ainsi amenés a constater que, dans la nouvelle
économie, loin de dispenser de la prédication, du témoignage, de
Penseignement, le Saint-Esprit y pousse; c’est lui qui fait précher
PEvangile. Il n’y a donc pas un « temps de PEsprit » tout seul, qui
succéderait au «temps du Fils»; mais les temps du Fils, de I’Esprit,
de la Parole, de ’Eglise coincident. Le temps de I’Esprit, c’est le
temps ol le Fils est annoncé aux hommes, le temps ou PEglise
croit. L’Esprit ne rend pas la Parole superflue ; mais au contraire
il y renvoie, il agit par elle.

2. LE SAINT-ESPRIT ET LE CONTENU DE LA PREDICATION '

Le Saint-Esprit n’est pas seulement la cause initiale de la pré-
dication ; il est lié — il se lie — aussi a son contenu, il détermine son
objet. Il n’est pas seulement le principe formel de la Parole évangé-
lique, mais aussi le principe matériel : il ne fait pas parler pour dire
n’importe quoi, mais il fait dire que Jésus est le Christ, le Fils de
Dieu, le Seigneur. La fonction du Saint-Esprit est de rendre témoi-
gnage de Jésus-Christ.

L’Esprit rappelle ce que Jésus a fait et enseigné, et tout parti-
culitrement ’événement central et sa signification : la mort et la
résurrection du Seigneur pour nous.



LE SAINT-ESPRIT ET LA PREDICATION 53

Le contenu du discours de Pierre a la Pentecéte, c’est Jésus-
Christ mis 4 mort, ressuscité, élevé a la droite de Dieu. Selon Actes x,
PEsprit descend sur ceux qui écoutent pendant que Pierre leur parle
de Jésus.

Paul préche Christ crucifié (1 Cor. 1), scandale pour les Juifs et
folie pour les paiens, mais puissance et sagesse de Dieu pour ceux
qui croient. Cest le Christ crucifié qui a été dépeint aux Galates,
C’est par la foi en lui qu’ils ont requ I’Esprit. C’est la parole du
Seigneur que Paul a annoncée aux Thessaloniciens, avec la puissance
du Saint-Esprit.

Le quatrieme évangile rend le méme témoignage : ’Esprit prend
ce qui est a Jésus et ’annonce. L’Esprit est Esprit de vérité ; or cette
vérité se rapporte a Jésus, elle est venue par lui, elle est Jésus lui-
méme.

Ainsi, PEsprit n’est pas une puissance intemporelle : il est partie
intégrante de la révélation historique de Dieu en Jésus-Christ, et il
ne s’en laisse point distraire. L’Esprit glorifie le Christ ; partout ou
Pon amoindrit le Christ, ce n’est pas le Saint-Esprit de Dieu qui est
a Pceuvre. Depuis le début de I’histoire de I’Eglise, tous les « esprits »
que Pon invoque ne sont pas le Saint-Esprit ; le critere du Saint-
Esprit, selon la premiére épitre de Jean, c’est qu’il « confesse Jésus-
Christ venu en chair » ; le témoignage du Saint-Esprit s’accorde avec
celui des sacrements (I Jean v, 6-8), lesquels témoignent de Pceuvre
du Seigneur. C’est ce qu’exprime I’Ecossais MclIntyre: « La parole
du sacrifice divin sonne haut et clair quand I’Esprit est puissant...
On peut dire que Esprit vient sur nous seulement dans la puissance
du sang de Christ » (1,

Mais le Saint-Esprit ne rappelle pas seulement ’ceuvre du Fils
de Dieu: il fait ’ceuvre du Fils, en établissant une relation entre
les faits objectifs du salut et ’homme qui écoute; il applique la
vérité évangélique a Pauditeur ; il fait passer du salut objectif au
salut personnel. C’est le « témoignage intérieur du Saint-Esprit» ;
témoignage qui n’ajoute rien au témoignage extérieur, celui de la
parole, mais qui en fait reconnaitre P’autorité et la vérité, qui le fait
entrer dans le cceur et la volonté de ’homme. C’est le Saint-Esprit
qui crée la foi.

(*) D. M. M’ INTYRE, Spirit and power, London, 1913, p. 65 s.



54 FRANCIS BAUDRAZ

En effet : qu’est-ce qui peut me persuader que Dieu m’aime, et
que le Christ est mort et ressuscité pour moi ? Uniquement le Saint-
Esprit ! Aucune démonstration rationnelle ne peut me faire croire
a Pamour de Dieu, aucun syllogisme ne peut obtenir de moi que je
me mette joyeusement a son service. La foi est un don de Dieu;
c’est dire que Dieu nous sauve lui-méme jusqu’au bout ! Dieu ne se
contente pas de venir en son Fils parmi les hommes, mais il vient en
nous par son Saint-Esprit. Le moyen de la révélation de Dieu, c’est
Dieu lui-méme. Dieu ne nous sauve que par lui-méme. C’est 14 que la
doctrine de la Trinité est vraie.

Mais, fera-t-on observer, n’est-il pas bien dangereux d’objectiver
ainsi la foi, en Pattribuant au Saint-Esprit ? N’est-ce pas enlever a
Phomme toute responsabilité ? Quand on lui préchera la parole, ne
va-t-il pas répondre que c’est inutile, parce qu’il n’a pas le Saint-
Esprit, et qu’ainsi il ne peut pas croire ?

Or, si illogique que cela paraisse, ’action du Saint-Esprit ne
diminue en rien la responsabilité de ’homme dans la foi. « Action
mystérieuse et secrete, écrit M. Théo Preiss, respectueuse de la
conscience de ’homme. L’Esprit crée une adhésion libre» @, Il
n’exerce pas de contrainte ; il ne remplace pas la décision de ’homme.
C’est Dieu qui nous sauve, mais il ne le fait pas sans nous, ni malgré
nous. On ne dira jamais : «le Saint-Esprit croit », mais : « je crois »,
et « je veux croire — par le Saint-Esprit ». La foi est ceuvre de Dieu
et de 'homme, et cependant, parce qu’elle est ’ceuvre du Saint-
Esprit, il n’y a pas de synergisme au sens classique du terme. La
doctrine catholique, qui a relégué le Saint-Esprit dans la Trinité
d’une part, dans Pautorité ecclésiastique d’autre part, et. qui ne
connait plus le réle du Saint-Esprit dans la foi, aboutit a faire de
celle-ci une ceuvre méritoire ; s’il y a, bien str, une grace qui permet
la foi, ’homme est seul dans Pappropriation de cette grice, qui est
pour ainsi dire une chose détachée de Dieu. Tandis que, si nous
comprenons bien la fonction du Saint-Esprit, ’homme n’est plus
seul en face de Dieu, mais il est, pour ainsi dire, avec Dieu devant
Dieu — I’Esprit de Dieu rendant témoignage a notre esprit. Clest
par le Saint-Esprit que nous avons une véritable certitude de foi,
et non une illusion, une pauvre imagination d’homme pécheur.

(*) Théo Preiss, Le témoignage intérieur du Saint-Esprir, Neuchitel, 1946,
p- 28 s.



LE SAINT-ESPRIT ET LA PREDICATION 55

C’est par le Saint-Esprit que nous avons une foi certaine, parce que
ceuvre divine et pas seulement humaine, et en méme temps vraiment
notre, personnelle et vivante, et pas seulement une foi d’autorité
ou de tradition.

Redécouvrir le réle et la fonction du Saint-Esprit nous permettra
de lutter contre une représentation erronée de la justification. Non
pas seulement contre Perreur romaine de la justification par les
ceuvres, mails contre une erreur réformée, contre une mauvaise
interprétation de la justification par la foi.

Les Réformateurs ont mis ’accent sur le caractére déclaratif de
la justification, la gratuité du salut. Comme saint Paul s’est opposé
au légalisme juif, les Réformateurs ont rejeté le légalisme romain,
avec ses accommodements et ses marchandages. Avec saint Paul, ils
ont proclamé que Dieu nous aime le premier, qu’il n’attend pas
nos bonnes ceuvres pour le faire, qu’il a linitiative de notre salut,
et que toute notre assurance repose en ce qu’il a fait pour nous par
Jésus-Christ, La foi consiste a saisir la promesse divine ; mais la foi
n’est pas un simple « tenir pour vrai», elle engage tout ’homme dans
une relation vivante avec Dieu.

Mais apres les Réformateurs, remarque M. Emil Brunner, on
est revenu tres rapidement a une notion catholique de la foi, consi-
dérée comme ’assentiment a un dogme ; a ceci s’est jointe une notion
de PEglise de masse : les croyants, ce sont ceux qui reconnaissent le
dogme ecclésiastique dont D’enseignement et la confession sont
obligatoires. Le role du Saint-Esprit est relégué a Parriére-plan, ce
qui a causé « une maladie de ’Eglise et de la théologie jusqu’a aujour-
d’hui » . Ainsi la doctrine de la justification par la foi est devenue
une fausse sécurité ! Tout le monde sait que le Christ est mort pour
le pardon des péchés ; mais combien y a-t-il de gens qui en tiennent
compte sérieusement ! pour combien n’est-ce qu’une croyance,
indépendante d’une foi véritable ?

Or il n’y a pas de justification sans le Saint-Esprit; parce qu’il
n’y a pas de justification purement mécanique et objective. Il ne
faut pas séparer Rom. v, 1 de Rom. v, § : nous n’avons la paix avec
Dieu qu’en méme temps que I’amour de Dieu est répandu dans nos

() Emil BRUNNER, Die Lebre vom beiligen Geist (Verhandlungen des Schw.
ref. Pfarrvereins, Luzern 1944), p. 40.



56 FRANCIS BAUDRAZ

cceurs ; justifiés, nous sommes enfants de Dieu, et c’est le Saint-
Esprit qui en témoigne en nous. Ne préchons donc pas la justification
par la foi de manieére a laisser se former des « indifférents orthodoxes ».
Nous ne sommes au bénéfice de la mort du Seigneur pour nous qu’en
appartenant au Seigneur, par le Saint-Esprit.

Parce que les croyants appartiennent a Dieu, ils font les ceuvres
de Dieu ; la foi qui justifie est celle qui « est agissante par la charité ».
Il n’y a pas de distance entre la justification et la sanctification :
«nous qui sommes morts au péché, comment vivrions-nous encore
dans le péché ?» Le croyant est rendu capable d’obéissance par le
Saint-Esprit.

Sur ce point, le contraste est frappant entre 'indigence du catho-
licisme et notre richesse, ou plut6t la richesse biblique, o1 nous puisons
s1 mal. Selon la doctrine catholique, le Saint-Esprit « nous aide a
faire le bien par la grice actuelle», et, par la Confirmation, nous
confére les sept dons mentionnés par Esaie x1; mais en pratique,
Phomme est laissé 4 lui-méme pour faire le bien, soumis 4 d’innom-
brables préceptes, et §’il veut mener une vie plus sainte, a de non
moins innombrables conseils. Tandis que, dans le Nouveau Testa-
ment, nous constatons qu’a maintes reprises Péthique tout entitre est
attribuée au Saint-Esprit ; ainsi Dieu lui-méme vient aider ’homme
a faire le bien — ou plus exactement : Dieu vient lui-méme réaliser
sa volonté en nous et par nous, par le Saint-Esprit. Le bien que nous
sommes appelés 4 faire s’appelle « les fruits de I’Esprit ».

Mais ’Esprit ne dirige pas seulement nos activités, les manifes-
tations de notre étre ; PEsprit s’attaque a Pessence de notre étre;
il créde un homme nouveau, délivré de la puissance de la « chair ».
L’Esprit nous fait « naitre de nouveau» (Jean 111) ; parce que nous
sommes « morts et ressuscités avec Jésus-Christ», « la loi de PEsprit
de vie en Jésus-Christ nous a affranchis de la loi du péché et de la
mort » (Rom. vi; viL1).

MM. Emil Brunner et Franz Leenhardt ont déploré récemment
(Pfarrverein 1944) la fausse interprétation de Romains vir par
Augustin, qui a conduit, sinon a nier, en tout cas a réduire dans une
grande mesure le témoignage de la puissance de renouvellement du
Saint-Esprit. Or, avec Rom. v1 et v, «il faut affirmer Pactualité
et la réalité de ’ceuvre du Christ », écrit M. Leenhardt. Grice au
Saint-Esprit, la vie chrétienne a une réalité, et un contenu ; elle ne



LE SAINT-ESPRIT ET LA PREDICATION 87

se réduit pas a une perpétuelle oscillation entre le péché et la grace.
«La loi de la vie du chrétien, dit M. Emil Brunner, n’est pas une
rechute continuelle, mais elle consiste 4 « demeurer en Christ».

La présence du Saint-Esprit dans les croyants nous permet de
précher une véritable éthique, c’est-a-dire autre chose qu’un mora-
lisme, catholique ou protestant, Le changement porte moins sur le
contenu que sur lorientation et ’étendue; 1’éthique chrétienne,
selon Alfred de Quervain, ce n’est rien d’autre que ’obéissance aux
dix commandements, par ceux qui croient en Jésus-Christ et vivent
par son Esprit. — Nous nous bornerons dans ce domaine a deux
remarques :

Dieu nous recrée a ’image de son Fils ; le role du Saint-Esprit est
de nous faire ressembler au Fils, de nous faire « imiter Jésus-Christ ».
Cette expression a mauvaise presse, étant compromise depuis long-
temps par le caractere souvent doucereux et sentimental de la célebre
« Imitation de Jésus-Christ» et de la littérature de ce genre. Mais
ce n’est pas un argument pour se débarrasser de la chose elle-méme.
Faire le bien, c’est nécessairement imiter Dieu, puisque Dieu seul
est bon ! Constamment saint Paul exhorte ses lecteurs a 'imiter, et
a imiter le Christ, comme il le fait lui-méme ; et d’apres saint Jean,
le disciple doit accomplir les mémes ceuvres que son Seigneur. II faut
servir, non seulement sous les ordres de Jésus-Christ, mais aussi comme
il a servi. — Il ne s’agit pas d’une puérile imitation extérieure des
gestes et des circonstances du Seigneur ; mais d’étre animé par le
méme Esprit, par les mémes sentiments et la méme volonté que lui,
en vue d’une obéissance fidele, du renoncement joyeux, du don de
soi sans arri¢re-pensée. — Un ouvrage récent de Heinz Zwicker
montre combien ce théme de I'imitation du Christ, trop négligé par
les ouvrages de Brunner et de Quervain, peut étre fécond (0.

Notre seconde remarque, c’est qu’il ne faut pas limiter I’éthique
a ce que nous sommes naturellement capables d’accomplir. Il faut
précher hardiment les ceuvres surnaturelles! Calvin souligne cons-
tamment le fait que Dieu ne mesure pas ses ordres a nos capacités, mais
nous ordonne beaucoup plus, afin que nous soyons pressés de deman-
der son secours. Les textes de la Réforme proclament, avec la Bible,
que la vie chrétienne est une vie surnaturelle, une obéissance sur-
naturelle, que donne le Saint-Esprit. Nous devons exiger des croyants

(*) Heinz ZwickeR, Reich Gottes. Nachfolge und Nachschépfung. Beitrige zur
christlichen Ethik (Haupt, Bern, 1948).



58 FRANCIS BAUDRAZ

les « fruits de ’Esprit », qui sont des miracles ! Sinon, comment, et
a quoi bon précher Pamour ? ce n’est qu’un idéal inaccessible, s’il
n’est pas le fruit le plus excellent du Saint-Esprit. Nous ne devons
pas nous contenter d’inviter les fideles a «s’amender » — mot fort
ostervaldien, remarquait Charles Porret, mais fort peu évangélique,
qui a fait beaucoup de mal a I’Eglise — mais les inviter 4 mener une
vie nouvelle. Gardons-nous de naturaliser la vie chrétienne, I’obéis-
sance qui est Pceuvre du Saint-Esprit. Il n’y a point de «devoir »
qui ne soit aussi et d’abord un don du Seigneur. « La source des
bonnes ceuvres, dit M. Leenhardt, n’est pas la reconnaissance, mais
le salut lui-méme, sa réalité, sa puissance.» @

En considérant combien le Saint-Esprit est impliqué dans tout
ce que nous avons a précher, et a quel point notre représentation
de I’Evangile sera modifiée selon que nous tiendrons compte plus
ou moins de la présence et de ’activité du Saint-Esprit, nous sommes
amenés a constater que le Saint-Esprit est lui-méme objet de prédi-
cation, qu’il est une partie de ce contenu sur lequel il exerce une
telle influence. Est-ce juste, et sommes-nous encore sur un terrain
évangélique ? Faut-il vraiment précher le Saint-Esprit, et pas seule-
ment précher avec le Saint-Esprit ¢ Ne suffit-il pas d’annoncer
Jésus-Christ ? N’est-ce pas le Christ qui attire les hommes a lui, qui
les persuade, qui les renouvelle ? L’Esprit ne peut-il agir sans qu’on
le nomme expressément ?

Certes, on peut considérer que les bonnes ceuvres sont celles
que Jésus-Christ produit dans le croyant, ainsi que DPexpriment
I’évangile de Jean et le catéchisme de Heidelberg; et M. Théo
Preiss a exprimé en termes excellents cette « humilité totale» du
Saint-Esprit, qui s’efface devant le Fils, et dont on ne peut distinguer
la présence de celle du Fils, parce qu’il ne veut étre que le moyen
de la présence du Fils. Certes, le Saint-Esprit a pu agir dans beaucoup
de ministéres fideles, dans beaucoup de vies consacrées au Seigneur,
sans que son role fiit exactement analysé et reconnu !

Mais le point de vue qui voudrait passer sous silence le Saint-
Esprit n’est pas celui de Jésus, ni des apdtres. Jésus promet le Saint-
Esprit, et enseigne aux disciples a le demander comme le plus grand
don de Dieu ; il considére la venue de ’Esprit comme I’aboutissement

(") Franz-J. LeEnHARrDT, dans: Perbandlungen des Schw. ref. Pfarrvereins,
1944, p. 61.



LE SAINT-ESPRIT ET LA PREDICATION 59

de son ceuvre pour les hommes — réserve faite de Pachévement 2
venir — et comme ’événement le plus désirable et le plus profitable
pour eux. L’Esprit est le Paraclet, c’est-a-dire P’Avocat, et il faut
qu’il nous soit donné pour nous assurer que le Seigneur n’habite
pas seulement dans la gloire du ciel, mais aussi en chacun des siens.

Ensuite, les apotres promettent le Saint-Esprit, et constatent
que Dieu et Jésus glorifié 'envoient ; il n’y a pas de croyants sans
le Saint-Esprit, qui est le sceau de Dieu sur ceux qui lui appartiennent,
la marque en vue de son Royaume. C’est la présence active du Saint-
Esprit qui est le fondement de la foi, de I’amour pour les fréres,
et de Pespérance de la résurrection. Il n’est pas question de demander
les dons de P’Esprit sans I’Esprit lui-méme ; certes, notre obéissance:
doit étre concrete, mais elle ne peut se composer d’une série d’ceuvres
détachées ; il faut que nous soyons saisis et renouvelés dans la totalité
de notre étre...

C’est pourquoi nous devons avoir conscience du réle du Saint-
Esprit, et lui donner la place qui lui revient dans notre prédication.
Ce sera le seul moyen d’échapper aussi bien a une orthodoxie intellec-
tualiste, ol la foi n’entraine que la participation de la raison, qu’a
un moralisme légaliste qui n’a d’autre ressource que la bonne volonté
de Phomme. C’est en reconnaissant P’activité du Saint-Esprit que
nous cesserons d’osciller entre un salut purement déclaratif et ’acti-
visme humain.

3. LE SAINT-ESPRIT ET LA FORME DE LA PREDICATION

Il se trouve passablement de gens pour opposer le Saint-Esprit
a la prédication réguliére : le Saint-Esprit, a leurs yeux, représente
la liberté, la spontanéité; comment prétendre qu’il agira a heure
fixe, et dans le local prescrit ?

Ce point de vue se rapprocherait de la thése de Harnack sur le
christianisme primitif, selon laquelle les manifestations spontanées
et abondantes de ’Esprit furent rapidement étouffées par une orga-
nisation ecclésiastique toujours plus développée, et toujours plus
jalouse de ses prérogatives. Revenir au Saint-Esprit, ce serait donc
renoncer a une prédication régulitre, confiée 4 des hommes spécialisés,
au profit de P'inspiration immédiate de tel ou tel frere ?

Nous ne le pensons pas. D’une part, on a exagéré le désordre de
I’Eglise primitive ; toutes les communautés n’étaient pas aussi



6o FRANCIS BAUDRAZ

bouillonnantes que celle de Corinthe. Et deés le commencement,
comme Jésus déja avait donné a ’Eglise un embryon d’organisation
par le cercle des Douze, on constate que les apétres organisent I'Eglise,
la prédication réguliere, nommant eux-mémes ou faisant nommer
des hommes chargés de ’enseignement. Le Saint-Esprit non seulement
s’accommode d’une vie ecclésiastique réguliere, mais la réclame
nécessairement, comme vient de le souligner M. Ph. Menoud @. Le
Saint-Esprit est un esprit d’ordre, et il a certainement inspiré
Antoine Court autant et plus que les prophétes cévenols.

D’autre part, si le Saint-Esprit rend les croyants capables de
témoigner de Jésus-Christ, en paroles et en actes, cela ne signifie
pas qu’il rende chacun apte au ministére de l’enseignement! Ce
serait contraire a la doctrine comme a la pratique des apoétres ;
et c’est une fAcheuse corruption de la notion du sacerdoce universel
que d’en tirer que chacun est capable de n’importe quelle fonction.

Nous croyons donc que le Saint-Esprit peut et aime agir dans
IEglise constituée et les ministéres réguliers. Encore faut-il que
IEglise et ses ministéres s’y prétent! Souvent I’Eglise, au cours
de son histoire, a élevé des barritres contre le Saint-Esprit, et au
profit d’une sécurité trompeuse s’est appauvrie de ce qu’il lui aurait
donné: elle a abandonné I’éthique aux philosophes, la foi vivante
aux piétistes, I’espérance du royaume de Dieu aux millénaristes, et
les missions a des sociétés privées !

Ceci nous donne une legon : si I’Eglise se prive du Saint-Esprit,
il portera des fruits hors d’elle. L’Esprit ne se laisse pas contraindre,
et c’est en vain que Rome a prétendu Pemprisonner dans ’autorité
ecclésiastique. N’ayons pas la méme prétention, et ne renouvelons
pas la méme erreur. Ce qui s’accomplit sans nous n’est pas nécessai-
rement ’ceuvre du Malin ; c’est aussi quelquefois ’action du Saint-
Esprit, qui n’a pu trouver place chez nous, et qui suscite d’autres
hommes.

Si du cadre de la prédication nous passons a la forme du discours,
sur ce point le Saint-Esprit ne donne pas de recette ; homélie ou
sermon ! il ne permet pas de trancher le débat. Non plus en ce qui
concerne I’heure, ou la durée du sermon ! Le Saint-Esprit s’intéresse
essentiellement au contenu, il fait précher le Seigneur Jésus-Christ.

(Y) Philippe-H. MeNoup, L’Eglise et les ministéres selon le Nouveau Testament.
Neuchitel, 1949.



LE SAINT-ESPRIT ET LA PREDICATION 61

Mais il faut que cette parole ait une forme! Nous annongons
le Seigneur et son ceuvre sous ’aspect d’une vérité a exposer et a
transmettre, et ’Esprit agit dans et par cette vérité. Cela représente
un labeur, une information et une élaboration de ce que le prédicateur
doit dire, et la nécessité de le rendre en un langage clair et accessible
a tous ! Le Saint-Esprit ne supprime pas ’homilétique, au contraire
il la fera étudier sérieusement — mais : en nous rappelant que cela
ne fait pas tout ! et qu’il y a un élément mystérieux, un acte de libre
amour de Dieu qui doit intervenir pour rendre la Parole bien préchée
efficace.

Une remarque encore, quant aux éléments de la prédication.
Le Saint-Esprit ne conduit pas a se faire des illusions sur les hommes ;
il ne supprime ni les exhortations, ni les réprimandes. Combien
celles-ci sont nombreuses et vives, sous la plume des apdtres ! L’Esprit
est un Esprit Saint, qui dévoile les péchés, ceux qui subsistent dans
le croyant, afin de les détruire. La présence du Saint-Esprit ne
transporte pas les gens sans aucun effort dans la perfection ; il s’agit
d’une lutte, mais d’une lutte victorieuse contre le « viell homme »
contre la «chair» toujours présente. La sévérité apostolique nous
apprend comment s’exprime le saint amour de Dieu. Qu’on relise,
au sujet des exhortations et des réprimandes, ’admirable chapitre
xxv des Actes du Synode de Berne. Mais, comme le fait le Nouveau
Testament, pour Pencouragement comme pour le blime, il faut
partir de la réalité du Christ et du Saint-Esprit en nous. Nous ne
sommes pas réduits 2 une exhortation épuisante a se surmonter
sol-méme, au terrible et vain effort de Zarathoustra.

4. LE SainT-EsprIT ET LES AUDITEURS

Nous avons mentionné la nécessité de parler aux auditeurs du
Saint-Esprit ; il faut qu’ils connaissent, et qu’ils aient le Saint-
Esprit! Nous pouvons en appeler a PEsprit qu’ils ont recu, que
Dieu leur a donné déja.

Car le Saint-Esprit est pour tous les croyants ; il n’est pas réservé
a une minorité de gens spécialement « avancés». La notion d’un
« baptéme du Saint-Esprit » en plus de la foi, qui s’obtiendrait dans
certaines conditions (baptéme par immersion, imposition des mains,
etc.), est insoutenable du point de vue biblique, ainsi que I’a montré



62 FRANCIS BAUDRAZ

Charles Porret, dans une étude parue en 1886 ®. Si ’on soutient qu’li
y a deux catégories de chrétiens, dont les uns auraient le Saint-
Esprit et les autres pas, on aboutit a des conséquences imprévues
le plus souvent, et extrémement graves : on nie le rapport du Saint-
Esprit avec la foi en Jésus-Christ, et on n’attribue plus au Saint-
Esprit les ceuvres de la foi; on retombe ainsi dans le naturalisme
et le moralisme. Si nous voulons nous opposer utilement a I’erreur
pentecdtiste, il nous faut proclamer que le Saint-Esprit est donné
a tout croyant. Certes, il y a des différences entre les témoins :
certains ont un service plus fidele, un témoignage plus riche, un
ministére plus fécond ; Dieu peut renouveler et augmenter le don
recu, et d’autre part le croyant est plus ou moins réceptif et docile
envers le Saint-Esprit. L’Esprit est plus ou moins actif, mais il a
chez tous la méme fonction: le plus puissant prédicateur ne fait
rien d’autre que de dire « Jésus est Seigneur», tout comme le plus

humble des fideéles.

L’Esprit est pour tous les croyants, parce que c’est lui qui les
integre a PEglise. 1’Esprit confére a chacun un service, une respon-
sabilité ; il doue chaque membre en vue du bien de ’ensemble, et
aucun ne doit rester passif.

Sans la réalité du Saint-Esprit, on ne voit plus trés bien ce qu’est
I’Eglise, ni pourquoi ni comment les chrétiens sont unis les uns aux
autres : ’Eglise est envisagée tant6t comme une organisation hiérar-
chique et autoritaire qui tient les fideles assujettis, tant6ét comme
une association plus ou moins étroite qui permette de célébrer des
cultes et d’annoncer ’Evangile. Tout autre apparait ’Eglise, quand
on se rend compte de la fonction ecclésiastique du Saint-Esprit :
PEsprit oriente chacun vers le service des autres, tout en lui donnant
une vraie originalité. I’Esprit ne sacrifie ni la personne, ni la commu-
nauté, mais les développe l'une et P’autre, en les donnant I'une a
Pautre. Car le don supréme du Saint-Esprit, celui que tous doivent
recevoir et exercer, c’est ’amour !

N’est-ce pas dangereux d’insister sur la présence du Saint-Esprit
en chaque croyant !} Ne va-t-on pas développer le subjectivisme,
par le fait que beaucoup se mettraient a dire: « Dieu m’a dit... Le

(*) CoArRLEs PoRrRET: Le baptéme du Saint-Esprit, dans: Le Chrétien évangé-
ligue , 1886, p. 7-12



LE SAINT-ESPRIT ET LA PREDICATION 63

Saint-Esprit m’a conduit... » alors qu’en fait ils tombent dans lillu-
minisme, avec ses puérilités et ses erreurs ? C’est 13, certes, le danger
du Saint-Esprit ; et ce danger ne vient pas de lui, mais de I’homme
pécheur qui s’annexe le Saint-Esprit ! et alors ce n’est plus le Saint-
Esprit. Nous avons vu que le Saint-Esprit apporte a4 ce danger un
double remede : le Saint-Esprit est christocentrique et ecclésiastique.
Le Saint-Esprit est 'Esprit du Christ, il fait I’ceuvre du Christ, il
glorifie le Christ, et non le Moi de 'homme pieux. Le Saint-Esprit
donne le croyant au Christ et a ses fréres ; c’est ainsi qu’il sera vrai-
ment lui-méme, plutét qu’en se grandissant a ses propres yeux.

Il pourrait sembler que nous proposions, avec le Saint-Esprit,
un moyen magique d’échapper a toutes les erreurs ! Mais comment
n’étre pas frappé de constater combien beaucoup de problémes se
renouvellent, quand on les considere sous 1’angle du Saint-Esprit ?
et combien l'ignorance et la négligence en ce qui concerne le Saint-
Esprit ont faussé la pensée et la vie chrétiennes ?

Cependant, nous sommes ici en grand péril: celui d’établir une
« doctrine du Saint-Esprit » sans la présence de ’Esprit lui-méme !
celui de manier le Saint-Esprit comme un objet de pensée, comme
une valeur intellectuelle, sans lui permettre d’agit en nous! Dieu
veuille nous garder d’une « orthodoxie pneumatologique » qui n’aurait
plus qu’une réalité d’ordre académique ! Telle est la ruse du diable
envers les théologiens : il transforme la meilleure doctrine en une
chose abstraite. Corruptio optimi pessima/!

C’est pourquoi nous terminerons ce travail par quelques réflexions
trés concrétes sur le Saint-Esprit et le prédicateur.

5. L SAiNT-EsPRIT ET LE PREDICATEUR

Il faut que nous ayons le Saint-Esprit, qu’il soit vivant et actif
en nous, et que nous soyons actifs avec lui. Cela signifie la pri¢re
que Dieu nous accorde ce don, et nous le renouvelle de jour en jour ;
et cela signifie aussi nous offrir nous-mémes, pour étre sanctifiés,

«...de peur qu’aprés avoir préché aux autres, je ne sois moi-
méme rejetén, a écrit saint Paul (I Cor. 1x, 27). Ne sommes-nous
pas encore « charnels» au sens paulinien ? «Ce sont les actes de
désobéissance, dit MclIntyre, qui refroidissent notre amour pour
Dieu et affaiblissent notre foi... I1 semble s’agir parfois de bagatelles,



64 FRANCIS BAUDRAZ

contraires a la loi et 4 amour du Christ. Mais ’Esprit est entravé
de plus en plus, attristé, et il se retire. » ()

« 51 le vase est d’argile, rappelle Ch. Porret, 1l faut qu’il soit net...
L’Esprit consume le péché et éteint les convoitises ; surtout il nous
remplit de Pamour qui est P’essence de la sainteté, et sans lequel le
service de Dieu n’est qu’un pénible esclavage.» @

La puissance n’est pas un don a rechercher pour lui-méme ;
elles est une conséquence de la vérité et de la vie que le Saint-Esprit
met en nous. L’Esprit «n’est pas un esprit de timidité, mais de
force, d’amour et de sagesse » (I Tim. 1, 7); il ne faut pas chercher
la force hors de ’amour, ni le courage sans la sagesse.

En conclusion : nous sommes appelés a précher avec le Saint-
Esprit la Parole de Dieu, ’Evangile de Jésus-Christ ; et a précher
le Saint-Esprit, qui est une partie de cet Evangile, le don supréme
de Dieu, qui fait valoir tous les autres dons. Car Dieu ne veut pas
donner quelque chose, mais lui-méme ; ni recevoir de nous des choses,
mais nous-mémes.

Ce Saint-Esprit, nous ’avons déja regu ; nous voulons « ranimer
le don qui est en nous », afin de « travailler de plus en plus a ’ceuvre
du Seigneur ». Nous ne sommes pas satisfaits de notre état présent,
ni de celui de I’Eglise ; et nous demandons davantage a Celui qui

peut tout.
Francis BAUDRAZ.

(") D. M. M’ INTYRE, op. ¢it., P. 79 8.
(2) Ch. Porrer, Le Saint-Esprit, principe de la vie nouvelle. Chrétien évangé-
lique, 1885, p. soI.



	Le Saint-Esprit et la prédication

