
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1948)

Heft: 148

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Joseph Maréchal, S. J., Etules sur la psychologie ies mystiques. Tome
second. L'Edition Universelle, Bruxelles, Desclée de Brouwer & C'c,
Paris, 1937, 556 pages.

Depuis quelque cinquante ans qu'on a commencé à appliquer aux âmes

mystiques les nouvelles méthodes psychologiques d'investigation, beaucoup
de faits intéressants ont été mis ou remis en lumière. Mais les jugements

portés par les psychologues sur les expériences analysées par eux dépendent

toujours de leur propre attitude vis-à-vis de la vie spirituelle, de leur foi
personnelle ou de leur philosophie. En face de ces expériences qui engagent
l'homme tout entier, les savants se trahissent eux-mêmes dans leurs jugements ;

ils sont eux-mêmes jugés ; au moment où ils veulent demander des comptes
aux mystiques, ils doivent eux aussi vider le fond de leur sac.

C'est pourquoi leurs travaux ont quelque chose de définitif : ils sont

toujours conditionnés par la personnalité de l'auteur. L'expérience religieuse
de W. James, publiée en 1902 (édition française en 1905) est rééditée avec

profit en 1931. Henri Delacroix donne en 1908 son livre admirable Les granis
mystiques chrétiens et le réédite, sans y changer un mot, en 1938. La
psychologie iu mysticisme religieux de James A. Leuba, publiée en 1930, ne

ne fait que prolonger les lignes de travaux qui ont commencé à paraître
dès avant 1896.

Cette permanence se retrouve chez des psychologues attachés à une
philosophie religieuse précise, comme le P. Joseph Maréchal. Et c'est ce qui
me permet d'espérer qu'il n'est pas inutile de signaler aujourd'hui seulement

un ouvrage oublié sur un rayon de bibliothèque depuis 1937. La guerre
est passée et ne pouvait apporter ici aucun changement.

Ce second volume des Etules sur la psychologie les mystiques se rattache
étroitement au premier, paru à Bruges et à Paris en 1924, qui reproduisait
des articles de revues publiés entre 1908 et 1912. L'auteur y disait que son



150 COMPTES RENDUS

point de vue est celui de « la psychologie largement éclairée par la
métaphysique traditionnelle », c'est-à-dire par la philosophie thomiste. Il y
étudiait Le sentiment de présence chez les profanes et chez les mystiques et Quelques
traits distinctifs de la mystique chrétienne. Avec de fréquentes allusions aux
études contemporaînes de Leuba, James, Delacroix, Boutroux, il analysait
l'expérience mystique, de l'oraison vocale à la prière intérieure, de la
méditation à la contemplation, et de la contemplation à l'extase, qu'il définissait :

« une synthèse d'une négativité empirique et d'une positivité transcendante

». Il aboutissait à cette conclusion que la meilleure interprétation des

états mystiques est celle qui respecte la lettre même des documents
mystiques, que l'intuition de l'Etre, chez les mystiques, « dépasse les limites
de la psychologie humaine et qu'elle en commande toute la perspective ».

Une philosophie qui exclurait a priori toute transcendance en psychologie
pourrait bien être trop courte pour suivre les mystiques jusqu'au bout de

leur expérience. « Notre apriorisme, disait-il, assez largement expectant pour
ne point exclure une expérience transcendante, en vaut bien un autre et
nous permet de respecter la lettre des documents mystiques. »

Le tome second, deux fois plus long que le premier, a été livré à la

publicité sur les instances des éditeurs, bien que l'auteur n'ait pas eu le

temps et la santé nécessaires pour en faire une rédaction satisfaisante. Il
nous livre des études et des essais dont plusieurs avaient paru dans diverses

revues dès 1912 déjà. Il en résulte un gros volume, touffu, dont la
construction laisse à désirer. Mais l'inconvénient n'est pas grand, car les spécialistes

auxquels il est destiné sauront bien en tirer parti. Ils y trouveront une
abondante et précieuse documentation, où la spéculation occupe cependant
une place exagérée à notre gré. L'esprit dialecticien de l'auteur, rompu
aux méthodes de la scolastique, crée un climat trop aride et trop cérébral,
où il semble que pâlissent les fleurs de la mystique et que s'y étouffent ses

chants.
Dans ce vaste ensemble de monographies, on distingue trois groupes

d'importance inégale, le premier comprenant les trois quarts de l'ouvrage.
En voici, très sommairement, les thèmes :

1. Une enquête très fouillée, à la fois historique et psychologique, sur
la mystique catholique considérée à son sommet : l'intuition le Dieu Ians la

contemplation. Sur des hauteurs vertigineuses, on s'attarde en compagnie de

Plotin, le philosophe de l'extase, et de son émule chrétien, le Pseudo-Denys ;

on retrouve cet Evagre le Pontique que les historiens font émerger du royaume
des ombres, et son dîsciple Cassien ; on interroge saint Augustin et saint
Bernard, et l'on écoute surtout le Docteur Angélique qui disserte longuement
sur la vision de Dieu et sur la subtile distinction à faire entre vision immédiate

ici-bas et vision béatifique, entre contemplation mystique commune
et ravissement. Et voici Hugues et Richard de Saint-Victor, Guillaume de

Saint-Thierry, saint Albert le Grand, saint Bonaventure, Harphius, David
d'Augsbourg, Guigues du Pont, Angele de Foligno et d'autres religieuses du



COMPTES RENDUS 151

XIIIe siècle, les mystiques allemands du XIVe : Eckhart, Tauler, Henri
Suso, et l'école flamande de Ruusbroec l'Admirable, enfin le Docteur de la
mystique : l'Espagnol saint Jean de la Croix et son sublime Cantique spirituel.
Cette suite d'études n'embrasse pas l'ensemble de la vie mystique ; elle
s'attache à la contemplation des plus grands mystiques chrétiens. Ce qu'elle
abandonne en étendue, elle le gagne en profondeur. Elle serre de très près
les documents pris aux sources les meilleures dans les langues originales,
grecque, latine, flamande, espagnole ou autre. L'analyse est finement nuancée
et délicatement scrupuleuse.

2. Des recherches « sur la frontière inférieure le la mystique » sont restées
à l'état de projets. On le regrettera d'autant plus que la psychanalyse appliquée

à l'étude des mystiques a ouvert des horizons et posé des problèmes
nouveaux, avec les travaux de S. Freud, de C. G. Jung, de H. Silberer, de

O. Pfister, de Th. Flournoy, de G. Berguer. Un essai sur les Exercices

d'Ignace de Loyola, considérés comme méthode de méditation orientée vers
la contemplation, pourrait donner lieu à d'intéressants rapprochements
avec les travaux de Henri Bremond, où l'on voit s'opposer l'une à l'autre
l'ascèse ignatienne et la vraie prière. Une étude consacrée à James H. Leuba,
sous le titre Un exemple l'optimisme scientiste Ians l'êtuie ies faits
mystiques, nous donne une critique pertinente du système « comparatif et
génétique » du positivisme américain. Pour Leuba, l'aboutissement de tout
le développement mystique est l'extase, c'est-à-dire, selon lui, un état soma-
tique anormal qui s'accompagne d'une totale inconscience. Ce que le
P. Maréchal conteste en ces termes : « La tradition la plus autorisée (celle
d'un Ruusbroec et d'un saint Jean de la Croix) n'a jamais considéré l'extase

;
en tant que transe, comme la forme essentielle, ni comme le sommet de la
vie mystique ; au contraire, l'extase, ainsi envisagée dans ses aspects négatifs
ou même corporels, est la rançon imposée à la faiblesse de notre nature

par la sublimité toute spirituelle de l'union divine. » La vie mystique, à

cause même de sa sublimité, peut s'accompagner de quelques troubles

nerveux, surtout chez certains sujets affectés peut-être d'une sensibilité maladive.

Il se peut que tel mystique soit névropathe. Mais on n'est pas
mystique parce qu'on est névropathe. Et le P. Maréchal de se demander si les
idées philosophiques de Leuba, présentées au terme de ses analyses
psychologiques comme des conclusions, ne devraient pas être exposées au début

comme les prémisses mêmes de tout son travail.
3. L'êtuie comparée des mysticismes, à laquelle l'auteur se proposait de

donner aussi plus d'ampleur, est représentée dans son livre par deux essais

fort pénétrants. Le premier énonce quelques principes généraux de mystique
comparée. On y étudie le fondement doctrinal et le fondement psychologique

des ressemblances et des dissemblances entre la mystique chrétienne

et les mysticismes hindou et musulman. Dans cette confrontation, la
mystique chrétienne apparaît comme nettement monothéiste, donnant à la
souffrance une signification rédemptrice, orientée vers l'action morale et



152 COMPTES RENDUS

sociale, accompagnée d'un sentiment de présence. Le second essai, consacré

au problème de la grâce mystique en Islam, étudie Hallâj, martyr mystique
musulman, incompris et condamné par ses coreligionnaires, qui mourut de

la main du bourreau dans d'horribles supplices, à Bagdad, le 26 mars 922.
La poignante aventure spirituelle de ce fidèle observateur du Coran pose
au théologien chrétien la question de la valeur et de l'authenticité d'une
mystique étrangère à la Révélation. Notre auteur incline à penser que la
lumière surnaturelle peut parvenir jusqu'à un Hallâj, si émouvant dans sa

sincérité, et que Dieu ne refuse à aucune âme droite « la grâce de foi ».

En bref, l'œuvre du P. Joseph Maréchal, métaphysicien thomiste, sur
la Psychologie des mystiques, apporte de nombreux et précieux documents
à ceux qui s'intéressent aux expériences mystiques, et donne en même temps
une interprétation doctrinale qui constitue un chapitre important et encore
fort discuté de la théologie catholique. L'intuition mystique de Dieu apparaît
comme une hypothèse d'inspiration augustinienne, qui se situe dans le

prolongement de la psychologie et de la métaphysique thomiste. La voie

mystique conduit réellement à Dieu ; saint Augustin le dit, saint Thomas
le pense, et le philosophe Bergson l'admet aussi.

V. BARONI.

Jean Levie, S. J., Sous les yeux de l'incroyant. Museum Lessianum. Section
théologique, n° 40, 2 e édition, Desclée de Brouwer & Cie, Paris. L'Edition
universelle, Bruxelles, 1946, 302 pages.

Nous sommes en présence d'un important ouvrage d'apologétique. Ce

n'est pas un cours selon les formules traditionnelles, mais la méditation
très personnelle d'un croyant fort bien informé, qui se place volontairement
sous le regard interrogatif et même méfiant d'un homme moderne, sérieux
mais étranger à la foi catholique. L'auteur est de ceux pour qui il y a «

obligation de croire » aux dogmes définis par l'Eglise romaine ; aussi sent-il
peser sur lui un soupçon de déloyauté intellectuelle. Il sait qu'on se demande

autour de lui : Le catholique est-il sincère Croit-il vraiment, d'une foi
authentique, ces formules qu'il accepte de parti pris, sans même en
connaître toujours l'exacte teneur

Le P. Jean Levie, professeur d'Ecriture sainte au Collège théologique
des Jésuites à Louvain, va s'efforcer de faire sentir à l'incroyant la
profondeur et la logique interne de la foi catholique ; il espère en même temps
aider les lecteurs croyants à mieux connaître la joie de croire, la force de
la croyance et les responsabilités qu'elle implique.

Sincérité intellectuelle et soumission de la foi, tels sont les deux termes

que l'apologiste catholique veut concilier, en s'inspirant d'une parole de

Jésus qu'il transpose en ces termes : « Si votre sincérité intellectuelle ne

surpasse celle de ceux qui n'ont pas de religion ou en ont une autre non



COMPTES RENDUS 153

chrétienne, vous n'entrerez pas dans la lumière, la vraie lumière du royaume
des cieux ». Pour lui, cette conciliation se résume dans les deux formules

que voici :

« Il faut bien penser pour croire. »

« Il faut croire pour bien penser. »

Il faut bien penser relativement à l'objet de la foi, et bien penser aussi

en tant que sujet croyant.
Quant à l'objet de la foi, on devra l'aborder avec une méthode vraiment

conforme à sa nature. Or l'objet de la foi ne peut être subdivisé en petites
questions subsidiaires ni abordé comme un objet de science profane. La
vérité du christianisme ne peut se dégager que « de toute la synthèse
chrétienne, de ce fait unique et transcendant dans l'histoire de l'humanité qu'est
le miracle iu Christ ians le miracle le son Eglise. Or ce miracle forme un
tout, admirablement homogène, dont toutes les parties sont solidaires et
et ne se comprennent parfaitement que dans la lumière de l'ensemble »

(p. 21). Il est vrai que Jésus appartient à l'histoire et doit être étudié par
la méthode historique. Mais s'il est le Sauveur, il n'est pas possible qu'il
soit entièrement dépendant de la critique de l'historien. Les âmes les plus
simples doivent aussi pouvoir le connaître. Et le savant lui-même ne pourra
le comprendre qu'à la lumière du dogme catholique de l'Incarnation et

jamais « selon les vraisemblances ordinaires des consciences purement
humaines ». Si Jésus est ce que nous croyons, sa psychologie est unique
dans l'histoire, d'où l'échec de toutes les « Vies de Jésus » qu'on a voulu
écrire selon les normes ordinaires. « L'Eglise va au Christ avec toute la
profondeur de son dogme, toute la richesse de sa théologie, avec toutes les

intuitions de ses mystiques, toutes les vertus de ses saints... C'est en vivant
du Christ qu'on connaît pleinement le Christ » (p. 40). Pour comprendre la

personne de Jésus, il faut autre chose que les connaissances scolaires qui
permettraient de remporter un premier prix d'histoire En face des miracles,
et surtout devant le miracle capital de la Résurrection, il faut sentir la valeur
du « signe religieux » et recevoir une lumière qui vienne « de l'intérieur même
de l'objet de notre foi pour éclairer nos preuves extérieures » (p. 49). « Mais
où pourrons-nous trouver la lumière pour juger le Fils de Dieu sinon dans

l'union la plus étroite de notre âme avec Dieu, dans notre effort vers la
sainteté» (p. 52). La défection de Renan, analysée en quelques pages, s'explique

par l'infidélité de l'ancien sulpicien à la lumière intérieure. Cette condition
de la connaissance religieuse rappelle la doctrine calvinienne sur l'illumination

par le Saint-Esprit. Mais pour le P. Levie, c'est l'Eglise et son
enseignement traditionnel qui sont en fin de compte la lumière à laquelle il faut
recourir ; en somme, pour bien penser, il faut, selon lui, accepter l'objet
de la vérité chrétienne des mains de l'Eglise.

Il faut bien penser aussi en tant que sujet, si l'on veut parvenir à la foi.
Lorsque surgissent dans un esprit des doutes relatifs aux affirmations
religieuses, il faut commencer par prendre conscience de sa propre



154 COMPTES RENDUS

responsabilité devant des problèmes qui engagent la destinée, et s'engager à

fond soi-même dans la recherche de la vérité, avec toutes ses énergies morales,
car pour voir, on doit se rendre capable de voir. « Il faut que l'intelligence
réalise toute sa finalité en tendant vers Dieu de son être le plus intime »

(p. 79). C'est alors seulement que la foi, secours surnaturel, intervient pour
emporter l'homme au delà des pensées orientées vers Dieu : la raison ne se

renonce que pour se dépasser ; l'intelligence n'accepte de croire que pour
être pleinement conséquente avec elle-même ; la raison se jette dans la foi,
non par une sorte de désespoir et de défiance d'elle-même, mais à cause
de sa vitalité même, parce qu'elle est forte et grande, et pour être encore
plus forte et plus grande sur un plan supérieur (p. 91). De là, par une fort
abstraite démonstration, on nous mène à cette conclusion : « Si l'intelligence,
comme intelligence, aspire à la connaissance de Dieu en lui-même, à la vision
de Dieu, comme à une fin non due mais qui serait sa perfection suprême,
elle ne peut qu'aspirer également au moyen normal et homogène qui
prépare cette vision, à savoir la connaissance de la foi » (p. 97). Mais comment
pourrai-je savoir « que l'élévation surnaturelle, envisagée comme possible

par la raison, est réellement offerte dans la religion catholique à mon intelligence,

à ma volonté, au monde terrestre » (p. 98). Réponse : seule cette
religion se manifeste comme divine, car il n'en est aucune où Dieu se donne

davantage aux hommes ; comme humaine, parce qu'elle est parfaitement
adaptée à l'homme et réalise en lui un parfait état d'équilibre et le complet
épanouissement de sa vie ; comme unique enfin, de telle sorte que le choix
s'impose : ou cette religion ou le néant (p. 99). Ainsi toute la vie humaine,
intelligence, volonté, nature sensible, trouve son achèvement et son
accomplissement par le Christ et par son Eglise. Et c'est ainsi qu'en « pensant
bien » on arrive à croire.

Parvenu à la foi, l'homme qui pense n'a pas achevé son travail intellectuel.

Maïs désormais, « il faut croire pour bien penser ». L'acte de foi ne
conduit pas à un état de repos et de paisible jouissance dans la possession
de la vérité. La foi ne resserre pas l'intelligence, elle la dilate. Foi et raison
s'affirment toutes deux en une synthèse complexe et parfois difficile. Le
christianisme n'est pas un totalitarisme ecclésiastique ni un laïcisme libéral,
mais le levain qui fait lever la pâte humaine. Christ est pour les âmes un
principe vivifiant, et son Eglise, gardée par lui de toute erreur, ne cesse
de penser et d'enseigner les vérités de la foi ; ce qui ne doit pas dispenser
le chrétien de penser par lui-même ; et cela ne va pas toujours sans
souffrance. « C'est par la souffrance de ses pasteurs, de ses docteurs et de ses

théologiens, en communion avec la pensée de l'Eglise, que Dieu fait croître
sa vérité ici-bas. Tout cela suppose aussi qu'au-dessous des pasteurs, des

docteurs et des théologiens, le christianisme ait des fidèles, prêtres et laïcs,
qui pensent leur foi et offrent, à ceux qui cherchent, ce profond secours de

la communion d'âme et d'intelligence, sans laquelle aucun progrès durable
ne se fixe ici-bas » (p. 139).



COMPTES RENDUS 155

Il y a, à nos yeux de protestant, quelque chose de tragique dans cet
effort vers la pensée personnelle et vers les convictions sincères de la part
d'un homme qui est fortement rivé à l'autorité de son Eglise. Il dénonce

la pusillanimité intellectuelle, le concordisme simpliste et tendancieux, le
traditionalisme paresseux ; il s'en prend aux âmes timorées qui ont toujours
une crainte anxieuse de l'hérésie, à ces esprits présomptueux qui méprisent
tout ce qui n'est pas catholique, sorte de M. Homais à l'envers, primaire
et clérical. Il fait entendre un appel éloquent à la largeur d'esprit, à l'effort
de compréhension. Mais il se voit forcé de postuler deux sincérités, celle de

la foi et celle de la raison, et de donner au mot catholique le sens « d'accueil,
ouverture de l'esprit à toutes les valeurs humaines et à tous les progrès
humains dans une perspective plus large, large de la largeur même de Dieu,
la perspective surnaturelle» (p. 152). Or, je ne crois pas qu'on puisse donner

ce sens au mot catholique, lorsqu'il est associé à l'adjectif romain.
Ce qu'il y a de fatale limitation dans l'esprit le plus généreux quand

il reste soumis à l'Eglise romaine, on le voit assez bien dans la seconde partie
de l'ouvrage, intitulée Pensée incroyante et pensée chrétienne. S'adressant à

ses coreligionnaires, l'auteur déplore leur trop fréquente étroitesse et leur
prêche la « compréhension chrétienne de la vérité », c'est-à-dire l'humilité
plus prompte à approuver la vérité qu'à condamner l'erreur, et le « respect
chrétien de l'adversaire », ce respect qui ne se permet pas de soupçonner
d'emblée la mauvaise foi ou de porter un jugement définitif qui n'appartient

qu'à Dieu.
Malheureusement l'auteur ne prêche pas d'exemple quand il en vient

à parler de l'exégèse protestante. La raideur de son dogmatisme apparaît
nettement dans cette déclaration : « L'Eglise catholique revendique hautement
le privilège d'avoir, seule, l'intelligence pleine des paroles de son époux ;

on ne les comprend entièrement qu'en elle et que par elle » (p. 175). Et quel

manque de compréhension dans cette formule : « Le protestantisme aboutit
de plus en plus au rationalisme ». Il admet fort bien que, dans l'interprétation

catholique de la Bible, les dogmes de l'Eglise interviennent constamment

pour faire dire aux textes ce qu'une interprétation plus objective n'y
découvrirait pas. Et quand il s'agit de caractériser l'exégèse protestante,
il choisit arbitrairement quelques écrivains libéraux, sans apercevoir les

grandes lignes d'une méthode, dont l'élément essentiel lui échappe, à savoir
le rôle du Saint-Esprit. Il ignore en effet complètement les textes si lumineux

de Luther et de Calvin dans lesquels on voit que l'Ecriture ne peut
être connue sans l'Esprit ni l'Esprit sans l'Ecriture. Les pages si décevantes
du P. Levie sur le protestantisme ne sont pas de nature à nous inspirer une
entière confiance dans l'interprétation, d'ailleurs si intéressante, qu'il donne
du caractère et de l'œuvre d'Alfred Loisy ; il le compare au baron von Hügel
qui, dans la crise du modernisme, resta fidèle à l'Eglise de Rome.

Sous le titre Vérités divines et étroitesses humaines, l'auteur adresse aux
catholiques de pressants appels pour qu'ils travaillent à réaliser les synthèses



156 COMPTES RENDUS

qui permettront au christianisme de jouer dans le monde son rôle de levain.
Quatre synthèses apparaissent comme particulièrement importantes :

1. La sécurité doctrinale du catholicisme doit s'associer à un constant
travail intellectuel, poursuivi dans la sincérité et l'objectivité.

2. La tradition catholique doit se concilier avec une perpétuelle recherche
du progrès dans tous les domaines et jusque dans la formation des dogmes.

3. La primauté du devoir religieux et l'excellence du sacerdoce catholique

ne doivent pas entrer en conflit avec les devoirs profanes, mais doivent
au contraire favoriser un civisme désintéressé et dépourvu de cléricalisme.

4. L'autorité de la hiérarchie ne doit pas porter préjudice à la conscience

individuelle et à la libre activité des fidèles.

L'auteur insiste avec une éloquence particulière sur ce dernier point.
Il s'inquiète de voir que trop de croyants s'imaginent qu'il suffit de « voter
catholique pour que tout soit sauvé » (p. 258). Il ne veut pas que le laïc
soit traité dans l'Eglise en perpétuel mineur. Il plaide pour une vie
chrétienne plus personnelle et plus spontanée, affranchie des contraintes
collectivistes et militaires. « Ce qui importe, dit-il, c'est de former ce sens moral
personnel, éclairé et nuancé, affiné et pénétrant, qui amène l'âme à la réaction

morale juste et spontanée, ce qu'il faut c'est faire des consciences
chrétiennes et non des automates obéissants » (p. 257). Et encore : « De plus en

plus, la tâche de demain sera de former non pas des troupes de choc ou
des troupes d'assaut, mais des consciences chrétiennes » (p. 260).

Ces accents prophétiques ont quelque chose de familier pour nos oreilles

protestantes. Le Père jésuite tient ici un langage que nous aimons. Ces

grandes synthèses, si nécessaires, nous les cherchons, nous aussi. Nous pensons

même que c'est la mission du protestantisme de les procurer. Comme
l'a dit Vinet : « Les réformateurs remirent le christianisme à l'usage de la
vie... En remettant la morale dans la religion, les réformateurs furent les

auteurs d'une grande synthèse... » (Moralistes iu XVI' siècle, 1904, p. 18).
Et ce sera l'œuvre des protestants dignes de ce nom de poursuivre sans

cesse, dans tous les domaines, ce laborieux pétrissage qui mêle le levain
de l'Evangile à la pâte de ce monde. Quoi qu'on dise, ils n'ont pas entièrement
échoué ; on pourra s'en convaincre en comparant le destin des nations

presque entièrement protestantes avec celui des nations presque entièrement
catholiques.

Nous ne pouvons que nous réjouir de voir un apologiste du catholicisme
se faire aussi protestant que possible et dénoncer si franchement les dangers
d'un dogmatisme fermé et d'un cléricalisme autoritaire ; mais nous voyons
bien que, malgré son goût pour la liberté, il continue à traîner sa chaîne et

que sa foi en l'Eglise entrave sa foi en Dieu. Cela ne nous empêche pas de

nous associer, pour l'essentiel, à sa large profession de foi au Christ, qui
constitue le vibrant épilogue de ce livre attachant. Mais nous ne pourrons
jamais identifier l'Eglise du Christ avec la hiérarchie romaine.

V. BARONI.



COMPTES RENDUS 157

I. Charles Baudouin : Le mythe lu Moierne et propos connexes. Collection
« Action et Pensée », Ed. du Mont-Blanc.

« Des mythes d'un peuple, de ses exaltations et de ses communions, l'on

peut vraiment dire ce que l'on a dit de la passion, du romantisme et du
mysticisme et de tout l'irrationnel. C'est au-dessus et au-dessous de l'humain.
Et lorsque ce n'est plus au-dessus, c'est nécessairement au-dessous. »

Le persévérant animateur de la Collection « Action et Pensée », dénonce

Cette déchéance des mythes dans le mythe du Moderne. Le livre est un peu

amer, un peu mélancolique, teinté de misanthropie. « L'on se mit à dénoncer,

dit-il, la naïveté d'une foi au progrès. Mais n'est-il pas naïf de se vanter,
comme d'un mérite, du fait d'être les derniers venus » Et encore : « Dans

un mythe du Progrès, l'homme aspire et le terme d'idéal a un sens. Dans

un mythe du Moderne l'homme semble plutôt fuir devant une poursuite. »

Toutefois, Charles Baudouin n'a pas fait un livre amer. Cet ouvrage est

pénétré, au contraire, d'un esprit humaniste qui connaît bien ses sources et,
des Anciens aux Modernes, en suit l'incessant rejaillissement. Surtout, mieux

que Duhamel, mieux que Carrel, qu'il nous fait relire, Charles Baudouin
défend simplement la nature contre ceux qui la détruisent.

C'est sans doute pourquoi, à la fin de son livre, il montre une verve
soudaine, comme si, tout d'un coup, sa conviction était formée, après un long
débat, et définitivement dégagée de toute contrainte. Oportet haereses esse!

s'écrie-t-il. « Les Paradoxes de l'Education », 1'« Apologie pour les mauvaises

têtes », tous les derniers chapitres deviennent agressifs, d'une liberté, d'une

clairvoyance qui emportent l'adhésion. L'humanisme ne renie d'ailleurs

jamais ses conquêtes : « Je voudrais, quant à moi, l'audace sans le dédain »,

dit Baudouin. C'est la raison pour laquelle, sans doute, son livre pourrait
nous garder contre la désespérance, si nous avions besoin de l'être.

IL Dr A. Hesnard, Freui ians la société d'après guerre. Collection « Action
et Pensée», Ed. du Mont-Blanc, 1947.

Le Dr A. Hesnard écrit sur la psychanalyse depuis plus de trente ans. Le
livre que publie Charles Baudouin se présente comme une sorte de méditation

solitaire. Il a été écrit au Camp retranché de Bizerte, entre 1942 et

1943, « loin de toute bibliothèque et en plein isolement moral », dit l'auteur.
Dans cette solitude, il est revenu sur ce qu'il a acquis au cours d'une longue

pratique médicale et psychanalytique, il a revu ses idées sur Freud, sur la

psychanalyse dont il tente de préciser les possibilités à venir, selon ses vues
personnelles.

Chose remarquable, le Dr Hesnard accuse les psychanalystes de moralisme.

Nous ne sommes pas accoutumés à rencontrer ce grief.



158 COMPTES RENDUS

On sait que le traitement psychanalytique révèle à celui qui s'y soumet
les pulsions instinctuelles qu'il porte en lui et qui, dès l'enfance, rencontrèrent

des résistances nombreuses dont la plus apparente est la répression
éducative, civilisatrice. D'après le Dr Hesnard, les psychanalystes commettraient

l'erreur « d'identifier les pulsions révélées à l'analysé... à des pulsions
immorales », alors que celles-ci ne sont que « les survivances vivaces mais
naturelles et le plus souvent normales d'une période de la vie dont la
caractéristique est précisément de s'être écoulée avant la naissance de la morale :

en pleine candeur de la nature ».

On sait, d'autre part, que la répression des pulsions instinctives chez

l'enfant — et déjà chez le tout petit, provoque la formation d'une « pré-
morale archaïque », une pseudo-morale infantile, indigne du beau nom de

morale, et source de troubles nombreux. Il importe bien de ne pas identifier
les pulsions révélées à l'analysé à des pulsions immorales, si l'on veut fonder
une morale vraie. Il s'agit plutôt de permettre à l'individu d'utiliser pour
une vie personnelle et sociale féconde tout ce qu'il peut retirer de ses

pulsions, qui ne sont pas toutes inutilisables, loin de là.
Mais s'il est vrai qu'il y a une pseudo-morale infantile, qui persiste et

règne dans l'inconscient, tous ceux qui pratiquent la psychothérapie de

l'enfance et tous ceux qui observent le petit de l'homme, savent que l'enfant
ne vit pas longtemps « en pleine candeur de la nature ». Très tôt, les

résistances que les choses et les êtres opposent, en lui et hors de lui, à ses pulsions,
lui donnent une forte angoisse, qu'il traduit en sentiments de culpabilité
aussitôt qu'il cherche en lui-même la raison des répressions qu'il subit.
A cet égard, le Dr Hesnard méconnaît trop les travaux poursuivis à Paris, et
ailleurs, pendant et depuis l'Occupation. Nous savons que si cette culpabilité

infantile est imaginaire, cela ne diminue en rien la force coercitive de

cette morale infantile et qu'il importe, dans l'analyse, d'en laisser apparaître

la violence afin d'en libérer le moi diminué par elle.

Dans son zèle à pourchasser la « morale archaïque », le Dr Hesnard va
jusqu'à l'identifier « aux notions théologiques de Péché et de Faute ».

Son livre, qui contient bien d'autres idées personnelles, plaide en outre
en faveur d'une expression de la pensée psychanalytique « sous une forme
apaisante et accessible à tous ». Hesnard revient avec insistance sur cette
nécessité. Nous ne pensons pas qu'il ait entièrement tort.

Georges FAVEZ.


	Comptes rendus

