Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 36 (1948)

Heft: 148

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Joseph Marfcuar, S.J., Etudes sur la psychologie des mystiques. Tome
second. L’Edition Universelle, Bruxelles, Desclée de Brouwer & Ci¢,

Paris, 1937, 556 pages.

Depuis quelque cinquante ans qu’on a commencé a appliquer aux dmes
mystiques les nouvelles méthodes psychologiques d’investigation, beaucoup
de faits intéressants ont été mis ou remis en lumiére. Mais les jugements
portés par les psychologues sur les expériences analysées par eux dépendent
toujours de leur propre attitude vis-a-vis de la vie spirituelle, de leur foi
personnelle ou de leur philosophie. En face de ces expériences qui engagent
I’homme tout entier, les savants se trahissent eux-mémes dans leurs jugements ;
ils sont eux-mémes jugés ; au moment ou ils veulent demander des comptes
aux mystiques, ils doivent eux aussi vider le fond de leur sac.

Clest pourquoi leurs travaux ont quelque chose de définitif: ils sont
toujours conditionnés par la personnalité de 'auteur. L’expérience religieuse
de W. James, publiée en 1go2z (édition frangaise en 1905) est rééditée avec
profit en 1931. Henri Delacroix donne en 1908 son livre admirable Les grands
mystiques chrétiens et le réédite, sans y changer un mot, en 1938. La psy-
chologie du mysticisme religieux de James A. Leuba, publiée en 1930, ne
ne fait que prolonger les lignes de travaux qui ont commencé a paraitre
dés avant 18g6.

Cette permanence se retrouve chez des psychologues attachés a une phi-
losophie religieuse précise, comme le P. Joseph Maréchal. Et c’est ce qui
me permet d’espérer qu’il n’est pas inutile de signaler aujourd’hui seulement
un ouvrage oublié sur un rayon de bibliothéque depuis 1937. La guerre
est passée et ne pouvait apporter ici aucun changement.

Ce second volume des Etudes sur la psychologie des mystiques se rattache
étroitement au premier, paru a Bruges et a Paris en 1924, qui reproduisait
des articles de revues publiés entre 19go8 et 1912. L’auteur y disait que son



150 COMPTES RENDUS

point de vue est celui de «la psychologie largement éclairée par la méta-
physique traditionnelle », c’est-a-dire par la philosophie thomiste. Il y étu-
diait Le sentiment de présence chez les profanes et chez les mystiques et Quelgues
trats distinctifs de la mystique chrétienme. Avec de fréquentes allusions aux
études contemporaines de Leuba, James, Delacroix, Boutroux, il analysait
Pexpérience mystique, de ’oraison vocale a la priére intérieure, de la médi-
tation a la contemplation, et de la contemplation a I’extase, qu’il définissait :
«une synthése d’une négativité empirique et d’une positivité transcen-
dante ». Il aboutissait a cette conclusion que la meilleure interprétation des
états mystiques est celle qui respecte la lettre méme des documents mys-
tiques, que lintuition de I’Etre, chez les mystiques, « dépasse les limites
de la psychologie humaine et qu’elle en commande toute la perspective ».
Une philosophie qui exclurait 2 priori toute transcendance en psychologie
pourrait bien étre trop courte pour suivre les mystiques jusqu’au bout de
leur expérience. « Notre apriorisme, disait-il, assez largement expectant pour
ne point exclure une expérience transcendante, en vaut bien un autre et
nous permet de respecter la lettre des documents mystiques. »

Le tome second, deux fois plus long que le premier, a été livré a la
publicité sur les instances des éditeurs, bien que l'auteur n’ait pas eu le
temps et la santé nécessaires pour en faire une rédaction satisfaisante. Il
nous livre des études et des essais dont plusieurs avaient paru dans diverses
revues dés 1912 déja. Il en résulte un gros volume, touffu, dont la cons-
truction laisse & désirer. Mais I’inconvénient n’est pas grand, car les spécia-
listes auxquels il est destiné sauront bien en tirer parti. Ils y trouveront une
abondante et précieuse documentation, ou la spéculation occupe cependant
une place exagérée a notre gré. L’esprit dialecticien de lauteur, rompu
aux méthodes de la scolastique, crée un climat trop aride et trop cérébral,
ou il semble que palissent les fleurs de la mystique et que s’y étouffent ses
chants.

Dans ce vaste ensemble de monographies, on distingue trois groupes
d’importance inégale, le premier comprenant les trois quarts de 'ouvrage,
En voici, trés sommairement, les thémes :

I. Une enquéte trés fouillée, a la fois historique et psychologique, sur
la mystique catholique considérée & son sommet : ’intuition de Diew dans la
contemplation. Sur des hauteurs vertigineuses, on s’attarde en compagnie de
Plotin, le philosophe de I’extase, et de son émule chrétien, le Pseudo-Denys ;
on retrouve cet Evagre le Pontique que les historiens font émerger du royaume
des ombres, et son disciple Cassien; on interroge saint Augustin et saint
Bernard, et I’on écoute surtout le Docteur Angélique qui disserte longuement
sur la vision de Dieu et sur la subtile distinction & faire entre vision immé-
diate ici-bas et vision béatifique, entre contemplation mystique commune
et ravissement. Et voici Hugues et Richard de Saint-Victor, Guillaume de
Saint-Thierry, saint Albert le Grand, saint Bonaventure, Harphius, David
d’Augsbourg, Guigues du Pont, Angéle de Foligno et d’autres religicuses du



COMPTES RENDUS 151

XIIIe® siécle, les mystiques allemands du XIVe: Eckhart, Tauler, Henri
Suso, et ’école flamande de Ruusbroec I’Admirable, enfin le Docteur de la
mystique : 'Espagnol saint Jean de la Croix et son sublime Cantique spirituel,
Cette suite d’études n’embrasse pas l’ensemble de la vie mystique; elle
s’attache a la contemplation des plus grands mystiques chrétiens. Ce qu’elle
abandonne en étendue, elle le gagne en profondeur. Elle serre de trés prés
les documents pris aux sources les meilleures dans les langues originales,
grecque, latine, flamande, espagnole ou autre. I’analyse est finement nuancée
et délicatement scrupuleuse.

2. Des recherches «sur la frontiére inférieure de la mystique » sont restées
a ’état de projets. On le regrettera d’autant plus que la psychanalyse appli-
quée a P’étude des mystiques a ouvert des horizons et posé des problémes
nouveaux, avec les travaux de S. Freud, de C. G. Jung, de H. Silberer, de
O. Pfister, de Th. Flournoy, de G. Berguer. Un essai sur les Exercices
d’Ignace de Loyola, considérés comme méthode de méditation orientée vers
la contemplation, pourrait donner lieu a d’intéressants rapprochements
avec les travaux de Henri Brémond, ou lon voit s’opposer I'une a Pautre
’ascése ignatienne et la vraie priére. Une étude consacrée &4 James H. Leuba,
sous le titre Un exemple d’optimisme scientiste dans Pétude des faits mys-
tigues, nous donne une critique pertinente du systéme «comparatif et
génétique » du positivisme américain. Pour Leuba, I’aboutissement de tout
le développement mystique est ’extase, c’est-i-dire, selon lui, un état soma-
tique anormal qui s’accompagne d’une totale inconscience. Ce que le
P. Maréchal conteste en ces termes: « La tradition la plus autorisée (celle
d’un Ruusbroec et d’un saint Jean de la Croix) n’a jamais considéré I'extase,
en tant que transe, comme la forme essentielle, ni comme le sommet de la
vie mystique ; au contraire, ’extase, ainsi envisagée dans ses aspects négatifs
ou méme corporels, est la rangon imposée a la faiblesse de notre nature
par la sublimité toute spirituelle de I’union divine.» La vie mystique, a
cause méme de sa sublimité, peut s’accompagner de quelques troubles ner-
veux, surtout chez certains sujets affectés peut-étre d’une sensibilité mala-
dive. Il se peut que tel mystique soit névropathe. Mais on n’est pas mys-
tique parce qu’on est névropathe. Et le P. Maréchal de se demander si les
idées philosophiques de Leuba, présentées au terme de ses analyses psy-
chologiques comme des conclusions, ne devraient pas étre exposées au début
comme les prémisses mémes de tout son travail.

3. Létude comparée des mysticismes, a laquelle Pauteur se proposait de
donner aussi plus d’ampleur, est représentée dans son livre par deux essais
fort pénétrants. Le premier énonce quelques principes généraux de mystique
comparée. On y étudie le fondement doctrinal et le fondement psycholo-
gique des ressemblances et des dissemblances entre la mystique chrétienne
et les mysticismes hindou et musulman. Dans cette confrontation, la mys-
tique chrétienne apparait comme nettement monothéiste, donnant a la
souffrance une signification rédemptrice, orientée vers ’action morale et



152 COMPTES RENDUS

sociale, accompagnée d’un sentiment de présence. Le second essai, consacré
au probléme de la grace mystiqgue en Islam, étudie Hallaj, martyr mystique
musulman, incompris et condamné par ses coreligionnaires, qui mourut de
la main du bourreau dans d’horribles supplices, a Bagdad, le 26 mars g22.
La poignante aventure spirituelle de ce fidéle observateur du Coran pose
au théologien chrétien la question de la valeur et de I’authenticité d’une
mystique étrangére a la Révélation. Notre auteur incline a penser que la
lumiére surnaturelle peut parvenir jusqu’a un Hall4j, si émouvant dans sa
sincérité, et que Dieu ne refuse 3 aucune dme droite «la grice de foin.

En bref, ’ceuvre du P. Joseph Maréchal, métaphysicien thomiste, sur
la Psychologie des mystiques, apporte de nombreux et précieux documents
a ceux qui s’intéressent aux expériences mystiques, et donne en méme temps
une interprétation doctrinale qui constitue un chapitre important et encore
fort discuté de la théologie catholique. L’intuition mystique de Dieu apparait
comme une hypothése d’inspiration augustinienne, qui se situe dans le
prolongement de la psychologie et de la métaphysique thomiste. La voie
mystique conduit réellement a4 Dieu ; saint Augustin le dit, saint Thomas

le pense, et le philosophe Bergson I’admet aussi.
V. BARONL

Jean LeviE, S. J., Sous les yeux de Pincroyant. Museum Lessianum. Section
théologique, n° 40, 2° édition, Desclée de Brouwer & Ci¢, Paris. I’Edition
universelle, Bruxelles, 1946, 302 pages.

Nous sommes en présence d’un important ouvrage d’apologétique. Ce
- n’est pas un cours selon les formules traditionnelles, mais la méditation
trés personnelle d’un croyant fort bien informé, qui se place volontairement
sous le regard interrogatif et méme méfiant d’un homme moderne, sérieux
mais étranger a la foi catholique. L’auteur est de ceux pour qui il y a « obli-
gation de croire» aux dogmes définis par I’Eglise romaine; aussi sent-il
peser sur lui un soupgon de déloyauté intellectuelle. Il sait qu’on se demande
autour de lui: Le catholique est-il sincére ? Croit-il vraiment, d’une foi
authentique, ces formules qu’il accepte de parti pris, sans méme en con-
naitre toujours I’exacte teneur ?

Le P. Jean Levie, professeur d’Ecriture sainte au Collége theologlque
des Jésuites a Louvain, va s’efforcer de faire sentir a l’incroyant la pro-
fondeur et la logique interne de la foi catholique ; il espére en méme temps
aider les lecteurs croyants & mieux connaitre la joie de croire, la force de
la croyance et les responsabilités qu’elle implique.

Stncérité intellectuelle et soumission de la foi, tels sont les deux termes
que Papologiste catholique veut concilier, en s’inspirant d’une parole de
Jésus qu’il transpose en ces termes: «Si votre sincérité intellectuelle ne
surpasse celle de ceux qui n’ont pas de religion ou en ont une autre non



COMPTES RENDUS 153

chrétienne, vous n’entrerez pas dans la lumiére, la vraie lumiére du royaume
des cieux» Pour lui, cette conciliation se résume dans les deux formules
que voici :

« Il faut bien penser pour croire. »

«Il faut croire pour bien penser. »

Il faut bien penser relativement a Pobjet de la foi, et bien penser aussi
en tant que sujet croyant.

Quant a I’objet de la foi, on devra ’'aborder avec une méthode vraiment
conforme a sa nature. Or Pobjet de la foi ne peut étre subdivisé en petites
questions subsidiaires ni abordé comme un objet de science profane. La
vérité du christianisme ne peut se dégager que «de toute la synthése chré-
tienne, de ce fait unique et transcendant dans I’histoire de 'humanité qu’est
le miracle du Christ dans le miracle de son Eglise. Or ce miracle forme un
tout, admirablement homogéne, dont toutes les parties sont solidaires et
et ne se comprennent parfaitement que dans la lumiére de I’ensemble»
(p. 21). Il est vrai que Jésus appartient a I’histoire et doit étre étudié par
la méthode historique. Mais s’il est le Sauveur, il n’est pas possible qu’il
soit entiérement dépendant de la critique de I’historien. Les dmes les plus
simples doivent aussi pouvoir le connaitre. Et le savant lui-méme ne pourra
le comprendre qu’a la lumiére du dogme catholique de I’Incarnation et
jamais «selon les vraisemblances ordinaires des consciences purement
humaines ». Si Jésus est ce que nous croyons, sa psychologie est unique
dans Thistoire, d’ou Iéchec de toutes les « Vies de Jésus» qu’on a voulu
écrire selon les normes ordinaires. « L’Eglise va au Christ avec toute la pro-
fondeur de son dogme, toute la richesse de sa théologie, avec toutes les
intuitions de ses mystiques, toutes les vertus de ses saints... C’est en vivant
du Christ qu’on connait pleinement le Christ» (p. 40). Pour comprendre la
personne de Jésus, il faut autre chose que les connaissances scolaires qui
permettraient de remporter un premier prix d’histoire ! En face des miracles,
et surtout devant le miracle capital de la Résurrection, il faut sentir la valeur
du «signe religieux » et recevoir une lumiére qui vienne « de Pintérieur méme
de Pobjet de notre foi pour éclairer nos preuves extérieures» (p. 49). « Mais
ou pourrons-nous trouver la lumiére pour juger le Fils de Dieu sinon dans
Punion la plus étroite de notre d4me avec Dieu, dans notre effort vers la
sainteté» (p. 52). La défection de Renan, analysée en quelques pages, s’explique
par Pinfidélité de ’ancien sulpicien 4 la lumiére intérieure. Cette condition
de la connaissance religieuse rappelle la doctrine calvinienne sur I'illumi-
nation par le Saint-Esprit. Mais pour le P. Levie, c’est I’Eglise et son ensei-
gnement traditionnel qui sont en fin de compte la lumiére a laquelle il faut
recourir ; en somme, pour bien penser, il faut, selon lui, accepter ’objet
de la vérité chrétienne des mains de ’Eglise.

Il faut bien penser aussi en tant que sujet, si 'on veut parvenir a la foi,
Lorsque surgissent dans un esprit des doutes relatifs aux affirmations
religieuses, il faut commencer par prendre conscience de sa propre



154 COMPTES RENDUS

responsabilité devant des problémes qui engagent la destinée, et s’engager a
fond soi-méme dans la recherche de la vérité, avec toutes ses énergies morales,
car pour voir, on doit se rendre capable de voir. « Il faut quel’intelligence
réalise toute sa finalité en tendant vers Dieu de son étre le plus intime »
(p- 79). C’est alors seulement que la foi, secours surnaturel, intervient pour
emporter ’homme au dela des pensées orientées vers Dieu : la raison ne se
renonce que pour se dépasser; l'intelligence n’accepte de croire que pour
étre pleinement conséquente avec elle-méme ; la raison se jette dans la foi,
non par une sorte de désespoir et de défiance d’elle-méme, mais 4 cause
de sa vitalité méme, parce qu’elle est forte et grande, et pour étre encore
plus forte et plus grande sur un plan supérieur (p. 91). De 14, par une fort
abstraite démonstration, on nous méne a cette conclusion : « §i I'intelligence,
comme intelligence, aspire a la connaissance de Dieu en lui-méme, a la vision
de Dieu, comme 4 une fin non due mais qui serait sa perfection supréme,
elle ne peut qu’aspirer également au moyen normal et homogéne qui pré-
pare cette vision, a savoir la connaissance de la foi» (p. 97). Mais comment
pourrai-je savoir «que ’élévation surnaturelle, envisagée comme possible
par la raison, est réellement offerte dans la religion catholigue a mon intelli-
gence, 2 ma volonté, au monde terrestre ? » (p. 98). Réponse: seule cette
religion se manifeste comme divine, car il n’en est aucune ou Dieu se donne
davantage aux hommes; comme humaine, parce qu’elle est parfaitement
adaptée a ’homme et réalise en lui un parfait état d’équilibre et le complet
épanouissement de sa vie; comme unigue enfin, de telle sorte que le choix
s’impose : ou cette religion ou le néant ! (p. 9g). Ainsi toute la vie humaine,
intelligence, volonté, nature sensible, trouve son achévement et son accom-
plissement par le Christ et par son Eglise. Et c’est ainsi qu’en « pensant
bien» on arrive a croire.

Parvenu a la foi, ’homme qui pense n’a pas achevé son travail intellec-
tuel. Mais désormais, «il faut croire pour bien penser» L’acte de foi ne
conduit pas a un état de repos et de paisible jouissance dans la possession
de la vérité. La foi ne resserre pas 'intelligence, elle la dilate. Foi et raison
g’affirment toutes deux en une synthése complexe et parfois difficile. Le
christianisme n’est pas un totalitarisme ecclésiastique ni un laicisme libéral,
mais le levain qui fait lever la pite humaine. Christ est pour les 4mes un
principe vivifiant, et son FEglise, gardée par lui de toute erreur, ne cesse
de penser et d’enseigner les vérités de la foi; ce qui ne doit pas dispenser
le chrétien de penser par lui-méme ; et cela ne va pas toujours sans souf-
france. « C’est par la souffrance de ses pasteurs, de ses docteurs et de ses
théologiens, en communion avec la pensée de ’Eglise, que Dieu fait croitre
sa vérité ici-bas. Tout cela suppose aussi qu’au-dessous des pasteurs, des
docteurs et des théologiens, le christianisme ait des fidéles, prétres et laics,
qui pensent leur foi et offrent, & ceux qui cherchent, ce profond secours de
la communion d’4me et d’intelligence, sans laquelle aucun progrés durable
ne se fixe ici-bas» (p. 139).



COMPTES RENDUS 155

Il y a, 4 nos yeux de protestant, quelque chose de tragique dans cet
effort vers la pensée personnelle et vers les convictions sincéres de la part
d’un homme qui est fortement rivé & ’autorité de son Eglise. Il dénonce
la pusillanimité intellectuelle, le concordisme simpliste et tendancieux, le
traditionalisme paresseux ; il s’en prend aux idmes timorées qui ont toujours
une crainte anxieuse de I’hérésie, 4 ces esprits présomptueux qui méprisent
tout ce qui n’est pas catholique, sorte de M. Homais & I’envers, primaire
et clérical. Il fait entendre un appel éloquent a la largeur d’esprit, & Peffort
de compréhension. Mais il se voit forcé de postuler deux sincérités, celle de
la foi et celle de la raison, et de donner au mot catholique le sens « d’accueil,
ouverture de Pesprit & toutes les valeurs humaines et a tous les progrés
humains dans une perspective plus large, large de la largeur méme de Dieu,
la perspective surnaturelle» (p. 152). Or, je ne crois pas qu’on puisse donner
ce sens au mot catholique, lorsqu’il est associé a I’adjectif romain.

Ce qu’il y a de fatale limitation dans D’esprit le plus généreux quand
il reste soumis a ’Eglise romaine, on le voit assez bien dans la seconde partie
de Pouvrage, intitulée Pensée incroyante et pensée chrétienne. S’adressant a
ses coreligionnaires, ’auteur déplore leur trop fréquente étroitesse et leur
préche la « compréhension chrétienne de la vérité», c’est-a-dire ’humilité
plus prompte a approuver la vérité qu’a condamner Perreur, et le « respect
chrétien de I’adversaire», ce respect qui ne se permet pas de soupgonner
d’emblée la mauvaise foi ou de porter un jugement définitif qui n’appar-
tient qu’a Dieu.

Malheureusement I’auteur ne préche pas d’exemple quand il en vient
a parler de I’exégése protestante. La raideur de son dogmatisme apparait
nettement dans cette déclaration : « L’Eglise catholique revendique hautement
le privilége d’avoir, seule, P’intelligence pleine des paroles de son époux ;
on ne les comprend entiérement qu’en elle et que par elle» (p. 175). Et quel
manque de compréhension dans cette formule : « Le protestantisme aboutit
de plus en plus au rationalisme » Il admet fort bien que, dans linterpré-
tation catholique de la Bible, les dogmes de I’Eglise interviennent constam-
ment pour faire dire aux textes ce qu’une interprétation plus objective n’y
découvrirait pas. Et quand il s’agit de caractériser P’exégése protestante,
il choisit arbitrairement quelques écrivains libéraux, sans apercevoir les
grandes lignes d’une méthode, dont ’élément essentiel lui échappe, 4 savoir
le réle du Saint-Esprit. Il ignore en effet complétement les textes si lumi-
neux de Luther et de Calvin dans lesquels on voit que Ecriture ne peut
étre connue sans ’Esprit ni Esprit sans ’Ecriture. Les pages si décevantes
du P. Levie sur le protestantisme ne sont pas de nature a nous inspirer une
entiére confiance dans linterprétation, d’ailleurs si intéressante, qu’il donne
du caractére et de ’ceuvre d’Alfred Loisy ; il le compare au baron von Hiigel
qui, dans la crise du modernisme, resta fidéele a I’Eglise de Rome.

Sous le titre Férités divines et étrottesses humaines, ’auteur adresse aux
catholiques de pressants appels pour qu’ils travaillent a réaliser les synthéses



156 COMPTES RENDUS

qui permettront au christianisme de jouer dans le monde son réle de levain.
Quatre synthéses apparaissent comme particuliérement importantes :

1. La sécurité doctrinale du catholicisme doit s’associer a un constant
travail intellectuel, poursuivi dans la sincérité et Pobjectivité.

2. La tradition catholique doit se concilier avec une perpétuelle recherche
du progrés dans tous les domaines et jusque dans la formation des dogmes.

3. La primauté du devoir religieux et ’excellence du sacerdoce catho-
lique ne doivent pas entrer en conflit avec les devoirs profanes, mais doivent
au contraire favoriser un civisme désintéressé et dépourvu de cléricalisme.

4. L’autorité de la hiérarchie ne doit pas porter préjudice a la conscience
individuelle et & la libre activité des fidéles.

L’auteur insiste avec une éloquence particuliére sur ce dernier point.
Il s’inquiéte de voir que trop de croyants s’imaginent qu’il suffit de « voter
catholique pour que tout soit sauvé» (p. 258). Il ne veut pas que le laic
soit traité dans I’Eglise en perpétuel mineur. Il plaide pour une vie chré-
tienne plus personnelle et plus spontanée, affranchie des contraintes col-
lectivistes et militaires. « Ce qui importe, dit-il, c’est de former ce sens moral
personnel, éclairé et nuancé, affiné et pénétrant, qui améne ’dme & Iz réac-
tion morale juste et spontanée, ce qu’il faut c’est faire des consciences chré-
tiennes et non des automates obéissants» (p. 257). Et encore: « De plus en
plus, la tiche de demain sera de former non pas des troupes de choc ou
des troupes d’assaut, mais des consciences chrétiennes» (p. 260).

Ces accents prophétiques ont quelque chose de familier pour nos oreilles
protestantes. Le Pére jésuite tient ici un langage que nous aimons. Ces
grandes synthéses, si nécessaires, nous les cherchons, nous aussi. Nous pen-
sons méme que c’est la mission du protestantisme de les procurer. Comme
P’a dit Vinet: «Les réformateurs remirent le christianisme a I'usage de la
vie... En remettant la morale dans la religion, les réformateurs furent les
auteurs d’une grande synthése...» (Moralistes du XVI® sidcle, 1904, p. 18).
Et ce sera I'ceuvre des protestants dignes de ce nom de poursuivre sans
cesse, dans tous les domaines, ce laborieux pétrissage qui méle le levain
de ’Evangile a la pate de ce monde. Quoi qu’on dise, ils n’ont pas entiérement
échoué ; on pourra s’en convaincre en comparant le destin des nations
presque entiérement protestantes avec celui des nations presque entiérement
catholiques.

Nous ne pouvons que nous réjouir de voir un apologiste du catholicisme
se faire aussi protestant que possible et dénoncer si franchement les dangers
d’un dogmatisme fermé et d’un cléricalisme autoritaire ; mais nous voyons
bien que, malgré son golt pour la liberté, il continue a trainer sa chaine et
que sa foi en I’Eglise entrave sa foi en Dieu. Cela ne nous empéche pas de
nous associer, pour l’essentiel, a sa large profession de foi au Christ, qui
constitue le vibrant épilogue de ce livre attachant. Mais nous ne pourrons
jamais identifier ’Eglise du Christ avec la hiérarchie romaine.

V. BARONIL



COMPTES RENDUS 157

I. Charles BaupouiN : Le mythe du Moderne et propos connexes. Collection
« Action et Pensée», Ed. du Mont-Blanc.

« Des mythes d’un peuple, de ses exaltations et de ses communions, ’on
peut vraiment dire ce que I’on a dit de la passion, du romantisme et du mys-
ticisme et de tout lirrationnel. C’est au-dessus et au-dessous de ’humain.
Et lorsque ce n’est plus au-dessus, c’est nécessairement au-dessous. »

Le persévérant animateur de la Collection « Action et Pensée », dénonce
cette déchéance des mythes dans le mythe du Moderne. Le livre est un peu
amer, un peu mélancolique, teinté de misanthropie. « L’on se mit & dénoncer,
dit-il, la naiveté d’une foi au progrés. Mais n’est-il pas naif de se vanter,
comme d’un mérite, du fait d’étre les derniers venus ? » Et encore : « Dans
un mythe du Progrés, ’homme aspire et le terme d’idéal a un sens. Dans
un mythe du Moderne ’homme semble plutét fuir devant une poursuite. »

Toutefois, Charles Baudouin n’a pas fait un livre amer. Cet ouvrage est
pénétré, au contraire, d’un esprit humaniste qui connait bien ses sources et,
des Anciens aux Modernes, en suit 'incessant rejaillissement. Surtout, mieux
que Duhamel, mieux que Carrel, qu’il nous fait relire, Charles Baudouin
défend simplement la nature contre ceux qui la détruisent.

C’est sans doute pourquoi, a la fin de son livre, il montre une verve sou-
daine, comme si, tout d’un coup, sa conviction était formée, aprés un long
débat, et définitivement dégagée de toute contrainte. Oportet haereses esse!
s’écrie-t-il. « Les Paradoxes de ’Education », I’« Apologie pour les mauvaises
tétes », tous les derniers chapitres deviennent agressifs, d’une liberté, d’une
clairvoyance qui emportent Padhésion. L’humanisme ne renie d’ailleurs
jamais ses conquétes : « Je voudrais, quant & moi, ’audace sans le dédain »,
dit Baudouin. C’est la raison pour laquelle, sans doute, son livre pourrait
nous garder contre la désespérance, si nous avions besoin de I’étre. :

II. D* A. HesnarDp, Freud dans la société d’aprés guerre. Collection « Action

et Pensée», Ed. du Mont-Blanc, 1947.

Le Dr A. Hesnard écrit sur la psychanalyse depuis plus de trente ans. Le
livre que publie Charles Baudouin se présente comme une sorte de médita-
tion solitaire. Il a été écrit au Camp retranché de Bizerte, entre 1942 et
1943, «loin de toute bibliothéque et en plein isolement moral », dit ’auteur.
Dans cette solitude, il est revenu sur ce qu’il a acquis au cours d’une longue
pratique médicale et psychanalytique, il a revu ses idées sur Freud, sur la
psychanalyse dont il tente de préciser les possibilités a venir, selon ses vues
personnelles.

Chose remarquable, le D Hesnard accuse les psychanalystes de mora-

\

lisme. Nous ne sommes pas accoutumés a rencontrer ce grief.



158 COMPTES RENDUS

On sait que le traitement psychanalytique révéle a celui qui s’y soumet
les pulsions instinctuelles qu’il porte en lui et qui, dés Penfance, rencontre-
rent des résistances nombreuses dont la plus apparente est la répression édu-
cative, civilisatrice. D’aprés le D Hesnard, les psychanalystes commet-
traient erreur « d’identifier les pulsions révélées a Panalysé... a des pulsions
immorales », alors que celles-ci ne sont que «les survivances vivaces mais
naturelles et le plus souvent normales d’une période de la vie dont la carac-
téristique est précisément de s’étre écoulée avant la naissance de la morale :
en pleine candeur de la nature ».

On sait, d’autre part, que la répression des pulsions instinctives chez
Penfant — et déja chez le tout petit, provoque la formation d’une « pré-
morale archaique », une pseudo-morale infantile, indigne du beau nom de
morale, et source de troubles nombreux. Il importe bien de ne pas identifier
les pulsions révélées a ’analysé a des pulsions immorales, si ’on veut fonder
une morale vraie. Il s’agit plutét de permettre a Iindividu d’utiliser pour
une vie personnelle et sociale féconde tout ce qu’il peut retirer de ses pul-
sions, qui ne sont pas toutes inutilisables, loin de la.

Mais s’il est vrai qu’il y a une pseudo-morale infantile, qui persiste et
régne dans linconscient, tous ceux qui pratiquent la psychothérapie de
Penfance et tous ceux qui observent le petit de ’homme, savent que ’enfant
ne vit pas longtemps «en pleine candeur de la nature» Trés tét, les résis-
tances que les choses et les étres opposent, en lui et hors de lui, 4 ses pulsions,
lui donnent une forte angoisse, qu’il traduit en sentiments de culpabilité
aussitét qu’il cherche en lui-méme la raison des répressions qu’il subit.
A cet égard, le D Hesnard méconnait trop les travaux poursuivis a Paris, et
ailleurs, pendant et depuis I’Occupation. Nous savons que si cette culpa-
bilité infantile est imaginaire, cela ne diminue en rien la force coercitive de
cette morale infantile et qu’il importe, dans P’analyse, d’en laisser appa-
raitre la violence afin d’en libérer le moi diminué par elle.

Dans son zéle a pourchasser la « morale archaique», le D* Hesnard va
jusqu’a Pidentifier « aux notions théologiques de Péché et de Faute ».

Son livre, qui contient bien d’autres idées personnelles, plaide en outre
en faveur d’une expression de la pensée psychanalytique «sous une forme
apaisante et accessible a tous». Hesnard revient avec insistance sur cette
nécessité. Nous ne pensons pas qu’il ait entiérement tort.

Georges FAVEZ.



	Comptes rendus

