Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 36 (1948)

Heft: 147

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Louis Goumaz, D™ théol. : Les Conquétes de I Esprit. Lausanne, Roth & Cle,

1047-

Lorsque, au mois de mars 1912, se répandit la nouvelle de la mort d’Eugéne
Dandiran, professeur de théologie historique a I’Université de Lausanne,
beaucoup de ceux qui avaient suivi ses legons sentirent ce départ comme
un deuil personnel. Le charme qui se dégageait de ce noble vieillard au
front de penseur, la beauté et la profondeur de ses lecons comme la clarté
de son enseignement faite de précision dans le détail et d’une remarquable
vision des ensembles, tout contribuait 4 attirer a lui I’étudiant désireux
d’enrichir sa pensée et son cceur.

Né a Paris en 1825 d’une vieille et noble famille frangaise réfugiée a
Genéve, Eugéne Dandiran étudia la théologie a Genéve, fut pasteur en
France, puis a Jussy. Aprés avoir enseigné pendant quelques années a la
faculté de I’Oratoire, il fut appelé en 1869 a4 ’Académie de Lausanne, ou
il enseigna jusqu’a sa mort la théologie historique.

Fondateur de la Revue de théologie et de philosophie, il la dirigea avec
Astié pendant quelques années, mais y écrivit peu. Le double souci d’ex-
primer clairement sa pensée et de ne pas trahir celle des autres, arrétait
sa plume si capable de bien dire. C’est ainsi qu’il livra au feu une étude
sur Kant qu’il mit dix ans & méditer et a écrire. Aussi ses anciens éléves
ne furent-ils pas autrement étonnés d’apprendre que, sur sa demande, ses
cours avaient été détruits aprés sa mort. De cette longue vie, de ces pro-
fondes méditations, que restait-il ? Rien ou peu de chose: un ou deux
articles dans PEncyclopédie des Sciences religieuses de Lichtenberger (entre
autres larticle sur I’Apologétique), et les notes prises par ses étudiants
— pour ceux du moins qui les avaient conservées.

C’est pour sauver cette pensée de oubli que M. Goumaz a écrit le livre
dont je vais maintenant parler. Si M. Goumaz a pu le faire mieux que per-
sonne, c’est qu’il avait gardé, comme quelques autres, les cours du défunt,
et qu’il pouvait s’appuyer sur des relations suivies et des conversations
nombreuses au cours desquelles Dandiran avait précisé sa pensée, toujours
en quéte d’elle-méme, et sa conception de I’histoire du christianisme. En



106 COMPTES RENDUS

rédigeant son livre, M. Goumaz a donc accompli un acte de piété filiale,
et les anciens éléves de Dandiran sauront le remercier de leur avoir rappelé
les jours lointains ou ils étaient assis au banquet du savoir.

L’ouvrage de M. Goumaz se compose d’une préface de M. Arnold Rey-
mond, d’un Avant-propos qui est un hommage rendu aux lecons de Dandiran,
d’une Introduction ou est mis en lumiére le principe directeur de I’enseigne-
ment du vieux professeur, et de deux parties dont la premiére est destinée
4 montrer la réalisation de ce principe dans Ihistoire du christianisme, la
seconde, son action dans les Ames individuelles.

Le principe auquel M. Goumaz, aprés Dandiran, attribue toutes les
manifestations de I"Histoire, c’est ’Esprit, Esprit de Dieu, puissance créa-
trice et souveraine, entité incompréhensible et personnelle qui a fait « surgir
de sa propre substance » les mondes et les étres qu’il renferme, qui a créé
I’homme pour étre le témoin de sa gloire et pour faire éclater dans ce monde
sa sainteté et son amour. :

Mais ’homme créé pour la liberté s’est détourné de son Créateur ; esprit
fini s’est séparé de ’Esprit supréme. « Il a abusé de sa liberté pour divorcer
d’avec Esprit créateur », non sans conserver une étincelle de ’Esprit qui
’a fait naitre. — Mais ’Esprit créateur qui est aussi ’Esprit rédempteur,
n’acceptera pas cette défaite ; il s’appliquera a ramener a lui, a sauver le
monde et ’homme qu’il a formés. Partout, dans le monde paien comme en
Israél, il fera sentir son action rédemptrice. Par la voix des philosophes et
des prophétes, Dieu a fait connaitre, en des tonalités différentes, sa volonté
de justice et de salut, jusqu’a I’heure ou, en Jésus de Nazareth, ’Esprit
insondable et magnifique de Dieu a fait éclater sa gloire et sa véritable
grandeur. Par sa parole et par sa vie, Jésus proclame que Dieu est le Pére,
PEsprit qui veut régner sur les esprits, ’Amour éternel par qui le monde
et Phomme peuvent étre rétablis dans leur dignité de créature et d’enfant
de Dieu. « I’Esprit de Dieu s’est donc manifesté en Jésus-Christ. Dieu se
donne 2 sa créature par son Esprit. » Comment cela va-t-il se réaliser dans
le monde, c’est-a-dire dans D’histoire et dans les dmes ? Voila la_question
qu’exposent les deux parties essentielles de ’ouvrage.

I. « ’Evangile du Christ, puissance de Dieu pour le salut du monde »,
n’est tout d’abord qu’une semence, semblable au grain de sénevé ou aun
gland ; il renferme des possibilités infinies, toutes les virtualités de ’Esprit
qui va chercher sa voie dans le monde, s’efforcer de se réaliser dans les faits.
De 1a des conflits, des luttes avec les puissances hostiles du péché a travers
lesquelles I’Esprit va magnifier sa vraie nature et s’appliquer a trouver
Pexpression adéquate a son essence profonde.

Toute I’histoire du christianisme — celle des dogmes en particulier qui
en est ’élément le plus important — témoigne des victoires et des défaites
de PEvangile dans les combats auxquels il fut entrainé. D’une part, nous
applaudissons aux succés de la premiére génération chrétienne, de Paul,
en particulier, puis a ceux des Péres antignostiques, des Alexandrins,



COMPTES RENDUS 107

d’Athanase, d’Augustin — de I'autre nous sommes attristés par les reculs
des Péres apostoliques, les insuffisances des apologétes, ’opposition d’Arius,
comme par Paffadissement de la pensée d’Augustin qui, a travers le moyen
age, devait aboutir a une déformation presque totale de la vraie nature de
PEvangile. :

Mais voici la Réformation, qui remet en honneur I’Evangile authentique,
la vraie notion de I’Esprit. Tout n’est pas pur encore chez ces hommes du
XVIe siécle, mais la voie est ouverte et le jour viendra ou I’Esprit s’affirmera
avec puissance et trouvera l’expression — le dogme — conforme a sa
véritable nature.

Cette histoire, M. Goumaz nous ’expose avec force détails qui fatigue-
ront peut-étre le lecteur non prévenu, mais qui sont destinés a montrer
la richesse de I’enseignement du professeur Dandiran.

II. Dans la seconde partie, M. Goumaz s’attache a mettre en relief la
maniére dont ’Esprit a trouvé et trouve son chemin dans les 4mes pour
les faconner en témoins vivants et actifs de sa sainteté et de son amour.

C’est d’abord Jésus-Christ, porteur de I'Esprit, en qui éclate la pléni-
tude du monde divin, puis a4 sa suite et sous son influence, tous ceux en
qui I’Esprit a fait surgir une vie renouvelée et un monde nouveau de pensées
religieuses, philosophiques, artistiques ou sociales.

Cette seconde partie me parait étre, sinon la plus neuve, du moins la
plus intéressante du livre. Je ne sais si notre vieux maitre s’y reconnaitrait
tout entier, mais M. Goumaz a écrit ces pages avec un enthousiasme com-
municatif qui entraine, sur les points essentiels, la totale adhésion de son
lecteur.

Dans sa conclusion, M. Goumaz affirme la suprématie de I’Esprit. Seul
il doit commander a la totalité de I’existence ; la vie morale, la théologie,
la philosophie se laisseront de plus en plus animer par I’Esprit, en dehors
duquel il ne saurait y avoir de vie et de pensée dignes de ce nom. Cela donne
a Pauteur Poccasion de jeter, en passant, le blame sur le libéralisme ratio-
naliste qui repousse le merveilleux biblique, et sur le biblicisme étroit et
sectaire dont I’attachement exagéré a la lettre tue PEsprit. Le salut du
monde et de ’Eglise ne peut venir que d’une victoire de I’Esprit.

Telle est, en résumé, Pceuvre de M. Goumaz. Elle constitue, dans sa
premiére partie, une intelligente esquisse de ’Histoire des dogmes, et dans
sa seconde partie un excellent abrégé de dogmatique. La christologie qu’il
nous présente rencontrera-t-elle ’assentiment de tous les lecteurs ? Peut-
étre la trouvera-t-on un peu floue et incertaine. Comment pourrait-il en
étre autrement ? Comme le probléme du mal, la christologie a été et demeure
la pierre d’achoppement a laquelle se sont heurtés, et parfois brisés, les
plus hauts génies. Elle a provoqué dans ’Eglise des passions violentes et



108 COMPTES RENDUS

des luttes cruelles sans trouver Pexpression adéquate a sa nature, parce
qu’on n’enferme pas le mystére de PEsprit infini dans une formule humaine.

Je ne m’arréterai pas sur ce point, mais en viendrai a une question qui
g’est présentée 2 mon esprit tout au long de Pouvrage de M. Goumaz. Cette
question, la voici :

Jusqu’a quel point Pexposé qui nous est donné refléte-t-il la pensée de
Dandiran ?

J’ai relu Plntroduction & I’Histoire des dogmes que nous donnait ce
dernier et j’ai vu que, si son disciple a exprimé la pensée du maitre dans
ses traits essentiels, il I’a précisée en P’accentuant. Dandiran, historien et
critique, était un merveilleux métaphysicien, toujours en quéte d’une pensée
qui le fuyait sans cesse et avait peine a se fixer. De 13 ce besoin de chercher
toujours et d’écrire, mais de détruire ce qu’il avait écrit, parce que cela
ne correspondait plus exactement 2 son sentiment. Faut-il dire que c’était
de Timpressionnisme ? et pourtant nul plus que Dandiran ne croyait a
Pobjectivité vivante des réalités chrétiennes. _

Cette conception de I’Histoire du christianisme, considérée comme le
résultat de ’évolution du principe chrétien n’est pas absolument originale.
Du reste, Dandiran lui-méme la rattachait d’une part aux grands Alexan-
drins, Clément et Origéne, de ’autre 4 Ferdinand-Christian Baur, I’illustre
chef de P’école de Tubingue.

Mais Dandiran se séparait de Baur dans la maniére de concevoir la
nature de I’Esprit. Si pour Baur, fidéle aux lecons'de Hegel, I’Esprit se
manifestait surtout dans la pensée et dans 'ordre moral, pour Dandiran
c’était une personne avec qui les relations sont avant tout religieuses. De
cette relation centrale découlent les relations morales et les expressions
intellectuelles. Telle est Ioriginalité de la pensée de Dandiran que M. Goumaz
a voulu mettre en relief.

Je me permettrai en terminant de corriger le jugement porté par M. Gou-
maz sur ’historien Harnack. Il lui reproche (p. 46) de s’en tenir aux faits
et d’avoir négligé le fil conducteur de ’Histoire, la notion centrale qui rat-
tache les faits les uns aux autres. Ce jugement me parait trop absolu. Sans
doute, Harnack n’a rien d’un métaphysicien ; il s’attache aux faits et aux
renseignements fournis par les sources. Mais il sait aussi s’arréter et nouer
sa gerbe, résumer en quelques phrases la portée des faits examinés, montrer
le sens et la tendance de toute une période. I1 suffit de relire avec attention
les premiéres pages de son Histoire des dogmes ou certains appendices pour
comprendre ce que je veux dire.

L’ouvrage de M. Goumaz, intéressant et suggestif, se recommande aussi
par sa présentation extérieure. Imprimé en excellents caractéres sur un
papier de choix, il s’offre au lecteur sous 1’aspect le plus attrayant.

Louis PERRIRAZ.



COMPTES RENDUS 109

Maurice NEESER, Liberté chrétienne et libertés bumaines (Etudes théologiques
et religieuses, Montpellier, 1947, n° 2). En dépét aux Ed. Delachaux et
Niestlé, Neuchitel.

Dans ses derniers écrits (Le Symbole des Apotres et la foi réformée, 1940 ;
Fe crois, 1043 ; Le drame de la Parole de Diew &’ aprés la Bible, 1945), M. Neeser
s’oriente délibérément vers un paulinisme compris comme la «totale ado-
ration» du «mystére de 'impérissable grice» Contre les dogmatiques a
ses yeux trop intellectuelles et doctrinales, il nous appelle a une « théologie
de la contemplation», a une acceptation obéissante de 'amour de Dieu
pour nous.

Cest dans la méme ligne que s’inscrit ce dernier opuscule sur la liberté.
S’attachant & définir le caractére spécifique de la liberté chrétienne, Pauteur
distingue trois plans : le corps, la raison et Pesprit selon lesquels se hiérar-
chisent trois expressions de la liberté : physiologique, rationnelle ou morale,
et chrétienne ou spirituelle. La philosophie néglige cette derniére ; le mora-
lisme, dans lequel glisse volontiers le protestantisme, confond liberté morale,
liberté religieuse et liberté chrétienne ; le catholicisme, fidéle 4 ’humanisme
qui considére la raison comme P’essence de ’homme, voit la liberté humaine
essentielle dans la liberté morale et se méfie de la liberté spirituelle, I« hon-
neur du protestantisme» est précisément d’affirmer cette liberté propre-
ment chrétienne.

En quoi consiste-t-elle et que faut-il entendre par liberté spirituelle ?
Par esprit, M. Neeser entend « le principe vital tel qu’il présida a la création
du monde»; c’est en méme temps «énergie rédemptrice», la force de la
grice qui s’impose a ’homme, qui le saisit et en fait ’homme nouveau (en
un mot cette Parole de Dieu, « énergie divine éternelle» dont il était déja
question dans Le drame de la Parole de Dieu, p. 84 ss.).

« Entre la liberté chrétienne telle que peut la connaitre un homme de
notre temps et la liberté édénique..., il n’y a pas de différence de nature.
Il s’agit de la méme liberté, vue en son essence.» C’est dire que la liberté
chrétienne est une liberté retrouvée, rendue, non sous forme de la liberté
morale, mais sous forme du «serf arbitre positif et actif ». Une distinction
fondamentale et fort importante est tracée ainsi entre catholicisme et protes-
tantisme sur la question de la nature de ’homme. Pour le protestant, ’es-
sence de ’homme implique la pénétration du monde naturel (de la chair et
de la raison) par.I’Esprit, par la grace surnaturelle, alors que, pour le catho-
licisme, la raison et la liberté morale constituent déja I’essence de ’homme.
La liberté édénique, partiellement retrouvée par la grice et promise aux
élus, n’est autre que la «totale et joyeuse soumission de ’homme a son-
Créateur ». Le libre arbitre ou liberté morale n’est donc ni primitif ni essen-
tiel ; il résulte de la chute, tout comme la liberté physique. Dés lors, pour
le chrétien, «il s’agira de vaincre I'indépendance si ficheusement acquise ».
Claudel, de méme, s’écriait : « Seigneur, délivrez-moi de la liberté ».



110 COMPTES RENDUS

Ainsi la liberté du serf arbitre positif, relation affectueuse de ’enfant au
Pére, devient «juge et reine» a 1’égard des libertés humaines; elle se les
subordonne ; «elle ordonne la chair et Padme rationnelle a Pesprit ».

Telle est, briévement résumée, Pesquisse que trace M. Neeser, concernant
la nature et la hiérarchie des libertés. On souhaiterait, aprés cette excellente
mise en place, que ’auteur approfondit encore un sujet aussi central et aussi
complexe. M. Neeser aime, dans ses analyses, a rester proche de la maniére
de la prédication ; il allie sans cesse I’exposé dogmatique, voire philoso-
phique, 4 ’envolée protreptique ou contemplative. Une telle alliance apparait
conforme a cette théologie qui finalement s’exprime et se résorbe dans ’espé-
rance, dans I’élan de ’dme croyante qui s’en remet a2 Dieu. Mais M. Neeser
n’est-il pas amené ainsi 4 émousser la pointe dogmatique, c’est-a-dire Peffort
intellectuel pour exprimer et préciser le contenu de la foi, et pour justifier
cet abandon «surrationnel » de ’dAme en laquelle le Christ habite. Le recours
a la liberté édénique est bien significatif a cet égard. L’image de I’état anté-
lapsaire est évoquée pour guider notre obéissance et, dans la liberté spiri-
tuelle partiellement reconquise par la grice, pour soutenir notre foi et notre
espérance. En méme temps cette liberté entrevue dans intimité filiale que
Pénergie divine recrée en nous, nous permet de nous faire une idée de ce
que fut la liberté d’Adam dans ’Eden. En d’autres termes, il s’agirait de
nous convaincre d’abord que la théologie au sens plein du mot peut, comme
la foi elle-méme, s’édifier sur la contemplation du Paradis perdu et retrouvé.

Pierre THEVENAZ.

NouveLLEs £DITIONS DE MALEBRANCHE

En 1938, on fut heureux de voir paraitre le premier volume des Fupres
complétes de Malebranche (par D. Roustan et P. Schrecker, Paris, Boivin)
qui devaient compter seize volumes et rendre enfin facilement accessibles
les écrits de I’Oratorien dont la plupart sont dispersés dans des éditions
partielles et d’autres pratiquement introuvables, Mais la guerre a rendu
impossible la continuation de Pentreprise. On est d’autant plus reconnais-
sant que P’éditeur Vrin a Paris, depuis quelques années déja, ait pris a ceeur
la réédition de plusieurs livres de Malebranche. Le Traité de Morale, si
important, dont I’édition Joly était épuisée depuis longtemps, a été réim-
primé en 1939 ; puis en 1944 A. Cuvillier publie également les Méditations
pour se disposer a Uhumilité et d la pénitence, suivies du traité De Padoration
en esprit et en vérité et de divers opuscules ; en guise d’introduction, il y
joint un essai de quatre-vingt-dix pages sur La Mystique de Malebranche,
plus précieux par ses références que par les lumicres nouvelles qu’il jetterait
sur la pensée religieuse de Malebranche. En 1946, Genevieve Lewis nous
donne, en trois volumes, De la recherche de la vérité, dont le tome III contient



COMPTES RENDUS IT1

les indispensables Eclaircissements qu’on ne savait plus ou trouver. Enfin
voici, en 1947, la Correspondance avec J.-F. Dortous de Mairan, édition nou-
velle précédée d’un essai d’une centaine de pages sur Malebranche et le
spinozisme par Joseph Moreau (Pauteur du remarquable livre sur La cons-
truction de Didéalisme platonicien), dont nous voudrions dire deux mots
aujourd’hui.

Les quatre lettres de Mairan avec les trop bréves réponses de Male-
branche datent de 1713-1714 et avaient été publiées pour la derniére fois
par Victor Cousin ; elles sont d’un intérét primordial pour qui veut se faire
une idée des rapports entre Malebranche et Spinoza. Le jeune Dortous de
Mairan, troublé par la lecture de Spinoza dont les démonstrations le con-
traignent sans pourtant le convaincre, adjure son vieux maitre Malebranche
de lui découvrir «les paralogismes de cet auteur» Il écrit: «Plus je le lis,
plus je le trouve solide et plein de bon sens. En un mot, je ne sais par ou
rompre la chaine de ses démonstrations. » Malebranche répond sans aucun
enthousiasme, presque en une phrase : Spinoza « prend les idées des créatures
pour les créatures mémes», ou, en d’autres termes, il confond l'idée de
Pétendue avec les choses étendues.

On sait que les trois grands Cartésiens, Malebranche, Spinoza et Leibniz,
sont 2 la fois trés proches et trés éloignés les uns des autres. Ils procédent
tous de Descartes, mais 'orientation divergente de leurs philosophies a
pour effet que, lors méme qu’ils parlent un langage identique, ils entendent
pourtant tout autre chose. Comme Spinoza, Malebranche part du dualisme
pensée-étendue, mais s’opposant sur les questions-clés (sur la signification de
Pargument ontologique, sur la conception de Pinfinité.divine, sur le rapport
de Dieu aux choses, de I'idée a I’idéat, de I’essence a Pexistence, sur la notion
méme d’idée et de création, etc.), les deux philosophes sont aussi en
désaccord profond sur la portée tant ontologique que gnoséologique de I'idée
d’é¢tendue ou étendue intelligible. Cette question, fondamentale pour la
compréhension de la physique et de la métaphysique du XVII® siccle, avait
déja trouvé une lumineuse interprétation dans Pétude sur Matidre carté-
stenne et création de M. E. Bréhier (dans La philosophic et son passé), a
laquelle Pétude, plus fouillée encore, de M. J. Moreau ne le céde en rien.

Résumé en quelques mots, le point décisif est le suivant : chez Spinoza,
en vertu de sa doctrine de la substance unique, I’idée est contemporaine
de son idéat, c’est-a-dire de la chose. I’idée de I’étendue qui, en tant qu’idée,
est un mode de Pattribut pensée, implique la réalité des corps, mode de
Pattribut étendue. Connaitre I’idée, c’est saisir la chose. Chez Malebranche,
au contraire, en vertu de son réalisme des idées-archétypes logées dans
Pentendement divin et de sa doctrine de la vision en Dieu, Pesprit voit
immédiatement P'idée, mais non la chose, car il a accés a la chose existante
uniquement par I'idée en Dieu. « De ce qu’on voit les idées des choses, il ne
s’ensuit pas que les choses soient. »



112 COMPTES RENDUS

L’existence des choses, pour Malebranche, ne nous est assurée que par
une «espéce de révélation »; le passage de l'idée-essence a Dlexistence est
impossible a déduire. Cette contingence fonciére de existence est a cent
lieues du nécessitarisme spinoziste et ne se comprend qu’a partir de la
conception toute particuliére de l’essence ou idée, propre a Malebranche.
L’exemple, a cet égard privilégié, des -grands philosophes du XVIIe siécle
nous montre une fois de plus que le sens d’un terme philosophique est insé-
parable de toute une philosophie. Le terme n’est pas un simple outil de la
pensée ou une monnaie impersonnelle. Le réve d’un langage philosophique
univoque et unifié (voir par exemple le Focabulaire de Lalande) n’est que
Pexpression de la tentation éternellement renaissante de juger une philoso-
phie & partir du sens des mots ou elle s’exprime. En réalité, par un paradoxe
qui est la condition méme de la réflexion philosophique, le sens des mots
.ne peut se déterminer qu’a partir de Pattitude métaphysique profonde ;
et nous ne pouvons retrouver cette attitude qu’en traversant d’abord ces
mots eux-mémes pour revenir ensuite a eux avec les lumiéres indispensables.

Pierre THEVENAZ.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse). 825/6.48.



	Comptes rendus

