
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1948)

Heft: 147

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Louis Goumaz, Dr théol. : Les Conquêtes de l'Esprit. Lausanne, Roth & Cle,
1947.

Lorsque, au mois de mars 1912, se répandit la nouvelle de la mort d'Eugène
Dandiran, professeur de théologie historique à l'Université de Lausanne,
beaucoup de ceux qui avaient suivi ses leçons sentirent ce départ comme
un deuil personnel. Le charme qui se dégageait de ce noble vieillard au
front de penseur, la beauté et la profondeur de ses leçons comme la clarté
de son enseignement faite de précision dans le détail et d'une remarquable
vision des ensembles, tout contribuait à attirer à lui l'étudiant désireux
d'enrichir sa pensée et son cœur.

Né à Paris en 1825 d'une vieille et noble famille française réfugiée à

Genève, Eugène Dandiran étudia la théologie à Genève, fut pasteur en

France, puis à Jussy. Après avoir enseigné pendant quelques années à la
faculté de l'Oratoire, il fut appelé en 1869 à l'Académie de Lausanne, où

il enseigna jusqu'à sa mort la théologie historique.
Fondateur de la Revue de théologie et de philosophie, il la dirigea avec

Astié pendant quelques années, mais y écrivit peu. Le double souci
d'exprimer clairement sa pensée et de ne pas trahir celle des autres, arrêtait
sa plume si capable de bien dire. C'est ainsi qu'il livra au feu une étude

sur Kant qu'il mit dix ans à méditer et à écrire. Aussi ses anciens élèves

ne furent-ils pas autrement étonnés d'apprendre que, sur sa demande, ses

cours avaient été détruits après sa mort. De cette longue vie, de ces
profondes méditations, que restait-il Rien ou peu de chose : un ou deux
articles dans l'Encyclopédie ies Sciences religieuses de Lichtenberger (entre
autres l'article sur l'Apologétique), et les notes prises par ses étudiants

— pour ceux du moins qui les avaient conservées.
C'est pour sauver cette pensée de l'oubli que M. Goumaz a écrit le livre

dont je vais maintenant parler. Si M. Goumaz a pu le faire mieux que
personne, c'est qu'il avait gardé, comme quelques autres, les cours du défunt,
et qu'il pouvait s'appuyer sur des relations suivies et des conversations
nombreuses au cours desquelles Dandiran avait précisé sa pensée, toujours
en quête d'elle-même, et sa conception de l'histoire du christianisme. En



io6 COMPTES RENDUS

rédigeant son livre, M. Goumaz a donc accompli un acte de piété filiale,
et les anciens élèves de Dandiran sauront le remercier de leur avoir rappelé
les jours lointains où ils étaient assis au banquet du savoir.

L'ouvrage de M. Goumaz se compose d'une préface de M. Arnold
Reymond, d'un Avant-propos qui est un hommage rendu aux leçons de Dandiran,
d'une Introduction où est mis en lumière le principe directeur de l'enseignement

du vieux professeur, et de deux parties dont la première est destinée
à montrer la réalisation de ce principe dans l'histoire du christianisme, la
seconde, son action dans les âmes individuelles.

Le principe auquel M. Goumaz, après Dandiran, attribue toutes les

manifestations de l'Histoire, c'est l'Esprit, Esprit de Dieu, puissance créatrice

et souveraine, entité incompréhensible et personnelle qui a fait « surgir
de sa propre substance » les mondes et les êtres qu'il renferme, qui a créé

l'homme pour être le témoin de sa gloire et pour faire éclater dans ce monde

sa sainteté et son amour.
Mais l'homme créé pour la liberté s'est détourné de son Créateur ; l'esprit

fini s'est séparé de l'Esprit suprême. « Il a abusé de sa liberté pour divorcer
d'avec l'Esprit créateur », non sans conserver une étincelle de l'Esprit qui
l'a fait naître. — Mais l'Esprit créateur qui est aussi l'Esprit rédempteur,
n'acceptera pas cette défaite ; il s'appliquera à ramener à lui, à sauver le

monde et l'homme qu'il a formés. Partout, dans le monde païen comme en

Israël, il fera sentir son action rédemptrice. Par la voix des philosophes et
des prophètes, Dieu a fait connaître, en des tonalités différentes, sa volonté
de justice et de salut, jusqu'à l'heure où, en Jésus de Nazareth, l'Esprit
insondable et magnifique de Dieu a fait éclater sa gloire et sa véritable
grandeur. Par sa parole et par sa vie, Jésus proclame que Dieu est le Père,

l'Esprit qui veut régner sur les esprits, l'Amour éternel par qui le monde

et l'homme peuvent être rétablis dans leur dignité de créature et d'enfant
de Dieu. « L'Esprit de Dieu s'est donc manifesté en Jésus-Christ. Dieu se

donne à sa créature par son Esprit. » Comment cela va-t-il se réaliser dans

le monde, c'est-à-dire dans l'histoire et dans les âmes Voilà la question
qu'exposent les deux parties essentielles de l'ouvrage.

I. « L'Evangile du Christ, puissance de Dieu pour le salut du monde »,

n'est tout d'abord qu'une semence, semblable au grain de sénevé ou au
gland ; il renferme des possibilités infinies, toutes les virtualités de l'Esprit
qui va chercher sa voie dans le monde, s'efforcer de se réaliser dans les faits.
De là des conflits, des luttes avec les puissances hostiles du péché à travers
lesquelles l'Esprit va magnifier sa vraie nature et s'appliquer à trouver
l'expression adéquate à son essence profonde.

Toute l'histoire du christianisme —¦ celle des dogmes en particulier qui
en est l'élément le plus important — témoigne des victoires et des défaites
de l'Evangile dans les combats auxquels il fut entraîné. D'une part, nous
applaudissons aux succès de la première génération chrétienne, de Paul,
en particulier, puis à ceux des Pères antignostiques, des Alexandrins,



COMPTES RENDUS 107

d'Athanase, d'Augustin — de l'autre nous sommes attristés par les reculs
des Pères apostoliques, les insuffisances des apologètes, l'opposition d'Arius,
comme par l'affadissement de la pensée d'Augustin qui, à travers le moyen
âge, devait aboutir à une déformation presque totale de la vraie nature de

l'Evangile.
Mais voici la Réformation, qui remet en honneur l'Evangile authentique,

la vraie notion de l'Esprit. Tout n'est pas pur encore chez ces hommes du

XVIe siècle, mais la voie est ouverte et le jour viendra où l'Esprit s'affirmera

avec puissance et trouvera l'expression — le dogme — conforme à sa

véritable nature.
Cette histoire, M. Goumaz nous l'expose avec force détails qui fatigueront

peut-être le lecteur non prévenu, mais qui sont destinés à montrer
la richesse de l'enseignement du professeur Dandiran.

IL Dans la seconde partie, M. Goumaz s'attache à mettre en relief la
manière dont l'Esprit a trouvé et trouve son chemin dans les âmes pour
les façonner en témoins vivants et actifs de sa sainteté et de son amour.

C'est d'abord Jésus-Christ, porteur de l'Esprit, en qui éclate la plénitude

du monde divin, puis à sa suite et sous son influence, tous ceux en

qui l'Esprit a fait surgir une vie renouvelée et un monde nouveau de pensées

religieuses, philosophiques, artistiques ou sociales.

Cette seconde partie me paraît être, sinon la plus neuve, du moins la
plus intéressante du livre. Je ne sais si notre vieux maître s'y reconnaîtrait
tout entier, mais M. Goumaz a écrit ces pages avec un enthousiasme
communicatif qui entraîne, sur les points essentiels, la totale adhésion de son
lecteur.

Dans sa conclusion, M. Goumaz affirme la suprématie de l'Esprit. Seul

il doit commander à la totalité de l'existence ; la vie morale, la théologie,
la philosophie se laisseront de plus en plus animer par l'Esprit, en dehors

duquel il ne saurait y avoir de vie et de pensée dignes de ce nom. Cela donne
à l'auteur l'occasion de jeter, en passant, le blâme sur le libéralisme
rationaliste qui repousse le merveilleux biblique, et sur le biblicisme étroit et
sectaire dont l'attachement exagéré à la lettre tue l'Esprit. Le salut du
monde et de l'Eglise ne peut venir que d'une victoire de l'Esprit.

Telle est, en résumé, l'œuvre de M. Goumaz. Elle constitue, dans sa

première partie, une intelligente esquisse de l'Histoire des dogmes, et dans

sa seconde partie un excellent abrégé de dogmatique. La christologie qu'il
nous présente rencontrera-t-elle l'assentiment de tous les lecteurs Peut-
être la trouvera-t-on un peu floue et incertaine. Comment pourrait-il en

être autrement Comme le problème du mal, la christologie a été et demeure

la pierre d'achoppement à laquelle se sont heurtés, et parfois brisés, les

plus hauts génies. Elle a provoqué dans l'Eglise des passions violentes et



log COMPTES RENDUS

des luttes cruelles sans trouver l'expression adéquate à sa nature, parce
qu'on n'enferme pas le mystère de l'Esprit infini dans une formule humaine.

Je ne m'arrêterai pas sur ce point, mais en viendrai à une question qui
s'est présentée à mon esprit tout au long de l'ouvrage de M. Goumaz. Cette

question, la voici :

Jusqu'à quel point l'exposé qui nous est donné reflète-t-il la pensée de

Dandiran
J'ai relu l'Introduction à l'Histoire des dogmes que nous donnait ce

dernier et j'ai vu que, si son disciple a exprimé la pensée du maître dans

ses traits essentiels, il l'a précisée en l'accentuant. Dandiran, historien et

critique, était un merveilleux métaphysicien, toujours en quête d'une pensée

qui le fuyait sans cesse et avait peine à se fixer. De là ce besoin de chercher

toujours et d'écrire, mais de détruire ce qu'il avait écrit, parce que cela

ne correspondait plus exactement à son sentiment. Faut-il dire que c'était
de l'impressionnisme et pourtant nul plus que Dandiran ne croyait à

l'objectivité vivante des réalités chrétiennes.
Cette conception de l'Histoire du christianisme, considérée comme le

résultat de l'évolution du principe chrétien n'est pas absolument originale.
Du reste, Dandiran lui-même la rattachait d'une part aux grands Alexandrins,

Clément et Origene, de l'autre à Ferdinand-Christian Baur, l'illustre
chef de l'école de Tubingue.

Mais Dandiran se séparait de Baur dans la manière de concevoir la

nature de l'Esprit. Si pour Baur, fidèle aux leçons ' de Hegel, l'Esprit se

manifestait surtout dans la pensée et dans l'ordre moral, pour Dandiran
c'était une personne avec qui les relations sont avant tout religieuses. De
cette relation centrale découlent les relations morales et les expressions
intellectuelles. Telle est l'originalité de la pensée de Dandiran que M. Goumaz

a voulu mettre en relief.
Je me permettrai en terminant de corriger le jugement porté par M. Goumaz

sur l'historien Harnack. Il lui reproche (p. 46) de s'en tenir aux faits
et d'avoir négligé le fil conducteur de l'Histoire, la notion centrale qui
rattache les faits les uns aux autres. Ce jugement me paraît trop absolu. Sans

doute, Harnack n'a rien d'un métaphysicien ; il s'attache aux faits et aux
renseignements fournis par les sources. Mais il sait aussi s'arrêter et nouer
sa gerbe, résumer en quelques phrases la portée des faits examinés, montrer
le sens et la tendance de toute une période. Il suffit de relire avec attention
les premières pages de son Histoire des dogmes ou certains appendices pour
comprendre ce que je veux dire.

L'ouvrage de M. Goumaz, intéressant et suggestif, se recommande aussi

par sa présentation extérieure. Imprimé en excellents caractères sur un
papier de choix, il s'offre au lecteur sous l'aspect le plus attrayant.

Louis PERRIRAZ.



COMPTES RENDUS 109

Maurice Neeser, Liberté chrétienne et libertés humaines (Etudes théologiques
et religieuses, Montpellier, 1947, n° 2). En dépôt aux Ed. Delachaux et
Niestlé, Neuchâtel.

Dans ses derniers écrits (Le Symbole des Apôtres et la foi réformée, 1940 ;

Je crois, 1943 ; Le drame le la Parole le Dieu 1?après la Bible, 1945), M. Neeser

s'oriente délibérément vers un paulinisme compris comme la « totale
adoration » du « mystère de l'impérissable grâce ». Contre les dogmatiques à

ses yeux trop intellectuelles et doctrinales, il nous appelle à une « théologie
de la contemplation », à une acceptation obéissante de l'amour de Dieu

pour nous.
C'est dans la même ligne que s'inscrit ce dernier opuscule sur la liberté.

S'attachant à définir le caractère spécifique de la liberté chrétienne, l'auteur
distingue trois plans : le corps, la raison et l'esprit selon lesquels se
hiérarchisent trois expressions de la liberté : physiologique, rationnelle ou morale,
et chrétienne ou spirituelle. La philosophie néglige cette dernière ; le moralisme,

dans lequel glisse volontiers le protestantisme, confond liberté morale,
liberté religieuse et liberté chrétienne ; le catholicisme, fidèle à l'humanisme

qui considère la raison comme l'essence de l'homme, voit la liberté humaine
essentielle dans la liberté morale et se méfie de la liberté spirituelle. L'«
honneur du protestantisme » est précisément d'affirmer cette liberté proprement

chrétienne.
En quoi consiste-t-elle et que faut-il entendre par liberté spirituelle

Par esprit, M. Neeser entend « le principe vital tel qu'il présida à la création
du monde » ; c'est en même temps « l'énergie rédemptrice », la force de la

grâce qui s'impose à l'homme, qui le saisit et en fait l'homme nouveau (en

un mot cette Parole de Dieu, « énergie divine éternelle » dont il était déjà

question dans Le irame le la Parole le Dieu, p. 84 ss.).

« Entre la liberté chrétienne telle que peut la connaître un homme de

notre temps et la liberté édénique..., il n'y a pas de différence de nature.
Il s'agit de la même liberté, vue en son essence. » C'est dire que la liberté
chrétienne est une liberté retrouvée, rendue, non sous forme de la liberté
morale, mais sous forme du « serf arbitre positif et actif ». Une distinction
fondamentale et fort importante est tracée ainsi entre catholicisme et
protestantisme sur la question de la nature de l'homme. Pour le protestant,
l'essence de l'homme implique la pénétration du monde naturel (de la chair et
de la raison) par. l'Esprit, par la grâce surnaturelle, alors que, pour le

catholicisme, la raison et la liberté morale constituent déjà l'essence de l'homme.
La liberté édénique, partiellement retrouvée par la grâce et promise aux
élus, n'est autre que la « totale et joyeuse soumission de l'homme à son
Créateur ». Le libre arbitre ou liberté morale n'est donc ni primitif ni essentiel

; il résulte de la chute, tout comme la liberté physique. Dès lors, pour
le chrétien, « il s'agira de vaincre l'indépendance si fâcheusement acquise ».

Claudel, de même, s'écriait : « Seigneur, délivrez-moi de la liberté ».



no COMPTES RENDUS

Ainsi la liberté du serf arbitre positif, relation affectueuse de l'enfant au
Père, devient « juge et reine » à l'égard des libertés humaines ; elle se les

subordonne ; « elle ordonne la chair et l'âme rationnelle à l'esprit ».

Telle est, brièvement résumée, l'esquisse que trace M. Neeser, concernant
la nature et la hiérarchie des libertés. On souhaiterait, après cette excellente
mise en place, que l'auteur approfondît encore un sujet aussi central et aussi

complexe. M. Neeser aime, dans ses analyses, à rester proche de la manière
de la prédication ; il allie sans cesse l'exposé dogmatique, voire philosophique,

à l'envolée protreptique ou contemplative. Une telle alliance apparaît
conforme à cette théologie qui finalement s'exprime et se résorbe dans l'espérance,

dans l'élan de l'âme croyante qui s'en remet à Dieu. Mais M. Neeser

n'est-il pas amené ainsi à émousser la pointe dogmatique, c'est-à-dire l'effort
intellectuel pour exprimer et préciser le contenu de la foi, et pour justifier
cet abandon « surrationnel » de l'âme en laquelle le Christ habite. Le recours
à la liberté édénique est bien significatif à cet égard. L'image de l'état anté-
lapsaire est évoquée pour guider notre obéissance et, dans la liberté
spirituelle partiellement reconquise par la grâce, pour soutenir notre foi et notre
espérance. En même temps cette liberté entrevue dans l'intimité filiale que
l'énergie divine recrée en nous, nous permet de nous faire une idée de ce

que fut la liberté d'Adam dans l'Eden. En d'autres termes, il s'agirait de

nous convaincre d'abord que la théologie au sens plein du mot peut, comme
la foi elle-même, s'édifier sur la contemplation du Paradis perdu et retrouvé.

Pierre THÉVENAZ.

Nouvelles éditions de Malebranche

En 1938, on fut heureux de voir paraître le premier volume des Œuvres

complètes de Malebranche (par D. Roustan et P. Schrecker, Paris, Boivin)
qui devaient compter seize volumes et rendre enfin facilement accessibles

les écrits de l'Oratorien dont la plupart sont dispersés dans des éditions

partielles et d'autres pratiquement introuvables. Mais la guerre a rendu
impossible la continuation de l'entreprise. On est d'autant plus reconnaissant

que l'éditeur Vrin à Paris, depuis quelques années déjà, ait pris à cœur
la réédition de plusieurs livres de Malebranche. Le Traité de Morale, si

important, dont l'édition Joly était épuisée depuis longtemps, a été
réimprimé en 1939 ; puis en 1944 A. Cuvillier publie également les Méditations

pour se iisposer à l'humilité et à la pénitence, suivies du traité De l'aioration
en esprit et en vérité et de divers opuscules ; en guise d'introduction, il y
joint un essai de quatre-vingt-dix pages sur La Mystique de Malebranche,
plus précieux par ses références que par les lumières nouvelles qu'il jetterait
sur la pensée religieuse de Malebranche. En 1946, Geneviève Lewis nous
donne, en trois volumes," De la recherche de la vérité, dont le tome III contient



COMPTES RENDUS ni
les indispensables Eclaircissements qu'on ne savait plus où trouver. Enfin
voici, en 1947, la Correspondance avec J.-J. Dortous de Mairan, édition
nouvelle précédée d'un essai d'une centaine de pages sur Malebranche et le

spinozisme par Joseph Moreau (l'auteur du remarquable livre sur La
construction de l'idéalisme platonicien), dont nous voudrions dire deux mots

aujourd'hui.
Les quatre lettres de Mairan avec les trop brèves réponses de

Malebranche datent de 1713-1714 et avaient été publiées pour la dernière fois

par Victor Cousin ; elles sont d'un intérêt primordial pour qui veut se faire
une idée des rapports entre Malebranche et Spinoza. Le jeune Dortous de

Mairan, troublé par la lecture de Spinoza dont les démonstrations le

contraignent sans pourtant le convaincre, adjure son vieux maître Malebranche
de lui découvrir «les paralogismes de cet auteur». Il écrit : «Plus je le lis,
plus je le trouve solide et plein de bon sens. En un mot, je ne sais par où

rompre la chaîne de ses démonstrations. » Malebranche répond sans aucun
enthousiasme, presque en une phrase : Spinoza « prend les idées des créatures

pour les créatures mêmes », ou, en d'autres termes, il confond l'idée de

l'étendue avec les choses étendues.

On sait que les trois grands Cartésiens, Malebranche, Spinoza et Leibniz,
sont à la fois très proches et très éloignés les uns des autres. Ils procèdent
tous de Descartes, mais l'orientation divergente de leurs philosophies a

pour effet que, lors même qu'ils parlent un langage identique, ils entendent

pourtant tout autre chose. Comme Spinoza, Malebranche part du dualisme

pensée-étendue, mais s'opposant sur les questions-clés (sur la signification de

l'argument ontologique, sur la conception de l'infinité divine, sur le rapport
de Dieu aux choses, de l'idée à l'idéat, de l'essence à l'existence, sur la notion
même d'idée et de création, etc.), les deux philosophes sont aussi en
désaccord profond sur la portée tant ontologique que gnoséologique de l'idée
d'étendue ou étendue intelligible. Cette question, fondamentale pour la
compréhension de la physique et de la métaphysique du XVIIe siècle, avait
déjà trouvé une lumineuse interprétation dans l'étude sur Matière
cartésienne et création de M. E. Bréhier (dans La philosophie et son passé), à

laquelle l'étude, plus fouillée encore, de M. J. Moreau ne le cède en rien.

Résumé en quelques mots, le point décisif est le suivant : chez Spinoza,
en vertu de sa doctrine de la substance unique, l'idée est contemporaine
de son idéat, c'est-à-dire de la chose. L'idée de l'étendue qui, en tant qu'idée,
est un mode de l'attribut pensée, implique la réalité des corps, mode de

l'attribut étendue. Connaître l'idée, c'est saisir la chose. Chez Malebranche,
au contraire, en vertu de son réalisme des idées-archétypes logées dans

l'entendement divin et de sa doctrine de la vision en Dieu, l'esprit voit
immédiatement l'idée, mais non la chose, car il a accès à la chose existante
uniquement par l'idée en Dieu. « De ce qu'on voit les idées des choses, il ne
s'ensuit pas que les choses soient. »



112 COMPTES RENDUS

L'existence des choses, pour Malebranche, ne nous est assurée que par
une « espèce de révélation » ; le passage de l'idée-essence à l'existence est

impossible à déduire. Cette contingence foncière de l'existence est à cent
Heues du nécessitarisme spinoziste et ne se comprend qu'à partir de la
conception toute particulière de l'essence ou idée, propre à Malebranche.

L'exemple, à cet égard privilégié, des 'grands philosophes du XVIIe siècle

nous montre une fois de plus que le sens d'un terme philosophique est

inséparable de toute une philosophie. Le terme n'est pas un simple outil de la
pensée ou une monnaie impersonnelle. Le rêve d'un langage philosophique
univoque et unifié (voir par exemple le Vocabulaire de Lalande) n'est que
l'expression de la tentation éternellement renaissante de juger une philosophie

à partir du sens des mots où elle s'exprime. En réalité, par un paradoxe
qui est la condition même de la réflexion philosophique, le sens des mots
ne peut se déterminer qu'à partir de l'attitude métaphysique profonde ;

et nous ne pouvons retrouver cette attitude qu'en traversant d'abord ces

mots eux-mêmes pour revenir ensuite à eux avec les lumières indispensables.

Pierre THÉVENAZ.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse). 825/6.48.


	Comptes rendus

