Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 36 (1948)

Heft: 148

Artikel: Le probleme du mal

Autor: Reverdin, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROBLEME DU MAL

M. Charles Werner a consacré une importante étude a un des
sujets qui s'imposent de la manitre la plus pressante 4 la conscience,
4 la pensée et au cceur de beaucoup d’hommes: le probleme du
mal (0. En Pen remerciant, nous tenons a lui exprimer, ainsi qu’aux
lecteurs de la Revue, notre vif regret d’en rendre compte avec un
trés long retard.

Le livre, dont une deuxi¢me édition a paru @, est divisé en six
chapitres, ol Pauteur a rangé, selod Pordre qu’il juge progressif,
les théories et les doctrines d’un grand nombre de penseurs — philo-
sophes et théologiens — qui ont tenté de répondre aux questions
troublantes que pose a esprit humain la tragique réalité du mal;
avec concision, trés clairement, et dans un style admirable, il expose
chacune d’elles, puis il P’apprécie critiquement; il conduit ainsi
son lecteur par une voie ascendante, d’ou il découvre toujours plus
de vérité, et il Pamene, degré par degré, jusqu’a une conclusion,
ol il lui présente sa propre conception, qui trouve le principe méme
du mal dans le désir.

L’analyse qui suit vise & faire connaitre — telle que M. Werner
Pa écrite — 1’émouvante histoire des efforts de la pensée humaine
aux prises avec le trés redoutable probléme du mal.

(*) Charles WERNER, professeur & I'Université de Genéve, Le probléme du mal.
Lausanne, Payot, 1944, 126 p.

(*) Ibid., 1946. — Cette édition, qui reproduit le texte de la premiére, contient
cependant une modification (au haut de la page 108) et un fragment nouveau,
qui porte sur la mort (page 1135).

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8. t. XXXVI (N° 148, 1948). 8



114 HENRI REVERDIN

I. — Sous le terme d’optimisme, Pauteur groupe des théories
qui s’efforcent de réduire autant que possible la part du mal, ou
de montrer que celui-ci n’existe pas du tout et résulte d’une illusion
de notre part. — L’optimisme s’exprime déja chez Héraclite : « Le
bien et le mal sont un », puis chez les Stoiciens, pour qui ’affirmation
du mal résulte d’une vue incomplete de ’homme sur Pordre univer-
sel, chez Plotin, qui le considére comme la privation du bien, et
encore, en un certain sens, dans la pensée chrétienne, ol on le trouve
lié 4 la doctrine de la création ex nzhilo.

Chez Spinoza loptimisme apparait comme absolu. C’est, en
effet, de Dieu, Etre souverainement parfait, que toutes choses
découlent nécessairement, selon le spinozisme; aussi le mal n’y
est-il, de méme que la contingence, qu’une erreur de notre connais-
sance. — Mais Poptimisme absolu présente de grandes difficultés:
« Ce n’est qu’au prix d’une singuliere contradiction que Spinoza peut
estimer que les choses participent plus ou moins a la perfection
de Pessence dont elles découlent avec une absolue nécessité ». L’opti-
misme absolu «supprime le probléme du mal, plutét qu’il ne le
résout ».

La Théodicée, par laquelle Leibnitz répond a Bayle, et qu’on peut
considérer comme «la somme de Poptimisme », rassemble les idées
des Stoiciens, de saint Augustin et de saint Thomas d’Aquin, que
le philosophe couronne par Pexpression des siennes: le monde est
le meilleur des univers possibles, oii toutes choses doivent d’exister
a une raison de convenance et de perfection ; procédant d’une néces-
sité morale, les créatures, en tant que créées, sont affectées, dans
Pentendement divin, d’une limitation ; le mal, que cette limitation
l‘explique; est considéré comme la condition du bien, qu’il sert a
augmenter, et qui, d’ailleurs, le surpasse dans I’univers ; permettre
le mal comme le fait Dieu, c’est signe de la plus grande bonté.
Leibnitz reprend icila distinction scolastique entre la volonté antécé-
dente de Dieu et sa volonté conséquente. Dieu veut le bien ; mais,
de par sa volonté conséquente, il veut le meilleur. Apreés avoir traité
du mal en général, — mal métaphysique —, Leibnitz traite du mal
physique, — la souffrance —, qui affecte surtout les hommes, et
du mal moral, — le péché —, qui a pour suite la souffrance.

Dans sa Théodicée, « le moment le plus important de ’optimisme
philosophique », Leibnitz a défini le nécessaire : ce dont le contraire
implique contradiction ; puis il a tenté de s’élever au-dessus de la



LE PROBLEME DU MAL 1g

stricte détermination des étres et des choses; mais sa définition,
toute logique, ne laisse pas d’engendrer un strict déterminisme ;
or, il faudrait maintenir la spontanéité des étres et leur liberté :
actif, le mal ne saurait étre une privation ; faisant cette réduction,
Poptimisme leibnitzien ne tient pas assez compte «de la terrible
réalité du mal et se met en contradiction avec toute I’expérience
douloureuse de I’humanité ».

II. — Exprimé dans le bouddhisme, le pessimisme a inspiré a
Schopenhauer une doctrine qui distingue, d’une part, le monde de
la représentation, d’autre part, le vouloir-vivre, force aveugle, désir
irrationnel qui ne trouve jamais d’autre satisfaction que d’étre
délivré de la douleur... L’absurdité qui est a la base de I’existence
se marque, ainsi que s’est exprimé Schopenhauer, par «le divorce
essentiel de la Volonté d’avec elle-mémen; le fond de toute vie
étant volonté, toute vie est souffrance, et d’autant plus aigué et
plus tragique que les étres sont plus élevés dans la hiérarchie des
vivants. Une telle vérité : la réalité terrible du mal, a été reconnue
par la religion chrétienne. Aprés les descriptions saisissantes qu’il
a données de lexistence, Schopenhauer indique que le saint et
Pascete mortifient en eux la volonté et que la mort les fait entrer
dans le bienheureux néant, d’oui les étres jamais n’auraient df
Sortir.

Ayant rendu hommage & cette « grande doctrine », M. Werner
y déctle une ambiguité dans Iaffirmation que la volonté est sans
raison, alors qu’ayant admis la vérité du platonisme, Schopenhauer
considére le monde des Idées comme la premitre manifestation de
la volonté et, parlant de I'unité de cette volonté, il admet ’accord
des étres, le « consensus naturel » ; aveux, parmi d’autres, que ’absolu,
bien loin d’exclure l'intelligence, la contient en soi comme un élément
essentiel de sa nature; or, insérer lintelligence dans le principe
des choses, n’est-ce pas détruire le pessimisme en son fondement
méme ? Et, bien que ce soit Schopenhauer, qui, « de tous les philo-
sophes modernes, s’est le plus inspiré de la morale chrétienne »,
le renoncement auquel il nous exhorte nous abimerait dans le néant,
alors que nous devons nous élever i une vie universelle, et, au terme
de notre approfondissement, a la vie éternelle.

ITI. — Quelle que soit la forme qu’on leur donne, le pessimisme
et Poptimisme sont tous deux insoutenables; mais pourrait-on les
concilier valablement ? '



116 HENRI REVERDIN

C’est bien ce qu’Edouard de Hartmann a tenté dans son ouvrage,
La philosophie de Pinconscient (1869) ; il y prétend opérer la synthese
du pessimisme de Schopenhauer et de la philosophie de Hegel,
laquelle peut étre considérée comme une forme de Poptimisme :
Pabsolu, «inconscient » comprend en soi la volonté absolue, irra-
tionnelle, et I’idée absolue, rationnelle; trés bon en son essence
méme, le monde est trés mauvais en son existence, qui dépend de la
volonté ; la vie, et particuli¢rement la vie humaine, n’étant possible
qu’au prix d’une illusion, ’humanité ne s’en libérera qu’en se résol-
vant a anéantir la volonté, — Inspirée du désir légitime de tenir
compte et de lirrationalité schopenhauérienne et de la rationalité
hégélienne, la tentative de Hartmann ne saurait étre considérée
comme réussie: au lieu de faire une syntheése, elle n’a procédé
qu’a une « juxtaposition ».

IV. — C’est alors vers les doctrines dualistes que M. Werner
invite ses lecteurs a diriger leur étude.

Le dualisme a été présenté, de maniere radicale en Orient par la
religion perse, en Gréce par Empédocle, puis Platon, qui n’a jamais
cessé de croire que les choses dépendaient de deux principes con-
traires : Dieu, principe intelligent, cause de tout ce qu’il y a de bon
et de beau, et, en face de lui, un principe obscur, une matiére, un
désir aveugle et brutal, produisant le désordre et la confusion. Au
I1Ie siécle de notre &re, le zoroastrisme s’est renouvelé en produisant
le manichéisme, qui, mettant au premier plan le probléme du mal,
a pensé le résoudre par laffirmation de deux substances primor-
diales, la lumitre et les téntbres. En un remarquable raccourci,
M. Werner évoque la grande diffusion que la doctrine des manichéens
et la religion qui s’y exprimait ont prise en Orient, en Occident, dans
PAfrique du Nord (o ’Ame de saint Augustin en fut touchée),
en Espagne, dans le Midi de la France ... Puis il dirige Pattention
vers certaines formes de pensée « manichéennes », telles qu’elles ont
été proposées, au XIXe et au XX-¢ si¢cle, par les philosophes John
Stuart Mill, African Spir et Emile Lasbax, le pasteur et professeur
Wilfred Monod, ’écrivain H. G. Wells. Dans deux de ses Essais sur
la religion, ]J.-St.Mill distingue radicalement le bien et le mal:
convaincu que la bonté et la justice infinies sont incompatibles avec
sa prétendue « toute-puissance », il admet que Dieu est limité en son
pouvoir par des forces mauvaises contre lesquelles il est en lutte
dans le monde. — Se refusant a admettre que Dieu veuille le mal



LE PROBLEME DU MAL 117

ou le permette expressément, Wilfred Monod ne doute pas qu’il ne
s’efforce de Pempécher, sans y toujours parvenir; ainsi diminuée
métaphysiquement, puisqu’on lui enléve la toute-puissance, la
divinité est grandie moralement, puisqu’elle ne veut jamais que le
bien. C’est a la fin du monde que Dieu sera tout-puissant ; le vrai
Dieu, c’est le Dieu « qui vient ». Que si le monde a été produit par
un démiurge, et si le péché y exerce sa puissance formidable, Dieu
répond a la priere des hommes et il leur demande de collaborer a
son ceuvre d’amour. Dans Le probléme du bien. Essai de théodicée
et Journal d’un pasteur (1934), ouvrage de plus de trois mille pages,
que M. Werner considére comme «Peffort le plus puissant que la
théodicée ait fait depuis Leibnitz», Monod explique pourquoi et
comment le probléme du bien se trouve remplacé par le traditionnel
« probléme du mal»; celui-ci glisse lourdement vers la nuit des
origines et des questions insolubles, alors que celui-la, qui traite
de ce qui n’est point encore, mais doit exister, « s’éleve et s’élance,
avec une palpitation d’ailes, vers une clarté victorieuse des ténébres ».
— Et voici les réflexions et les conceptions de Wells, qui du Dieu-
nature et du Dieu-rédempteur retient le second, objet des prieres
des hommes et de leur adoration, Dieu participant en nous a la
lutte pour la vie et conduisant ’humanité a la conquéte du bien.
(Dien, Pinvisible roi, 1917, traduit en frangais en 1918.) — Le philo-
sophe African Spir rejette absolument I’idée que le monde a été créé
par Dieu; d’aprés ses Esquisses de philosophie critique (1887), il
institue une opposition radicale entre la nature et la norme logique
et morale d’aprés laquelle 'homme peut la juger; impénétrable
mystere, ’existence n’a point Dieu pour créateur, et la vraie religion
sera de connaitre Dieu comme principe du monde moral, opposé au
monde physique. — Enfin, dans sa these : Lz probléme du mal (1919),
M. Lasbax explique le monde par la lutte de deux volontés, 'une,
de vie, autre, de mort.

Le dualisme radical « a le mérite de poser le probléme de maniere
franche et complete, en essayant de faire, dans I'univers, la part du
bien et la part du mal»; il a raison de chercher la source du mal
dans un principe qui se trouve a lorigine des choses, de reconnaitre
le mal comme une puissance active et positive, et d’inviter ’homme
a collaborer avec le principe du bien. — Mais voici des erreurs que
reléve M. Werner : il a le tort de renoncer 4 « Paffirmation capitale
de la philosophie et de la religion, que Dieu est 'unique principe des



118 HENRI REVERDIN

choses » ; et d’ailleurs, le « dualisme radical » n’a pas été radicalement
dualiste : ne laisse-t-il pas, en général, prévoir que I'un des « prin-
cipes », le bien, ’emportera finalement sur I’autre, le mal ? Devant
le probleme de la création, telles doctrines dualistes posent, avant
méme ’action divine, une mati¢re purement indépendante (et qui
se confondrait, semble-t-il, avec le néant), ou active en quelque
mesure (et qui serait érigée en un second absolu) ; telles autres
n’attribuent aucunement la création au Dieu supréme, mais a ’action
d’un démiurge ; telles enfin considérent la nature, radicalement
mauvaise, comme indépendante a I’égard de Dieu. Assurément,
déclare fermement M. Werner, il y a dans la nature une force brutale,
qui produit la lutte des étres ; mais, ajoute-t-il, on y discerne partout
aussi la collaboration, ’harmonie, la beauté et, chez I’homme, une
loi de justice; c’est du méme principe absolu que proviennent la
nature et I’humanité. « Ainsi la philosophie ne peut pas abandonner
la vérité, que Dieu est le créateur de toutes choses, et c’est de ce
point de vue qu’elle doit essayer d’expliquer le mal. Cette tAche,
évidemment, n’est pas facile, mais nous sommes convaincu qu’il est
nécessaire de P’affronter dans toute sa difficulté ».

V. — L’idée chrétienne du péché originel plonge ses racines dans
la tradition hébraique. L’Ancien Testament s’ouvre par le récit du
péché d’Adam. Quant a PEvangile, — qui ne parle pas de péché
originel —, il admet l’existence d’un esprit tentateur, con¢u comme
le principe du mal en lutte avec Dieu. Jésus est conduit dans le désert
pour étre tenté par le Diable... Puis, voici les paroles de sa pritre :
« Ne nous induis pas en tentation, mais délivre-nous du Malin ».
Clest a la perfection que les hommes sont appelés : « Soyez parfaits
comme votre Pere céleste est parfait ». Entendez encore les paroles
sublimes qui furent adressées a la Samaritaine au bord du puits de
Jacob : « Quiconque boit de cette eau aura encore soif ; mais celui
qui boira de ’eau que je lui donnerai n’aura plus jamais soif ; au
contraire, ’eau que je lui donnerai deviendra en lui une source d’eau
jaillissant en vie éternelle ».

Le péché originel est posé de nouveau par le premier théologien
du christianisme, saint Paul, qui établit un parallele entre Adam, par
qui le péché est entré dansle monde, et par le péché la mort... (Epitre
aux Romains) et Jésus-Christ, « cause de la rédemption » ; si Dieu a
prédestiné des élus, auxquels il communique sa grice, il semble que
saint Paul ait admis que tous les hommes, finalement, seront sauvés.



LE PROBLEME DU MAL 119

La théorie ébauchée par ’apdtre «a été développée dans toute
son ampleur par saint Augustin, qui a été le grand docteur du péché
originel, de la grice et de la prédestination ». Dans la Cité¢ de Dieu, le.
Diable méme est un ange déchu avant la premiére faute de ’homme.
Tous les anges ont été créés bons, mais certains d’entre eux, ayant
a leur téte le Diable, se sont détournés du Créateur ; c’est de cette
double société angélique que résulte 'opposition de la Cité des
hommes ou de la terre et de la Cité de Dieu ou du ciel, et toute 1’his-
toire humaine n’est rien d’autre que le combat qu’elles se livrent.
Au Jugement dernier, séparés des réprouvés, qui brilent éternellement
dans les flammes, les élus verront Dieu face a face, dans une trans-
parente clarté.

Les Réformateurs restaurérent la pensée de saint Paul et de
saint Augustin en mettant au fondement de leur pensée la doctrine
du péché originel. Dans I’Ame de Luther, le principe de la Réforme,
c’est le sentiment du péché, cette angoisse dont ’homme est saisi
quand il est séparé de Dieu ; et seule, la grice divine peut le sauver.
Ayant distingué fortement la foi et les ceuvres, Luther fut conduit
au probléme de la liberté ; mais déja dans son petit livre de la Liberté
chrétienne (1520), il la présente de telle maniere qu’elle parait exposée
a de grands dangers. Quatre ans apres, Erasme ouvrit un débat en
publiant un traité ou il s’efforcait de concilier la toute-puissance
de Dieu et la libre initiative de ’homme ; 4 quoi Luther répondit
par le De servo arbitrio, ot il nie la liberté. — Clest Institution
chrétienne de Calvin qui donne ’exposé le plus clair et le plus complet
de la doctrine protestante : le péché originel, dfi 4 la désobéissance
d’Adam, a été une infidélité accidentelle, mais, le premier homme
étant la souche ou la racine de tout le genre humain, sa corruption a
entrainé celle de tout le genre humain. Réduits en servitude par la
chute, les hommes, sans le secours de la grice, ne peuvent plus se
porter que vers le mal. — Avant le péché, Adam n’avait, d’apres
Jansénius, aucun désir mauvais ; §’il est tombé, ce fut par le libre
choix de sa volonté ; par son acte, il a corrompu le désir non seulement
en lui, mais dans toute la nature humaine, que seule la grice peut
relever. Port-Royal accepta la doctrine augustinienne du jansénisme,
et voici comment Pascal s’exprima sur la transmission du péché
originel : « Certainement rien ne nous heurte plus rudement que
cette doctrine ; et cependant! sans ce mystere, le plus incompréhen-
sible de tous, nous sommes incompréhensibles a nous-mémes. Le



120 HENRI REVERDIN

nceud de notre condition prend ses replis et ses tours dans cet
abime ; de sorte que ’homme est plus inconcevable sans ce mysteére
que ce mystere n’est inconcevable 4 ’homme ».

C’est par la faute de ’homme que le mal a été introduit dans le
monde, telle a été affirmation de Rousseau. Et Kant, qui a subi
I'influence du penseur genevois, élabora la doctrine du mal radical,
lequel a son origine dans le penchant qui entraine ’homme a mettre
Pamour de soi au-dessus de la loi morale; d’ailleurs, ce penchant:
au mal demeure impénétrable pour nous, le fond originel de ’homme
étant une disposition au bien. En fait, la conversion, la régénération
est possible ; par un acte de liberté, et griace a des efforts continuels
vers le bien, nous pouvons rétablir la suprématie de la raison sur la
sensibilité. — A la suite de Kant, des philosophes de la Suisse romande,
Charles Secrétan, Ernest Naville, ainsi que le Frangais Charles
Renouvier, ont développé des conceptions ol ils mirent P’accent sur
la chute comme principe explicatif du mal, cependant que le Danois
Soren Kierkegaard mettait également au premier plan lidée du
péché originel, « ’angoisse » étant le moyen par lequel I’homme, sur-
montant le péché, parvient au salut. Kierkegaard marquait, comme
on le sait, une différence « absolue » entre le Dieu transcendant et
I’homme déchu, qui ne peut recevoir la révélation que dans la douleur.
Ici, M. Werner résume les théses de la « théologie dialectique », qui,
dans Pceuvre de Karl Barth, affirme, elle aussi, la transcendance de
Dieu, ’absolue différence du divin et de ’humain, et accuse 'opposi-
tion entre un premier terme négatif : ’Adam, auteur supra-temporel
de la chute, ’homme réprouvé, et un second terme, positif : Jésus-
Christ, en qui ’homme est éternellement un élu.

Ainsi la doctrine du péché originel s’est maintenue depuis saint
Paul jusqu’a nos jours «et nous apparait comme le premier et le
dernier mot de la théologie chrétienne ». Mais résout-elle le probléme
du mal ? M. Werner approuve cette doctrine en ce qu’elle affranchit
la pensée des difficultés d’un dualisme radical, en ce qu’elle carac-
térise le mal moral comme une puissance active, positive chez I’homme,
et en ce qu’elle proclame — profonde vérité — que le pécheur ne peut
étre sauvé qu’en se réconciliant avec Dieu ; mais il la désapprouve
de poser I'unité, sans doute réelle, du genre humain au détriment de
la pluralité des étres, dont elle a tort d’abolir, en somme, la liberté ;
- or la liberté «est Pessence de esprit, tel qu’il se montre chez ’hommen.
En considérant 1’étre humain dans son état actuel, comme fonciére-



LE PROBLEME DU MAL 121

ment corrompu et privé de liberté, la doctrine du péché originel
coupe le lien qui le rattache a Dieu, et elle « se montre infidele a la
pensée fondamentale de I’Evangile. La premietre pensée du chris-
tianisme avait été I'union de ’homme et de Dieu ». Aussitét tombée
dans le milieu humain, cette idée s’est brisée, et ’homme a été consi-
déré comme totalement dépouillé de son originelle participation au
divin, et entiérement mauvais, tandis qu’il a gardé une étincelle de
la source de lumitre dont sa nature provient. « La doctrine du péché
originel, de la griace et de la prédestination, par la manitre tout
extérieure dont elle congoit le rapport entre 'homme et Dieu, est
une étrange transformation de la pensée de I’Evangile». En outre,
la doctrine ne rendrait compte que du mal moral et non du mal
dans la nature; sans prétendre qu’elle est entiérement mauvaise,
«on ne peut méconnaitre qu’il y a dans la nature, en dehors de
Phomme, une nécessité violente, un vouloir-vivre aveugle et brutal ».
Faut-il admettre que le péché a été aussi commis dans le monde
animal ? Ou, faisant « trop d’honneur a ’homme », le considérer, lui,
comme la source de cette force universelle qui parait déchainée dans
le monde ? Ou encore, pensera-t-on, avec saint Augustin, que la
chute de ’homme a été précédée par celle de ’ange ? Mais alors,
ou bien le « Diable » est le principe du mal, tel qu’il existe de toute
éternité (on retomberait dans le manichéisme que saint Augustin
a voulu surmonter en admettant que I’ange déchu avait été primi-
tivement créé bon), ou bien le Diable symbolise un élément de la
nature divine que la création a fait apparaitre comme détaché du
monde (et la chute serait alors inséparable de la création).
Cette derniere idée est enveloppée dans certaines doctrines « dont
Pexamen nous amenera peut-étre a la solution de notre probleéme ».
VI. — Dans la philosophie élaborée sous 'influence de la Réforme
par Jacob Beehme, on trouve l'idée qu’il y a dans la nature divine
un élément obscur qui fournit le principe du mal; or, Dieu étant
le principe de toutes choses, c’est en lui que ce qui nous apparait
dans le monde comme un mal doit avoir sa source : il enferme une
force violente, une terrible puissance de colere, sans laquelle il ne
serait pas la cause universelle du mouvement et de la vie ; cependant,
en Dieu, la puissance obscure n’engendre aucun mal, car elle est
toujours surmontée par la lumiére et transfigurée en joie éternelle...
Si, depuis Boehme, la philosophie allemande a constamment eu le
*regard fixé sur le probléme du mal, c’est Schelling qui a repris I'idée



122 HENRI REVERDIN

de la complexité de la nature divine. Distinguer I’étre en tant qu’il
existe véritablement et ’étre en tant qu’il est seulement le fondement
de D’existence, situer ’existence divine dans la nature de Dieus
comprise comme une tendance obscure, un désir qui aspire 4 I’intelli-
gence, considérer les choses comme rattachées a cette base, et conce-
voir, au fond de tout, un désordre qui peut toujours faire irruption,
— Pordre ne pouvant étre introduit que dans un étre qui était a
Porigine désordonné —, voila ce qui permet de comprendre le mys-
tére de la nature humaine: venu du fond obscur de Pexistence,
séparé de Dieu, ’homme posséde une volonté propre, désir aveugle,
qu’il peut transfigurer par la lumitre de lintelligence en volonté
universelle. Mais, — revers de la grandeur humaine —, I’union des
deux principes, indissoluble en Dieu, peut se rompre en ’homme,
si, renongant a la volonté universelle, il retombe dans sa vide agita-
tion : «le désir, qui devait servir de base a P’esprit, s’érige lui-méme
en but absolu et se révolte contre Pesprit » ; le mal provient non pas
du fondement obscur de P’existence, qui ne peut qu’induire en tenta-
tion la créature, mais d’une faute positivement commise : le péché
originel consiste en ce que ’homme, de toute éternité, a donné la
préférence au particulier sur l'universel, mais la conversion reste
possible pour lui; le mal, ajoute Schelling, est la condition néces-
saire du bien ; les choses sont régies par la loi de la personnalité ;
tout étre suppose une force qui lui résiste, et c’est par le moyen de
cette opposition qu’il s’éléve a Pexistence personnelle; Dieu lui-
méme trouve dans sa nature le fond obscur de lexistence qu'’il
transfigure : le tumulte en Iui des forces aveugles est nécessaire pour
qu’il crée en lui absolue Personnalité. «Pour que le mal ne fiit pas,
— ainsi s’acheve I’exposé de M. Werner sur la pensée de Schelling —,
il faudrait que Dieu lui-méme ne ffit pas».

Si ’on considére que c’est Boehme qui a, la premiere fois, proposé
I'idée de la complexité de la nature divine, principe de lumitre et
d’amour, et puissance obscure et violente, «on peut estimer que le
cordonnier-philosophe de Goérlitz apportait par la une contribution
décisive a la solution de notre probleme »; mais Boehme n’a pas
apercu tout le parti qu’on pouvait tirer de cette idée, et sa pensée
est restée enveloppée dans le tissu du mythe. — Et comment Schel-
ling n’a-t-il discerné le mal qu’en ’homme, et pas du tout dans la
nature ! M. Werner s’étonne qu’il ait mutilé sa doctrine, bien qu’il
ait admis que toutes choses renferment le principe de violence et de



LE PROBLEME DU MAL 123

désordre qui constitue la base de P’essence divine ; il regrette, en ce
qui concerne la liberté, que Schelling ait, avec Kant, invoqué un
acte unique, qui enchainerait ’homme au plus implacable détermi-
nisme. Surmontant la contradiction que le philosophe de Kénigsberg
avait marquée entre la liberté et le temps, la théorie devra faire
comprendre « que le mal moral a sa cause dans notre liberté, et que
pourtant la vraie et complete liberté ne produit jamais que le bien ».

VII. — L’étude que M. Werner a faite des doctrines résumées
jusqu’ici I’a convaincu que pour résoudre le probleme du mal,
«il faut indiquer en Dieu un élément pouvant apparaitre dans
le monde comme le principe du mal. Cet élément, c’est le désir, qui
est la base organique de la vie divine, de méme qu’il est la base
organique de tous les étres». Dieu n’est pas une pure intelligence ;
il renferme en lui un principe plus profond ; I'idée de la complexité
de la nature divine, « voila I’idée juste contenue dans la notion de
Trinité, élaborée par la théologie chrétienne». Désir, Intelligence,
Amour, tels sont les trois composantes dont, en termes philosophiques,
est faite cette complexité divine. C’est parce qu’il porte en lui la
force du désir, élevé a la hauteur sublime de Pamour, que Dieu est
créateur ; une pure intelligence ne pourrait rien créer. Puissance
de création méme chez les étres particuliers, ’amour, en Dieu, est
créateur de manitre absolue, et c’est pourquoi la vie divine s’accomplit
dans la joie. « Par un acte d’infinie générosité, Dieu produit en lui
des étres autres que lui, et c’est sur ces étres que s’exerce son amour
éternel. Par 1a il ach¢ve sa propre nature. Sans la création, sans le
monde créé, Dieu ne serait pas Dieu: il ne serait qu’une lumiere
froide, brillant au sein d’une immense solitude, mais non pas cette
flamme ardente qui fait jaillir de soi la multitude des étres qu’elle
veut associer a sa gloire ».

Mais il serait « contradictoire » que les créatures eussent la méme
perfection que leur Créateur ; en raison de leur imperfection originelle,
elles existent d’abord comme dépouillées d’elles-mémes et de leur
propre nature : matitre sans forme, simple virtualité, elles n’attein-
dront & leur achévement qu’au prix d’une longue évolution ; tandis
- qu’en Dieu le désir est perpétuellement achevé par 'intelligence, en
elles le désir aveugle est séparé de P'intelligence, et la création semble
opérer «une décomposition de l’essence divine»: le fond obscur
parait séparé de la partie lumineuse, la matiere de la forme, le réel
de l'idéal. L’apparition des étres particuliers divise le désir d’avec



124 HENRI REVERDIN

lui-méme ; le réel étant en dehors d’eux, il est inévitable que, chacun
voulant s’approprier P'univers entier, il se produise de terribles
heurts et des contrariétés furieuses ; le désir, dans sa brutalité, remue,
a Vorigine du monde, I’énorme chaos ; puis, quand se développe la
vie, il produit les monstres gigantesques; plus tard encore, il fait
apparaitre ’homme, — un loup pour ’homme —, et il déchaine la
guerre, « qui s’étend, comme une écharpe sanglante, sur toute I’his-
toire de humanité », Et cependant, ’on doit avouer que la philoso-
phie n’a guére reconnu dans le monde la force terrible du désir,
qui parait tombé du sein de Dieu ; le plus souvent, elle a fermé les
yeux sur la puissance obscure « qui est la base de I’étre»: elle n’a
voulu voir dans les choses que l'intelligence. Sans doute, Platon
constate les effets d’une «cause vagabonde», mais il en reste au
dualisme ; et Schopenhauer, qui pose le vouloir-vivre comme I’absolu,
n’a pas vu que le désir n’est qu’un élément de la nature divine, et
qui parait détaché du monde. C’est justement ce détachement qui
est exprimé par 'idée chrétienne de la chute. « L’ange tombé, c’est
le désir, qui appartient a I’essence divine, mais qui se trouve dans
le monde comme livré a lui-méme ». La chute, ce n’est pas un accident
qui aurait pu ne pas se produire ; « c’est une conséquence nécessaire
de la création », laquelle « devait entrainer ’apparence de cette rup-
ture, que la théologie a décrite comme la révolte de I’ange ». Cepen-
dant, cette rupture n’a pas détruit 'unité premitre. « La terre était
informe et vide ...», écrit Pauteur sacré, mais il ajoute: « L’esprit
de Dieu se mouvait au-dessus des eaux ... ». Sous empire de intelli-
gence, les choses sont ordonnées selon des lois d’harmonie. « Aprés
un long et douloureux développement, l’intelligence s’est incarnée
dans ’homme, et méme une fois 'amour, comme un éclair miracu-
leux, est descendu sur la terre». En produisant le mouvement des
étres, la création a produit le temps; la chute qu’elle implique est
un passage de Péternité au temps; 1’éternité : vie de Dieu, ou le
désir, sans cesse achevé par l’intelligence, est pur amour, vie de
PEtre qui ne dépend que de lui-méme, « qui produit et posséde tout
le réel a Pintérieur de lui-méme, sans jamais rien perdre de sa bien-
heureuse plénitude »; le temps : la vie des étres pour lesquels tout le
réel est extérieur, qui recherchent avidement ce qu’ils n’ont pas en
eux-mémes, et qui ne peuvent conserver, « autrement qu’en image »,
les richesses qu’ils ont acquises. Néanmoins le temps « est enveloppé
par l’éternité»; et, si nous glissons, ordinairement, a la surface



LE PROBLEME DU MAL 125

de T’étre, il nous est possible, par la liberté, de pénétrer, a chaque
instant, « dans une région plus profonde ».

Ainsi, le mal métaphysique consiste dans la limitation originelle
des créatures. Conséquence de la création, il résulte de la séparation
qui parait s’étre produite, non pas en Dieu, mais dans les étres créés,
entre le désir et Pintelligence. Le mal physique en découle : de par
leur essentielle limitation, les étres sont soumis a la loi de la nais-
sance et de la mort : douleur, maladie, mort, voila le mal physique,
qui tient 4 la condition méme des étres créés. C’est principalement la
mort qui semble manifester le mal physique. « Cependant, nous
devons reconnaitre que la mort fait partie intégrante de la vie telle
qu’elle apparait chez les étres particuliers»; elle revét pour nous
cette signification bien claire que les étres ne sont rien par eux-
mémes, Dieu ayant seul le droit d’exister. Si telle est notre condition,
nous devons vivre non par nous-mémes et pour nous-mémes, mais
par Dieu et pour Dieu en espérant que la grice toute-puissante
«nous ressuscitera d’entre les morts pour nous associer, dans la
lumiere, a la gloire éternelle de Dieu » (2°¢ édition, p. 115).

Ce n’est que chez ’homme qu’apparait le mal moral, et le pro-
bléme qu’il pose se trouve lié a celui de la liberté. Tandis que les
animaux sont assujettis aux objets, qui, chacun dans sa particularité,
les fascinent, ’homme a le pouvoir de se libérer de leur immédiate
sollicitation ; « le principe essentiel de la vie humaine, c’est la liberté,
c’est-a-dire 'indépendance du désir 4 I’égard des objets extérieurs.
Cest parce qu’il est doué de liberté, que ’homme est doué d’intelli-
gence». A vrai dire, les animaux ont quelque intelligence si, avec
Edouard Claparéde, on entend par 1a la faculté de s’adapter a4 une
situation nouvelle ; P'intelligence implique, chez eux déja, un certain
détachement du désir a I’égard des objets extérieurs, mais ’homme
atteint, lui, le degré décisif, qui permet le langage et la liberté.
Au-dessus, voici la liberté qui comprend et qui veut l'unité des
étres. Le privilége de ’homme, — qui, d’abord, a distingué son moi
de toutes les autres choses —, c’est, en effet, de pouvoir résister a
Pentrainement des passions, s’élever au-dessus de la discorde et
atteindre a la vie de ’amour. La liberté renferme un principe univer-
sel, qui produit I’accord des étres. Au-dessus de la Cité des hommes,
déchirée par les guerres, elle établit 1a pacifique Cité de Dieu. Qu’on
se rappelle bien que, selon M. Werner, la personnalité n’est pas fondée
sur la seule intelligence, « comme le voudrait la théorie classique.



126 HENRI REVERDIN

La personnalité requiert un fondement plus profond que 'intelligence :
elle suppose la force du désir. » Par Pintelligence, ’homme comprend
Punité qui est; comme personnalité, il tend -a 'unité qui doit étre,
Des lors, le mal moral se produit quand ’homme, restant au premier
degré de la liberté, met sa liberté et son intelligence au service du
désir élémentaire, qui ’entraine dans la lutte contre les autres étres.
Et M. Werner de marquer, en termes énergiques, la puissance du mal
moral : « En fait, écrit-il, le mal se présente dans la vie humaine
avec une intensité particuliere. Sans doute, dans la nature, il y a
des choses atroces ; les étres se dévorent les uns les autres, et certains
drames de la vie animale peuvent nous émouvoir fortement. Néan-
moins, c’est dans ’homme, cet étre doué d’intelligence, que le mal
prend un- caractére révoltant. La méchanceté humaine, qu’elle se
manifeste par une sauvage brutalité ou par un raffinement de cruauté,
revét parfois un aspect véritablement diabolique : le mal apparait
dans toute son horreur, comme une force violemment opposée 2 la
bonté divine... » Aprés avoir ainsi caractérisé le mal comme diabo-
lique en son paroxysme, M. Werner estime que les événements qu’il
suscite alors, les crimes, les abominations ne viennent pas de Dieu,
Tequel ne les a ni voulus, ni permis. « La force qui a été a ’ceuvre
est une force brutale et perverse, contraire a ’ordre divin. Il n’en
résulte pas, d’ailleurs, que I’origine de cette force doive étre cherchée
dans un premier principe radicalement autre que Dieu. D’apres la
théorie que nous avons esquissée, la source s’en trouve dans P’essence
divine elle-méme, ou la force dont nous parlons n’est rien d’autre
que pur amour. C’est la création qui a fait apparaitre cette force
comme détachée de Pessence divine et terriblement déchainée dans
le monde, ou elle peut se retourner contre le principe qui lui a donné
naissance. Alors, les maux qu’elle engendre ne sauraient étre consi-
dérés comme voulus par Dieu. » Quant aux autres événements, —
ceux ou la méchanceté humaine n’intervient pas de cette maniére
diabolique —, on peut penser qu’ils rentrent, en quelque sorte, dans
Pordre universel : « Ce n’est pas en vain que les 4mes religieuses ont
toujours trouvé la plus grande consolation dans I’idée que Dieu n’est
pas absent des événements, fiit-ce les plus douloureux, qui leur
arrivent. Et méme si la philosophie ne devait jamais parvenir a
expliquer leur croyance, les idmes continueront a penser qu’elles
regoivent tout, jusque dans les plus épaisses ténebres, d’une puis-
sance d’amour insondable, qui les appelle 4 sa lumiere. »



LE PROBLEME DU MAL 127

Qu’il soit d’ailleurs d’une beaucoup moindre violence encore, le
mal moral a toujours sa racine dans ’amour-propre, amour de soi,
ou encore dans P’orgueil qui persuade a I’homme de refuser a Dieu
le devoir d’obéissance et de se séparer ainsi de lui ; sa liberté confere
4 Phomme le pouvoir de se détacher « des choses extérieures », et sa
vraie liberté le fait parvenir a la vie de P’intelligence et de I’amour ;
cette liberté-la n’est jamais cause que du bien ; elle ne peut nous
ouvrir que la vie parfaite et bienheureuse.

C’est la magie de I’art, que de nous faire pressentir une existence
ol le mal n’aurait point de place : la beauté est-elle atteinte, le désir
s’y repose « avec délectation » ; et cependant, c’est a I’amour qu’est
réservé le supréme achévement du désir, ce que Platon avait compris
et que le christianisme montra d’une maniere encore plus profonde.
« Quand le désir, transfiguré par la liberté, devient amour, il s’épa-
nouit dans la joie et dans la vie éternelle. Alors toutes les divisions
sont effacées, et le mal est définitivement aboli. Les étres font a
PEtre le sacrifice de leur existence particuliére. Le monde est accompli
dans la parfaite unité, et Dieu se manifeste glorieusement comme

étant tout en toutes choses. »

REMARQUES FINALES

Nous nous sommes efforcé d’analyser I'ouvrage de M. Charles
Werner d’une fagon assez exacte et complete pour que tout lecteur
puisse voir par quelles théories et doctrines les « réalités » et les
« valeurs » ont été caractérisées et confrontées ; y avons-nous réussi,
chacun est en mesure de se demander s’il fera sienne ’une des solu-
tions proposées, s’il en cherchera, peut-étre dans P’angoisse, une
nouvelle, ou ¢’il en viendra a penser que le probléme ne peut étre
résolu, ni méme posé en des termes qui égalent ses « données» ;
mais tous, nous en sommes certain, seront reconnaissants 3 M. Werner
d’avoir discuté un sujet qui, actuel en toute époque, s’impose a
notre temps avec une terrifiante insistance.

Qu’il nous soit permis de présenter ici quelques réflexions & ce
sujet.

Certains hommes combattent, d’emblée et de front, souffrances,
hontes et fléaux : qu’ils y soient entrainés par des remords, par



28 HENRI REVERDIN

Iindignation, la révolte, qu'une sympathie généreuse ou la pitié les
animent, c’est immédiatement qu’ils entreprennent, — pour la
poursuivre leur vie durant —, la lutte contre le mal et pour le bien,
en eux-mémes comme en faveur d’autrui. — On les en admire !
Et, si tels de ces lutteurs s’é¢tonnent que d’autres hommes consacrent
une partie de leur temps a... réfléchir, on n’en est pas surpris : il
y aurait tant a faire, il serait si nécessaire d’agir, et vite! — Cepen-
dant les problémes, eux aussi, sollicitent les consciences et les éner-
gies, ces problémes dont Charles Secrétan rappela qu’ils étaient
« des douleurs et des devoirs ».

A quelles exigences idéelles et suprémes la pensée humaine
devrait-elle pouvoir satisfaire pour que le probléme du mal fat
posé dans la totalité, dans la plénitude de ses données ? Il faudrait,
tout d’abord, nous semble-t-il, qu’elle pfit acquérir la connaissance
complete et slire de ce qui a été, et de ce qui est, prévoir méme ce
qui sera. Or, tout esprit accueille comme vérités des erreurs, qu’il
ne parvient pas toujours a discerner comme telles, et, d’autre part,
il reste cerné de larges zones d’ignorance; ainsi — constatation
trés banale ! — aucun philosophe, aucun théologien, nul savant,
personne ne posséde la connaissance totale de ’ensemble du « réel »,
qui serait précisément requise pour en juger.

Si néanmoins 'on tente d’apprécier ce que Pon tient pour la
réalité, ’on doit se demander a quel ordre de référence il faut se
rapporter. Imaginons quelqu’un qui se replierait dans son indivi-
dualité la plus exigué pour s’y cantonner : tant qu’il gofiterait des
plaisirs, il aimerait... le monde ; mais, qu’il endurdt douleurs et
peines, et qu’il dit : « Je souffre ; oh | que mauvaise est la vie ! »,
si pathétique que piit étre ce soupir, ce sanglot, ou ce cri, il ne donne-
rait qu’une réponse bien partielle 4 notre « probléme ». Pour s’en
saisir de fagon moins incompléte et partiale, les hommes ne doivent-
ils pas tendre a s’affranchir de leurs limitations, a triompher de leurs
faiblesses pour rectifier leurs erreurs et restaurer, autant qu’il dépend
d’eux, lordre intellectuel, moral et spirituel qu’ils ont ébranlé ?
Cependant, quoi qu’ils fassent, les appréciations qu’ils porteront sur
ce qui « a été » et ce qui « est » ne s’appliqueront pas a ce qui serait,
idéalement, tout leur objet. — Et que dire de ’avenir ?

Mais supposons que 'univers fiit connu en chacune de ses mani-
festations, quelles appréciations son ordonnance et ses désordres
requerraient ou autoriseraient-ils ?



LE PROBLEME DU MAL 129

- Le probléme de I’estimation se pose légitimement a propos des
réalités connues, connaissables (voire inconnaissables ?) et des idéals
congus, réalisables ou non ; et, débordant les domaines des religions,
des morales, des arts, c’est toute la vie de ’esprit et tous ses « pro-
blémes » qu’il met en discussion. Aussi ne s’étonnera-t-on pas qu'’il
ait été « résolu », au cours de ’histoire, selon des conceptions variées,
diverses, méme opposées. Tous les théologiens, ni tous les philoso-
phes, ni ceux qui pensent de manitre plus naive et spontanée ne
s’accordent dans leurs affirmations quant a ’Etre ou en leurs juge-
ments sur ce qu’ils considérent comme le réalisé, le devenu, le deve-
nant, le possible, le probable, les valeurs... A lire Pexposé si lucide
de M. Werner, ne voit-on pas que telles conceptions générales
commandent les notions de bien et de mal, alors qu’en d’autres
cas ce sont des expériences préalables et les idées du bien et
du mal par quoi elles s’expriment qui fondent les grandes spécu-
lations ?

Par rapport a quoi les estimations sont-elles faites ? A quoi, a
qui se rapportent-elles d’aprés les vastes systémes d’idées et de
sentiments ou des penseurs ont cherché a tout embrasser de 'uni-
vers, a tout comprendre de son histoire, et cela tout particulierement
depuis les origines de la vie ? Le plus généralement, elles prennent
en considération les étres dotés de sensibilité, d’affectivité, d’intelli-
gence et de volonté : les hommes, précisera-t-on. Le probléme serait
donc posé par ’homme... a propos de ’homme. Vue trop humaine !
Evoquons avec Schopenhauer les souffrances, si pitoyables, des ani-.
maux. Et ajoutons, avec M. Werner, que d’autres étres, angéliques
ou diaboliques, sont peut-étre mélés au drame universel, et que des
philosophes ont porté le mal jusqu’en Dieu lui-méme en lui attri-
buant une nature complexe ou en pensant qu’il s’attriste de certaines
conséquences de sa généreuse initiative de Créateur. Alors le pro-
bleme n’est valablement posé et discuté que si P'on tient compte
de tous les étres, connus et inconnus, exposés aux souffrances, aux
douleurs, aux peines, capables d’erreurs, de fautes et de remords,
ou de cela tout ensemble. Quant aux disharmonies du cosmos, boule-
versements, cataclysmes, ficheux « hasards», faut-il penser qu’ils
relévent de la discussion du probleéme du mal dans la seule mesure
ol ils affectent directement des étres doués de conscience ?

A quelle instance supréme I’homme peut-il s’en rapporter ? A
Dieu, a Punivers, a 1’idéal, 4 des normes ?

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s, t. XXXVI (N° 148, 1948). 9



130 HENRI REVERDIN

Comme sous les autres aspects ou le probléme doit étre étudié,
Pexposé de M. Werner présente ici des doctrines divergentes. Autre
chose, en effet, est d’interpréter le monde et la vie comme ’expres-
sion de lintelligence, I’effet d’une volonté inconsciente, le composé
hétérogene, le médiocre compromis entre des normes pures et de
dures réalités, ou comme le lieu d’une immanence divine ; autre chose
de distinguer I’Etre transcendant et la réalité qui en dépend :
totalité... moins Dieu, de « réaliser » entre Dien et ’homme une
« absolue différence », ou de trouver la source de toutes choses dans
Pabsolue perfection.

Pourquoi, par qui, ol, quand, comment le mal est-il devenu si
cruellement réel ?

C’est sur le plan métaphysique que la plupart des auteurs pensent
saisir le mal en son « origine » : dans I’Etre souverainement parfait,
le vouloir-vivre originel, ’Absolu, qui est I'inconscient de la volonté,
dans un principe obscur et matériel, une substance primordiale, un
élément obscur et divin. Si de telles conceptions semblent considérer
le mal comme réel ou possible avant méme I’homme, le mal est fait,
ou du moins commencé avant, si 'on peut ainsi parler, le devenir
historique ; mais la doctrine du péché originel évoque un clair et
innocent matin, aprés lequel Pétre créé par Dieu tomba en entrai-
nant dans sa chute ’humanité toute entiére.

Pour M. Werner, c’est en Dieu lui-méme qu’il faut indiquer un
élément pouvant apparaitre dans le monde comme le principe du
mal ; cet élément, c’est, on s’en souvient, le désir, qui serait la base
organique de la vie divine, comme celle de tous les étres. Dans son
avant-propos, auteur avait écrit : « ... L’affirmation que les choses
ont leur source dans I’absolue Perfection, est P’affirmation capitale
de la philosophie, comme elle est I’affirmation capitale de la religion »
La perfection serait donc la supréme référence d’apreés laquelle doi-
vent étre jugés tous les étres et les manifestations multiples, atroces,
médiocres ou sublimes de leurs volontés.

Si nous saisissons bien les déclarations de M. Werner, deux
conceptions se trouvent, nous semble-t-il, en présence ; celle d’une
perfection tenue pour réelle de manitre intemporelle et absolue, et
celle d’une nature complexe, en Dieu méme. Animée du désir, ne
doit-on pas penser que cette nature reste privée (pour un temps ?)
de Tobjet de son désir, et, partant, de la joie de le posséder ? Sans
doute, le profond interpréte d’Aristote qu’est M. Werner a-t-il



LE PROBLEME DU MAL 131

rappelé que le stagirite avait parlé de Dieu comme d’un étre vivant,
et dont la vie était d’éternelle joie ; « or, poursuit notre auteur, la
vie suppose le désir, qui est le principe de son mouvement, et la
joie, elle aussi, suppose le désir et ’accomplissement du désir ».

Cependant, en termes d’humanité, s’il jouit de son espoir, I'étre
qui désire ne souffre-t-il pas d’une privation tant qu’il désire, et
d’une inquiétude lorsqu’il doute d’obtenir cela méme qu’il vou-
drait ? Que si Ion envisage Dieu, par analogie, comme un étre
désirant, n’insinue-t-on pas en lui une privation, privation tempo-
raire ou définitive, suivant que son veeu se réalise ou ne le fait pas ?
Et cela se concilie-t-il avec ’absolue Perfection ? »

A vrai dire, Dieu, en qui coexistent le désir, l'intelligence et
Pamour, éléve le désir « 2 la hauteur sublime de ’amour » ; mais,
dans les créatures, le désir s’est manifesté (il continue a le faire)
de facon anarchique ; et voici qu’en des pages dont on ne saurait
admirer trop la tragique beauté, M. Werner évoque les imperfec-
tions — souffrances, violences, luttes sanguinaires — qui se mani-
festent dans les existences des animaux, puis, avec d’autres imper-
fections, les fautes, les hontes et les crimes qui souillent la vie des
hommes, dont la destinée est cependant, malgré tant de maux, « de
parvenir & la vraie liberté, & la vie de intelligence et de ’amour ».

Si, conservant ici le mode de I’analogie, ’on se prend a songer a
ce que Dieu avait désiré, comment n’étre pas attristé de la doulou-
reuse et constante déception dont il souffre ? Ainsi donc, ’Etre
parfait serait affecté originellement d’une certaine privation, puis;
dans le devenir temporel, de souffrances positives.

Méme si la pensée humaine est, comme pour notre part nous le
croyons, incapable de concevoir la perfection dans sa pureté et sa
plénitude, ne se résout-elle pas par avance a en dégrader I’idée en
instituant en Dieu, « souveraine perfection et amour », un élément
qui peut apparaitre dans I'univers comme le principe du mal, mal
dont Poriginelle possibilité est devenue troublante et cruelle réalité
avant méme I’avénement de la liberté.

La pensée de ’homme ne se trouve-t-elle pas engagée dans des
difficultés insurmontables ?... Et cependant, elle ne saurait, inerte,
rester figée ; sa loi n’est-elle pas d’exercer son activité selon I’ordre
du meilleur ?

Nous avons entendu cette exhortation du Christ : « Soyez par-
faits comme votre Pere céleste est parfait », et ’écho de ces paroles,



132 HENRI REVERDIN

tantdt puissant, tant6t affaibli, parvient a4 beaucoup d’humains en
leurs journées douloureuses, révoltées, ameéres, ou réconciliées et
heureuses. Mais qu’ils s’efforcent vers le bien, et qu’il leur soit accordé
de le réaliser quelque peu, qu’ils soient saisis d’admiration devant
la magnificence du monde, émus de reconnaissance a 1’égard des
ceuvres de ’Esprit, et que, dans leurs intuitions les plus religicuses,
ils se sentent comme pénétrés par la grice de ’Amour, nous n’ose-
rions pas affirmer qu’ils aient pour autant trouvé ’explication du
mal. Si décidés qu’ils puissent étre de la chercher sans reldche, peut-
étre leur tiche est-elle avant tout, en s’efforcant vers la vérité et
la beauté, de discerner le bien, puis de I’accomplir. Au commence-
ment P’action, et durant tout le devenir ’action...

Nous terminerons donc ces bréves remarques en reconnaissant
que, si dés les années de notre jeunesse, et sans cesse depuis lors,
le probléme du mal s’est posé, imposé 4 nous comme le probléme des
problémes, jamais nous ne sommes parvenu a saisir, a enclore
dans une théorie explicative, le mystére de I’Etre.

N’est-ce pas une raison pour nous d’exprimer notre gratitude
aux penseurs, qui, tel M. Charles Werner, tentent de I’éclairer et
d’affirmer avec eux qu’en dépit de tout lirrationnel qui blesse la
conscience, le ceeur et la pensée, mais qui les aiguillonne, I’Amour,
don ineffable de Dieu, est la loi supréme qui devrait, qui doit régir
les mondes.

Henri REVERDIN.



	Le problème du mal

