Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 36 (1948)

Heft: 147

Artikel: Etude critique : certitudes morales
Autor: Bourl'honne, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380496

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

CERTITUDES MORALES

Cette étude (D trés fouillée de la condition humaine, 4 la fois d’une
science sfire et d’une belle élévation morale, se présente comme une inter-
prétation personnelle du sens et de la raison d’étre de la vie. L’auteur ne
craint pas de dire ce qu’il pense et de prendre parti, sans faire pour autant
pression sur Pesprit du lecteur, avec lequel il souhaite la discussion. Il faut
le féliciter et le remercier de sa fermeté et de sa largeur d’esprit, aujourd’hui
surtout ou ces deux qualités vont rarement de pair, ot celle-ci entraine trop
souvent Pinconsistance de la pensée et celle-la son étroitesse.

Le propos de M. Guérin est des plus nets : il $’agit de savoir §’il est pos-
sible, « du point de vue philosophique, de découvrir un sens et une raison
d’étre a la vien.

Cette question a préoccupé 'humanité depuis toujours, en tout cas, comme
le dit La Bruyére, « depuis qu’il y a des hommes et qui pensent ». Mais le
développement de notre civilisation scientifique et industrielle, fondée sur
la raison critique et utilitaire, ’affaissement paralléle de la foi religieuse et
des traditions morales d’autrefois ont donné a cette question une diffusion
toujours plus grande au cours des deux ou trois derniers siécles. Elle se
pose aujourd’hui bien au dela des cercles de philosophes ; ce sont les hommes
en général qui s’interrogent librement sur le sens de la vie et qui cherchent
a le découvrir a 'aide des seules lumiéres naturelles. Ils se sont faits phi-
losophes par la force des choses. Mais cela ne va pas sans dangers : les ten-
dances, les idées, les doctrines les plus hétéroclites foisonnent et se ruinent
les unes les autres dans un grand tapage de mots. $’il ne s’agissait que de
la mort des idées et des doctrines, le mal ne serait pas grand ; mais il s’agit
de la vie des individus qui ne parvient pas a trouver de fondement solide et

(*) Pierre GuEkRriN, Certiiudes morales. Essal de philosophie pratique sur le
sens de la vie. Oberlin, Strasbourg, 1946.



8o PAUL BOURL'HONNE

fécond, et qu’une agitation incessante dénature jusqu’a la faire ressembler
a la mort.

Faut-il s’en prendre aux « lumiéres naturelles »? Les tenir pour trompeuses,
impuissantes 4 pénétrer jusqu’au fond des choses? Aprés beaucoup d’autres
philosophes et moralistes, M. Guérin cherche a nous rassurer a ce sujet ; il
nous rappelle, un peu longuement peut-étre, que ’homme est capable, par
’analyse objective de lui-méme, de déterminer la véritable nature de son
étre et de son activité, et, par conséquent, de découvrir la raison d’étre et
le sens de sa vie.

C’est une philosophie du sujet que nous présente M. Guérin. Il nous
convie a passer du plan extérieur des choses au plan intérieur de Pactivité
morale : la réalité n’est pas hors de nous comme un monde de choses & com-
prendre ou de biens a posséder ; elle est en nous comme une activité qui nous
est donnée, qui passe par nous et ne se maintient que si elle sort de nous en
se proposant d’autres fins que la satisfaction des instincts, des désirs, des
volontés de notre étre individuel. Le sujet se trouve donc placé au premier
plan : tout dépend de ses intentions, de la direction qu’il imprime a son acti-
vité ; ¢’il s’enferme en lui-méme, il devient ’esclave de P’objet, c’est-a-dire
de biens extérieurs dont il souhaite la possession et redoute la perte; et,
pour avoir cédé au mouvement de Pétre qui le pousse a jouir de la vie, il
finit par la détruire et la perdre. Au contraire, si, se détournant des valeurs
d’« avoir », il s’attache aux valeurs d’« étre », §’il s’efforce de devenir ce qu’il
peut devenir en obéissant & cet autre mouvement de I’étre qui le porte 4 se
dépasser, a sortir de soi pour aller au dela de soi, alors la vie se fortifie et se
développe en lui, elle trouve a la fois son sens et sa raison d’étre. Le sujet
est bien au centre de sa destinée : il peut en devenir le maitre ¢’il sait redresser
ses tendances et ses désirs égoistes ou égocentriques, et les diriger vers une
fin autre que leur propre satisfaction. « Le vrai sens de notre vie est entre
nos mains » ; il s’agit de «le vouloir tel qu’il doit étre ».

Cette vue de la condition humaine est en soi juste et profonde. Elle n’offre
cependant rien ‘de particuliérement nouveau: on sait depuis longtemps
que ’homme est le thédtre du conflit entre le bien et le mal, et que, pour
résoudre ce conflit comme il convient, il faut triompher de nous-mémes,
«nous dépasser nous-mémes, librement, ou mieux, généreusement », comme
dit M. Guérin,

Seules la sincérité et la vigueur que M. Guérin met 2 présenter et a
défendre ses convictions, ainsi que les justifications psychologiques et phi-
losophiques approfondies qu’il en donne, font briller d’un nouvel éclat,
on est presque tenté de dire d’une nouvelle vérité, cette vieille sagesse. On
sent dans ces pages un homme qui vit sa pensée, qui I'incarne avec un beau
désintéressement et une force communicative qui nous souléve et nous
entraine a sa suite. On sort purifié et fortifié d’une telle lecture, fouetté par



CERTITUDES MORALES 81

le désir de demander 4 soi-méme plus qu’on ne P’a jamais fait et de marcher
plus fermement sur la route du bien.

C’est le cas de rappeler le mot de Pascal : on s’attendait 4 voir un auteur
et Pon trouve un homme. Cest ’homme qui fait la valeur de ce livre, la forte
et haute personnalité qui I’anime d’un bout a I’autre ; il éveille ou réveille
en nous les valeurs qu’il incarne, il les exalte, il nous éléve au-dessus de
nous-mémes en nous attirant a lui, en tant qu’il est plus que lui-méme.

La dialectique de cet ouvrage est la plus efficace des dialectiques : celle
de ’exemple, ou mieux, de la présence humaine sur le plan de la valeur;
elle touche directement l’esprit et le cceur, et les contraint sans violence.
Pourtant, dans la plupart des cas, cette dialectique ne saurait rester agis-
sante que dans la mesure ol le contact personnel peut étre maintenu, ou,
§’il ne peut P’étre, que dans la mesure ou Parri¢re-fond philosophique de cette
dialectique se trouve rendre compte assez exactement de ’expérience
commune.

Ce n’est pas le cas chez M. Guérin. Sa conception de 'homme, telle qu’elle
ressort de son livre, est incompléte. En effet : pour détacher Pindividu de
lui-méme, pour Pamener a se dépasser généreusement et 2 triompher du vieil
homme, M. Guérin fait appel a ’énergie ou a la volonté et parait ne compter
que sur elles. «La vie humaine est une lutte permanente contre soi pour
apprendre a bien vivre » ; il faut nous faire violence « pour triompher de nous-
mémes et passer de ce que nous sommes 3 ce que nous devons étre» Clest
l1a une expérience morale longue et difficile que chacun doit faire pour soi-
méme, au travers des obstacles de tout genre. Il faut en sortir victorieux.

Ceest trés bien. Il n’est pas question de minimiser le role de I’énergie
dans la conduite de la vie ; toutes les grandes religions, tous les grands mora-
listes y ont fait appel ; la plupart des grands mystiques ont échappé a la
tentation du quiétisme et préné la discipline et Paction. La maitrise de soi-
méme, la patience, la persévérance, le courage, sont des vertus qu’on a récla-
mées de tout temps. Citons ces paroles d’un philosophe belge contemporain,
en parfaite harmonie avec enseignement que nous venons de rappeler et
que M. Guérin reprend si vigoureusement a son compte :

« 81 Pesprit est fait pour s’incarner dans la vie, esprit ne laisse pas de
renicler devant cet effort et la vie de résister a la soumission. Il faut de la
force, de la vigilance, de la constance pour incarner l’esprit dans la vie,
... du sang et des larmes physiques et spirituelles. L’accession de I’homme
a cette quatriéme dimension de P’étre qu’est existence pleine et enticre et
qui s’appelle — si la moralité consiste pour ’homme 4 étre homme — la
vie morale, réclame de lui une vigueur inlassable » (1),

Mais c’est une chose de constater que la vie morale réclame de ’homme
le plus grand courage, qu’elle est, comme le dit M. Guérin (p. 9o), une lutte

(*) Marcel pE CortEe, Pbhilosophie des maeurs contemporaines. Les Presses de
Belgique, 1944, p. 5.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8. t. XXXVI (N° 147, 1948). 6



82 PAUL BOURL’'HONNE

permanente contre soi dans laquelle la victoire n’est jamais définitivement
acquise, c’en est une aussi de mettre fortement en lumiére cette exigence
de la vie morale et de chercher a fouetter ’énergie des hommes ou a les
tirer de leur torpeur ; il reste que c’est une tout autre chose pour ces mémes
hommes de se mettre a avoir de ’énergie et de se trouver sans cesse capables,
aprés s’étre heurtés a «telles ou telles difficultés, obstacles, déceptions,
voire faiblesses morales ou fautes graves» (p. 77), de reprendre le travail
a pied d’ceuvre, de persévérer dans leur volonté du bien.

C’est ici que M. Guérin ne parait pas tenir assez compte de I’expérience
commune et qu’il risque, aprés avoir soulevé son lecteur au-dessus de lui-
méme par la chaleur de ses convictions, de le rebuter finalement par I’étroi-
tesse de sa conception de ’homme. I’homme, selon M. Guérin, est le maitre
de sa destinée; il peut la déterminer « par la conscience réfléchie et par

(ses) efforts. Il suffit de savoir « pour quel idéal on veut vivre — subor-
dination des valeurs d’« avoir » aux valeurs d’« étre » — et qu’on le veuille
vraiment » (p. 72 s.).

Accordons 2 M. Guérin — et c’est beaucoup lui accorder — que per-

sonne ne fasse difficulté pour placer les valeurs d’étre au-dessus des valeurs
d’avoir et assigner ainsi a sa vie un but élevé. Reste que ce but, il faut le
vouloir, le vouloir vraiment. Toute la difficulté est la.

Et ce n’est pas seulement de Pindividu que M. Guérin attend cet effort
de volonté soutenue qui assurera seul son plus grand bien, c’est aussi des
nations. La vie des nations, comme celle des individus, est sujette au con-
flit de I’étre et de Pavoir ; qu’elles renoncent a celui-ci au bénéfice de celui-la,
et elles se mettront sur le chemin d’un travail fécond et d’une grandeur réelle.
« Il suffit pour cela que chacun de (leurs) enfants le comprenne et le veuille
de toutes ses forces» (p. 118).

Cest enfin ’humanité tout entiére qui, un jour, «a force d’avoir souffert
et a force d’avoir réfléchi sur ses souffrances »; pourra renoncer a son funeste
égoisme et s’adonner a la pratique des vertus désintéressées: «cela ne
dépend que de la volonté des hommes et il suffirait que cette volonté soit
résolue...» (p. 168).

Vouloir! Ce mot retentit dans toute ’ceuvre de M. Guérin, et il semble
quil y retentit seul M, On a beau essayer de lire entre les lignes, chercher
une pensée implicite donnant a entendre que d’autres dispositions et d’autres
vertus sont indispensables et, 4 certains égards, plus importantes que celles
réclamées par M. Guérin parce qu’elles les conditionnent et en assurent la
véritable efficacité : on ne trouve rien, pas méme le mot abandon, attente,

(*) A tout instant, des formules incisives nous rappellent au sentiment de notre
devoir et de notre responsabilité : « Notre destinée... devient ce que nous la fai-
sons » (p. 152). La vie... « nous avons réellement la possibilité d’en faire ce que nous
voulons » (p. 9o). « Elle nous a été réellement donnée... pour que nous en disposions
comme bon nous semble» (p. 96). « Le vrai sens de notre vie est entre nos mains »

(p- 119).



CERTITUDES MORALES 83

en la vie ou en Dieu. Tout a Pair de se passer sur le plan de Pactivité cons-
ciente et volontaire, de la construction lucide et décidée de ’homme par
’homme.

Il est vrai que M. Guérin nous parle de la conversion, de ce mouvement
de ’4me par lequel on se tourne du monde extérieur vers le monde intérieur,
et qui implique «une compléte transposition des valeurs de ce qui peut
satisfaire notre individualité vers ce qui peut développer notre personne ».
« Et, ajoute-t-il, une fois qu’elle est faite, toutes sortes de problémes s’éclair-
cissent ». Sans doute! mais toute I'affaire est qu’elle se fasse; car sa difficulté
est grande, «tellement nos tendances sont par nature individualistes et
tournées vers les valeurs d’avoir» (p. 150, note). On aurait bon besoin d’y
étre aidé de quelque fagon, par un ami, par une force qui nous viendrait,
par la grace... Mais la grice, méme au sens figuré du mot, et désignant le
travail secret de I’Ame, les lentes et imprévisibles maturations de I’incons-
cient — nulle trace dans Pceuvre de M. Guérin : rien ne nous est gracieusement
donné, tout doit étre chérement conquis. Aussi la conversion, telle que I’en-
tend M. Guérin, ne fait que reculer le probléme, elle ne le résout pas : a Pori-
gine de la conversion, on ne trouve que 'homme, ou, plus exactement, qu'une
partie de Phomme, son intelligence et sa volonté. Il doit lui suffire de com-
prendre ou est son vrai bien et, Payant compris, de le vouloir, de le vouloir
« vraiment », « avec toute son ame» (),

Philosophie incompléte, philosophie dangereuse. Philosophie rompant
imprudemment en visiére avec la sagesse des siécles et le sens commun,

(*) Comment on en peut venir a vouloir de toute son 4me, ce n’est pas I’analyse
que fait M. Guérin du mécanisme de la volonté qui saurait nous en persuader. Cette
analyse est un serpent qui se mord la queue. Elle commence fort bien, d’ailleurs : la
volonté n’est pas une affaire de volonté! La force qui nous fait agir est le désir;
mais tout désir n’entraine pas un acte volontaire au sens propre du terme ; il n’y a
volonté que s’il y a effort, effort pour réfréner les tendances en désaccord avec la
raison. L’habitude rend cet effort de moins en moins pénible, et nous finissons par
devenir capables de faire de notre vie « ce que nous voulons », d’en disposer « comme
bon nous semble » (cf. supra, p. 82, note 1). La volonté est donc moins un principe
d’effort que produite par lui; ce n’est pas par elle que nous faisons effort, c’est
en faisant effort que nous 'acquérons. Soit ; il y a du vrai 1a dedans ; mais tout
le vrai n’y est pas: il reste 4 se demander par quoi nous faisons effort. A cette
question, pas de réponse dans le livre de M. Guérin ; du moins, nous n’avons pas su
en voir une.

M. Guérin dit encore : Pour sortir victorieux de nos luttes, il faut avoir une
force ou une « tension » psychologique suffisante, qui devient principe d’énergie et
de courage; mais, sauf cas exceptionnels, cette tension psychologique n’est pas
donnée ; elle est la résultante de la synthése que nous avons su établir, au cours de
notre expérience douloureuse, entre nos tendances intéressées et désintéressées. Or,
cette synthése réclame un effort 5 pour I’établir, il faut avoir déja cette force qu’on
nous dit résulter d’elle. On tourne en rond. Impossible, & nos yeux, de ne pas tourner
en rond quand on réduit 'homme 4 I’homme, c’est-a-dire a son activité consciente,
a son intelligence et a sa volonté.



84 PAUL BOURL’HONNE

avec les récents progrés de la psychologie et la pensée d’un grand nombre
de philosophes, aussi dépouillés que M. Guérin lui-méme de tout formalisme
et de tout dogmatisme religieux. Il y a autre chose. Laissons la parole a 'un
de ces philosophes :

«L’homme demeure hésitant et misérable... il n’est qu’un manceuvre
au travail plein d’une bonne volonté aveugle et douloureuse ’il n’a pas fait,
au moins une fois en sa vie, une expérience miraculeuse dont le souvenir
est son seul appui et qu’il cherche sans cesse 4 poursuivre et a retrouver.
Clest celle d’un état plein d’aisance et de simplicité ou toutes ses facultés
regoivent leur jeu le plus libre et le plus nécessaire, qui exclut Peffort parce
qu’il le dénoue... et lui apporte toujours une joie qui surpasse infiniment
son attente. D’un tel état, chacun de nous sent en soi a la lisiére de la cons-
cience 'obscure et imminente présence, méme quand il ne réussit pas a la
rendre sensible ; dés qu’elle s’offre a lui, il la bénit... »

« Quand la grice nous soutient, il n’y a rien qu’elle ne nous aide a accep-
ter, méme la fatigue, méme la souffrance. Elle occupe tout le champ de la
conscience et elle nous permet d’accomplir les besognes les plus différentes
et méme les plus fastidieuses sans que notre joie tarisse ou que notre unité
intérieure se rompe. Quand la grice est présente, nous cessons de regarder
vers P’avenir et méme d’espérer : nous sommes comblés. Et le signe de la
grice, c’est que le présent est toujours pour nous surabondant.» Quand
elle nous fait défaut, la vie ne peut étre remplie que « par le souvenir, par
Pattente confiante, par la patience et par I'imitation des moments ou la grice
était la... Il ne s’agit pour nous que de nous préter d son action, et nous la
détruisons chaque fois que nous essayons de la prévenir ou de la forcer» (0.

M. Lavelle ne veut pas signifier pour autant que des dispositions de pure
attente ou passivité suffisent 4 la conduite de la vie; comme M. Guérin
il attend de ’homme un effort sur lui-méme : « Ce qui reste toujours nétre,
dit-il, c’est cette recherche personnelle et laborieuse par laquelle, luttant
contre tous les mouvements de l’amour-propre — entendons nos désirs
égoistes, notre avidité des valeurs d’avoir — nous visons a ce parfait effa-
cement, cette parfaite docilité qui ouvriront a (Pactivité de la grice) un
chemin au fond de nous-mémes» @),

Seulement, pour M. Lavelle, comme pour la sagesse commune, Peffort
de ’homme sur lui-méme, aussi grand et aussi pénible qu’il soit, ne suffit
pas; il n’a de sens qu’en tant qu’il prépare autre chose que ’homme ne peut
provoquer a coup sfir et qui «surpasse infiniment son attente»; autre
chose qu’il lui est permis d’espérer et dont la seule pensée le délivre de sa
solitude et de la morne foi en lui-méme seulement.

I’espoir de cette délivrance, la foi en elle, nulle trace dans I’ceuvre de
M. Guérin : Phomme est I’artisan de sa délivrance, de son salut, il ne peut

() Louis LavELLE, La conscience de soi. Paris, Grasset, 1933, p. 302 ss. Clest
nous qui soulignons.
(?) Ibid., p. 133 ss.



CERTITUDES MORALES 85

compter que sur lui-méme ; la vie lui a été donnée pour qu’il en dispose
comme bon lui semble, il suffit que sa volonté soit résolue (M. Cela est déri-
soire et faux.

M. Guérin nous accusera peut-étre de mettre quelque malice a souligner
comme nous le faisons la signification unilatérale de son ceuvre, a nous atta-
cher 4 en refléter la lumiére crue et 4 en faire saillir les arides et étroits hori-
zons. Mais, encore une fois, c’est que nous n’y avons rien vu d’autre, rien
pu y voir d’autre, tant M. Guérin tient les rénes courtes a sa pensée ou a

son expression.

*
* *

I1 reste cependant qu’a la fin de son livre M. Guérin aborde le probléme
de Dieu. Malheureusement, il le traite en une dizaine de pages, dont la
plupart sont consacrées a réfuter des erreurs relatives a 'idée qu’on se fait
trop souvent de Dieu, et il ne lui reste guére de place pour exposer sa pensée
personnelle avec les développements nécessaires. Essayons cependant de
la dégager.

Dieu est a la fois immanent et transcendant: immanent, parce qu’il
est en nous ce qu’il y a de plus que nous, ce qui nous fait nous dépasser et
nous donne le meilleur de notre vie ; transcendant, parce qu’il est au dela
de nos individus égoistes centrés sur les valeurs d’avoir. Il est a la fois
cette volonté en nous de dépassement, ou d’étre, et cet étre que nous ne
sommes pas encore, Un tel Dieu ne se démontre pas; il est Pobjet d’une
expérience personnelle ; c’est en obéissant A sa volonté, en vivant d’une vie
de renoncement a soi, qu'on le «réalise» véritablement en nous.

Le probléme de Dieu est donc inséparable du probléme de la destinée
humaine. En résolvant la question du sens a donner a notre vie — conver-
sion de Pavoir a ’étre — nous résolvons le probléme de Dieu. Les deux sont
un probléme de volonté, Vouloir notre vie pour une fin supérieure, c’est
vouloir Dieu (p. 152).

Tout cela manque de précision et permet au lecteur de tirer la cou-
verture & soi dans le sens qui lui convient. Pour nous, et a la lumicre de ce
que M. Guérin a dit précédemment, voici ce que nous croyons comprendre :
Dieu n’est pas distinct de la conscience humaine, il se réduit a Dactivité
de cette conscience en tant qu’elle s’efforce d’établir en elle une unité intel-
lectuelle et morale. Il ne transcende que les consciences individuelles, et
dans la mesure seulement ou elles ne réussissent pas a s’élever a l'unité,
a épuiser la conscience et la raison humaines. Il ne transcende pas cette
conscience et cette raison, au deld desquelles il ne parait rien y avoir.

Dieu, ainsi réduit a «la tendance unificatrice de la pensée humaine » (2,
n’est pas un étre ; il n’a pas de réalité ontologique qui serait a la fois la source

(v) Cf. supra, p. 82, note 1.
(*) ArNoLD REYMOND, Pbhilosopbie spiritualiste, t. 11, p. 345.



86 PAUL BOURL'HONNE

de cette pensée, le fondement des valeurs spirituelles et la « condition der-
niére... de la plénitude de notre étre » (. Il ne saurait donc entretenir des
rapports vivants avec ’homme, des rapports d’étre a étre, dans lesquels
Phomme puisse espérer trouver une autre force que celle qu’il se donne a
grand’peine, et qui parait nécessaire a sa perfection. C’est pourquoi M. Gué-
rin insiste tant sur le devoir et la puissance de détermination de ’homme
par lui-méme. Pourquoi, aussi, il tranche le probléme du mal dans les termes
de la seule responsabilité humaine ). Pourquoi, enfin, il tranche par la
négative le probléme de 'immortalité de Pame et remet avec une belle intré-
pidité a Phistoire le soin de juger définitivement des vies individuelles ().

Ce que M. Guérin nous dit de Dieu ne parait rien changer a sa pensée,
telle que nous Pavons exposée plus haut ; au contraire, ramener Dieu 4 la
volonté en nous de dépassement, volonté sur laquelle on ne s’explique pas
autrement qu'en la faisant dériver de nos efforts faibles et intermittents
pour subordonner nos tendances égoistes 4 nos tendances désintéressées,
c’est charger ’homme de la plus lourde des tiches et d’une responsabilité
infinie : celles d’appeler Dieu a l’existence, de le construire lentement et
douloureusement dans sa propre conscience seulement en tirant le plus du
moins, et avec cette perspective que, ’humanité disparue, Dieu s’évanouit
avec elle, avec ses états supérieurs de conscience.

Répétons-le : il se peut que toute la philosophie de M. Guérin ne soit
pas 1a; il se peut que M. Guérin ne compte pas que sur lui-méme, qu’il ne
soit pas seulement intelligence active et volonté tendue; il se peut qu’il
ait foi en autre chose qu’en les efforts humains. Mais cela ne ressort pas de
son livre ; celui-ci est une lecon de lucidité et d’énergie, ce qui est fort bien ;
mais il n’est que cela, ce qui est insuffisant.

Il ne vaut que pour des privilégiés qui, au demeurant, peuvent se passer
de lui parce qu'’ils se tirent d’affaire tout seuls et a leur fagon. Il peut encou-
rager certains d’entre eux, les confirmer dans leur attitude et dans leur
volonté, leur donner une plus nette conscience du but et des moyens. Ce
service n’est pas négligeable: il n’est pas indispensable.

() 1b:d., t. I, p. 279.

(®) Il n'y a dans la vie, en fait de mal, « que celui que nous y introduisons »
(p. 162) quand nous mésusons de notre force. « De la viennent tous nos malheurs :
il nous suffirait de le comprendre » (p. 161 s.). Il est donc vain de se demander si la
vie est bien ou mal faite ; elle est « ce que nous voulons qu’elle soit », et si elle n’est
pas ce qu’elle pourrait étre, c’est que, tout compte fait, c’est nous qui sommes mau-
vais (p. 162), il ne peut étre question que de notre faute (p. 161, note).

(3) L’étre individuel n’a rien & envisager au deld de sa destinée terrestre que
la persistance des effets de son activité sur les autres étres, pour le bien ou pour le
mal. Son salut consiste dans I'influence heureuse qu'il continuera d’exercer sur eux
aprés sa mort, et sa damnation « éternelle » — dans I'impossibilité de changer quoi
que ce soit au mal qu’il aura fait. L’histoire seule juge les hommes et, pour ceux
qu'elle condamne, il n’y aura jamazs de rédemption (p. 98, c’est nous qui soulignons).



CERTITUDES MORALES 87

1 est & peu prés nul, et souvent dangereux, pour la plupart des hommes.
La plupart des hommes ne sont pas des privilégiés. La « tension » psycho-
logique, la force morale ne leur est point libéralement octroyée, et c’est
une impertinence ou une cruauté de venir leur dire que la destinée «ne
dépend que de la volonté des hommes et qu’il suffirait que cette volonté
soit résolue». Il faut bien autre chose : faire jaillir dans son cceur Pamour
du bien, Pamour d’autrui, amour de Dieu. Toute la question est la. Ceux
qui la posent en termes de volonté et d’intelligence humaines seulement,
éducateurs « humanistes », «rationalistes », «scientistes», s’y cassent les
dents depuis toujours. Aujourd’hui, la psychologie nouvelle et la psycha-
nalyse sont venues leur donner un regain de confiance et d’espoir. Pour
combien de temps? Attendons, mais ne misons pas trop sur cette carte.
Le probléme de ’homme n’est pas qu’un probléme de connaissance et de
volonté, de science et de technique.

L’homme et ses techniques, ’homme et sa science, 'homme et sa volonté
— encore une fois il n’est pas question d’en médire ; elles doivent étre portées
a leur plus haut degré d’achévement ; mais, dans leur état actuel — et pour
longtemps encore, pour toujours peut-étre — elles ne sont point dans un
rapport exact avec le réel. A elles seules, elles abusent ’homme autant
ou davantage qu’elles ne I’éclairent et le guident; principes d’activité et
de vie, elles se révélent rapidement principes de luttes stériles et de mort.
Elles appellent autre chose, sans commune mesure avec elles, et que nous
croyons avoir suffisamment souligné au cours de ces pages.

Paul BOURL’HONNE.



	Étude critique : certitudes morales

