
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 36 (1948)

Heft: 146

Artikel: Simples questions relatives à la notion chrétienne du temps : à propos
de l'édition française du livre de M. Cullmann : Christus und die Zeit

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SIMPLES QUESTIONS
RELATIVES A LA NOTION CHRÉTIENNE DU TEMPS

A propos de l'édition française
du livre de M. Cullmann : Christus uni lie Zeit.

Le livre de M. Cullmann, dans sa rédaction allemande, est encore tout
récent (1946). La traduction française en est de 1947. Elle n'y apporte aucune
modification. Elle ne fait pas figure d'une seconde édition « revue et
augmentée », mais en est simplement, comme le dit l'avant-propos, « l'édition »

française. Il s'agit en elle, trait pour trait, de ce même ouvrage dont
M. Charles Masson a donné ici même, dans le numéro 139 (1946) de cette
Revue, une analyse très soigneuse.

Il n'y aurait donc pas lieu d'y revenir si l'apparition quasi simultanée
des deux textes ne donnait pas une urgence nouvelle aux questions que la
thèse de M. Cullmann pose à la théologie systématique et à la pensée
chrétienne en général ; questions que M. Masson, s'éxprimant en sa qualité de

spécialiste de la théologie néo-testamentaire et se déclarant, pour l'essentiel,
d'accord avec son collègue de Bâle et Strasbourg, n'a pas cru devoir poser.
A une époque où, à côté des raisons sans doute nombreuses et graves nourries

par les chefs de file de la théologie en vogue, la part d'entraînement est
si considérable en leurs disciples, il n'est pas mauvais que l'on nous autorise
à jeter, à nos risques et périls (et d'ailleurs en toute reconnaissance pour tant
de services que ne cesse de nous rendre M. Cullmann) quelques points
interrogates dans les marges d'un assentiment destiné selon toute probabilité à

faire tache d'huile. Par assentiment, j'entends ici — il vaut la peine
d'insister — non point d'abord celui de M. Masson, mais d'une façon plus générale

celui que marque, de façon à elle seule significative, la rapidité avec
laquelle aura paru la version française.

Il y a dans l'ouvrage même de M. Cullmann, à côté de renseignements
techniques très précieux, une intention de grande valeur : celle de s'opposer
à l'attitude des théologiens qui retrancheraient volontiers du christianisme



LA NOTION CHRÉTIENNE DU TEMPS 53

toute eschatologie, ou qui considèrent comme inutile le développement
temporel donné par la Bible à l'histoire sainte. Il a garde d'oublier l'existence de

l'école d'Erlangen et les noms de Jean-Tobie Beck, Karl von Hoffmann,
Auberlen, Martin Kahler. Il reconnaît à ces représentants de l'orthodoxie
évangélique au XIXe siècle le mérite d'avoir mis l'histoire du salut au centre
de la doctrine chrétienne (fr. p. 18, 40; ail. p. 22, 49). Très bien. Nous ne

songeons nullement à nier que le christianisme comporte une histoire. Mais

est-il indispensable, est-il possible, d'affirmer que cette histoire, où le

message du salut par la foi joue un si grand rôle, exclut toute notion d'éter
nité intemporelle C'est ce que n'auront certainement pas fait Jean-Tobie
Beck et ses émules. C'est ce que fait M. Cullmann. C'est ce qui constitue la
vraie nouveauté de son livre, et c'est à cela qu'il est de notre devoir de porter
la plus vigilante attention.

On voudra bien admettre, dans les lignes qui suivent, la rareté relative
des références textuelles au dernier livre de M. Cullmann. La brièveté, le

caractère synthétique de mes remarques les rendaient malaisées, et d'ailleurs

souvent superflues. Ceux qui auront lu et liront l'œuvre en jeu sauront

que je ne la trahis pas. L'exposé de M. Masson suffirait au reste à les en
convaincre. D'autre part, et en vertu du procédé dont je viens d'user, les

renvois qui me paraîtront indispensables se rapporteront à l'une et à l'autre
des éditions, les lettres fr. désignant la française, et les lettres ail. l'allemande.

Simplifiée, la thèse centrale de M. Cullmann est la suivante :

Il y aurait une notion spécifiquement chrétienne du temps, qui serait

au cœur même de la révélation biblique et néotestamentaire en particulier,
et que nous devrions mettre au premier plan de notre catéchisme. Ce qui la

caractérise, c'est d'impliquer, pour le développement de l'histoire sainte, une

ligne droite, ascendante et irréversible en ce sens qu'aucun événement ne

s'y répète et que chaque événement contribue à pousser le drame vers sa

consommation finale. Ce qui la caractérise encore et surtout, c'est que cette
ligne (qui a son origine, son développement et sa fin en Jésus-Christ, et qui
est à ce titre la « ligne du Christ ») rallie les événements et les entraîne vers
la consommation finale de façon tout à fait exclusive. Le mouvement
eschatologique en est si puissant qu'il interdit chemin faisant toute digression,

toute évasion vers un monde prétendu intemporel et actuellement éternel. La
notion du temps rectiligne se trouve mise en opposition par M. Cullmann
tantôt avec le temps « cyclique » (c'est à cet égard surtout, je pense, que
le temps est dit irréversible), tantôt avec la notion d'éternité intemporelle.
Nous reviendrons sur cette nuance, dont l'éminent professeur ne signale

pas l'importance. Ce sur quoi il insiste surtout, c'est sur la nécessité

qu'il y aurait, pour la foi chrétienne, de condamner la notion d'éternité



54 MAURICE NEESER

intemporelle et actuelle. Car celle-ci serait d'origine grecque, en

conséquence, païenne. Elle serait à la source de toutes les hérésies M.

Ce qui arrête le lecteur et le laisse en suspens devant une découverte de

ce genre, c'est d'abord l'ampleur des courants qu'elle condamnerait.
Chacun sait à quel point la nostalgie de l'intemporel (« O temps, suspens

ton vol... ») a inspiré dans tous les siècles la poésie la plus profonde. Chacun
sait aussi que, parmi les philosophes, si quelques-uns — du type Renouvier —
se sont faits les défenseurs de l'idée d'un temps exclusivement fini, beaucoup
d'autres — du type Kant — ont reconnu et admis non seulement l'existence
mais la primauté de l'intemporel.

Passe encore, dira-t-on peut-être : Ce ne sont là que poètes et philosophes,
c'est-à-dire des esprits trop enclins à l'erreur. Mais pouvons-nous ignorer
que de grandes écoles théologiques ont professé l'éternité actuelle, dans son
parallélisme — si l'on peut dire — avec le temps linéaire. Pour un Duns
Scot, qui insisterait sur l'existence exclusive de ce dernier, et qui tendrait à

y emprisonner Dieu lui-même, combien de dogmaticiens ont admis sur ce

point, avec Thomas d'Aquin, la coexistence des deux mondes ; si bien que
celle-ci peut être à juste titre tenue pour traditionnelle dans l'Eglise. Les
docteurs de l'Eglise, dans leur grande majorité, seraient donc des hérétiques
Tout au long de son histoire, et dans la grande majorité de ses théologiens,
l'Eglise aurait nourri, sans s'en rendre compte, les messagers de l'erreur

Seconde question :

La thèse de M. Cullmann admise, nous voici en présence de la perspective

suivante : Un temps linéaire direct, ascendant, irréversible, exclusif de

toute réalité métaphysique ; en conséquence une histoire sainte orientée tout
entière et sans cesse sur cette seule ligne, poussée sans aucun répit vers le

jugement dernier, toute trouée latérale actuelle, toute évasion actuelle vers
l'éternité intemporelle étant exclues. Ce serait là, nous répète-t-on, non
seulement « l'élément central », ou « essentiel » du christianisme, mais «

l'élément spécifiquement chrétien », la seule notion du temps que le Nouveau
Testament connaisse (fr. p. 9-10, 19, 37-38 ; ail. p. 7-8, 22, 46-47).

Or il arrive à M. Cullmann de noter que cette conception du temps qui
réglerait l'histoire sainte se trouve aussi non seulement dans le judaïsme,
mais dans le parsisme (fr. p. 26, 36, 41 ; ail. p. 31, 44, 51). Affaire de filiation
et de dépendance Affaire de parallélisme Le fait que M. Cullmann nomme
les religions dont il s'agit dans l'ordre : parsisme, judaïsme, christianisme,
inclinerait vers la thèse de la filiation. Mais, à ses yeux, ce qui les rapproche,

(") Sur ce dernier point voyez le chapitre II, et en particulier des affirmations
telles que les suivantes : « Le Nouveau Testament ne connaît du temps que la notion
linéaire... et toute philosophie qui s'en écarte et se dissout en une métaphysique lui
est étrangère... Cette dissolution est à l'origine de l'hérésie » (fr. p. 37-38 ; ail. p. 46-
47). Les traits signalés avant celui-ci se dégagent aisément du chapitre I.



LA NOTION CHRÉTIENNE DU TEMPS 55

ce sont plutôt « d'étroits contacts », un « bien commun », c'est-à-dire un
parallélisme. Peu importe au surplus. Et peu importent les réserves que
M. Cullmann fera d'ailleurs sur l'apport particulier du christianisme en

cette affaire : dans le christianisme la ligne du temps sera « ligne du Christ » ;

et la présence du Christ dans l'histoire du salut chrétien donnera à cette
dernière une « conséquence », une « continuité » que n'auront connues ni le

judaïsme, ni le parsisme (fr. p. 41-42 ; ail. p. 51).
Soit. — Il est hors de doute parmi nous que l'originalité du christianisme

gît dans la personne et dans l'œuvre de Jésus-Christ. Mais, ce qui nous
intéresse ici, c'est la reconnaissance du contact étroit, du bien commun qui
existerait, non seulement entre le judaïsme et le christianisme, mais entre le

parsisme et le christianisme, dans le caractère rectiligne exclusif du temps.
Quoi donc L'époque où Montesquieu pouvait formuler l'exclamation bien

connue : Peut-on être Persan serait révolue. Persan, il conviendrait de

l'être. Il ne suffirait plus aux chrétiens d'avoir des origines juives. Il faudrait
qu'ils admissent dans leur arbre généalogique, sinon des aïeux directs au
moins des collatéraux iraniens. Je le veux bien, car je crois que l'originalité
du christianisme est ailleurs, précisément, que dans une histoire sainte négative

à l'égard de l'éternité présente. Mais qu'advient-il alors, pour ceux qui
pensent la trouver sur ce terrain, de cette originalité elle-même Et si vous
devez y renoncer en faveur de contacts iraniens, pourquoi manifester tant
d'émoi devant la perspective de vous reconnaître sur ce terrain (s'agissant
du problème du temps) des contacts avec l'hellénisme Mais M. Emil
Brunner vient d'admettre, lui aussi, au cours du tome I de sa Dogmatique,
un verdict parallèle à celui de M. Cullmann. Il va être de bon ton de

proclamer que toute sympathie des pères de l'Eglise à l'égard de Platon est

une raîson suffisante pour un procès d'hérésie W.

Le parsisme déjà offrirait la notion d'une histoire sainte dramatique,
développée de façon irréversible le long d'une droite qui, ayant son commencement,

aura sa fin. Cela est, paraît-il, indéniable. Mais (comme il le faudrait
sans doute pour que l'exemple vînt à l'appui de la thèse de M. Cullmann)
l'histoire sainte, dans le parsisme, serait-elle du type linéaire exclusif
Proscrirait-elle vraiment tout essor actuel, hors des enchaînements temporels,
vers un au-delà de ce monde

J'ai posé la question à mon collègue W. de Corswant, spécialiste de l'histoire

des religions et qui a voué aux livres sacrés de l'Iran un intérêt très
éclairé. Il a aiguillé mon attention sur l'ouvrage classique de H. Lommel
relatif à la Religion le Zarathoustra. L'auteur y affirme que le caractère

eschatologique et social du bon combat que livre le fidèle d'Ahura Mazda

(') Je parle des Pères de l'Eglise, car, dans l'hypothèse dont je fais ici l'examen,
il va de soi qu'une influence hellénique quelque peu profonde sur les auteurs du Nouveau

Testament est inadmissible a priori. Ni l'épître aux Hébreux, ni les écrits
johanniques, affirme M. Cullmann, ne connaissent cette tare (fr. p. 39 ; ail. p. 47).



56 MAURICE NEESER

n'exclut nullement de manière absolue en lui les manifestations normales de

la piété individuelle W. Il m'a fait lire, d'autre part, dans le Recueil ie textes

destinés à l'histoire ies religions d'Ed. Lehmann, des prières très significatives
à cet égard. Elles font partie de ces gathas qui constituent le fond le plus
ancien de l'Avesta, et disent des choses de ce genre : « Où fuir, où me tourner
comment pourrais-je te plaire, Mazda Ahura Je crie à toi, Ahura ; prête-
moi ton aide, comme un ami fait à son ami... Je t'ai choisi pour mon salut,
Ahura... » te) N'y a-t-il pas là, nettement, en des hommes voués surtout à une
action qui hâterait les fins dernières, le besoin de recourir chemin faisant à

l'évasion latérale, au refuge offert par l'éternité intemporelle : Et n'y
faudrait-il pas voir un indice d'une foi très répandue en la coexistence des deux
mondes

Contre-épreuve par l'examen du cas des Grecs.

En 1927, un philosophe français de grande notoriété, M. Emile Bréhier,
n'avait pas hésité à signaler dans l'idée du cycle ou du cercle, des cycles ou
des cercles que formerait le temps et dans lesquels il s'épuiserait, le trait
caractéristique de l'hellénisme ; le trait par lequel la pensée grecque s'opposerait,

de façon irréductible, à la notion linéaire du temps, celle-ci étant
réputée chrétienne b). Et sans doute M. Bréhier n'est-il pas le premier ni le

seul maître à soutenir cette thèse. Mais il est fort à parier qu'elle aura été

répétée, de confiance, par la plupart de ses lecteurs. M. Cullmann, de son
côté, l'affirme à plus d'une reprise (fr. p. 22, 36-38 ; ail. p. 27, 43-46). On

peut donc s'attendre à ce qu'elle soit fidèlement assumée par ses jeunes
disciples. Ce sera là (c'est déjà là, semble-t-il) un des slogans admis par une
époque prête à toutes les obéissances (4).

Or il est certain, en effet, que les Grecs ont accordé à la notion cyclique
du temps une importance particulière. Et peut-être leur vint-elle des Hindous

: Les Hindous, en tout cas, l'ont cultivée avec une prédilection inconnue
des Grecs, et avec plus de fidélité puisqu'ils la cultivent encore de nos jours.
Mais vaut-il la peine, lorsqu'on est en train de simplifier les choses, de remonter

si haut ou de chercher si loin Il ne faudrait pas oublier que les Grecs ont
eu Platon et les platoniciens. Ils ont connu et médité avec une profondeur
inégalée la notion intemporelle (si l'on peut ainsi dire) du temps, ou la notion
intemporelle de l'éternité : celle qui considère le temps comme l'image mobile
de l'immobile éternité. Car le temps mobile, c'est moins le temps cyclique
que le temps en course le long de la ligne droite ; ou c'est surtout ce dernier.

H. Lommel, Die Religion Zarathustras. Tübingen 1939, p. 143.
(2) Ed. Lehmann, Textbuch zur Religionsgeehichie. Sammlung Theologischer

Lehrbücher, Leipzig, 1912, p. 258.
(3) Emile Bréhier, Histoire ie la philosophie. Paris, Alcan 1927, t. I, chap. VIII.
(4) Et certes il n'en tient pas aux maîtres de notre temps, à M. Cullmann moins

qu'à aucun autre, lui qui a « pour principe » de se garder « de tous les slogans
théologiques » (fr. p. 42 ; ail. p. 52). Quant à Karl Barth, on sait avec quelle vigueur il
tance, à l'occasion, l'aveugle snobisme de beaucoup de « barthiens ».



LA NOTION CHRÉTIENNE DU TEMPS 57

Ce dernier, les Grecs l'ont connu. Ils n'eussent pas été hantés, au point où

ils le furent, par la séduction de l'éternité immobile, s'ils avaient ignoré le

tragique mouvement du temps rectiligne. Ils peuvent avoir cédé, dans leur
conception de l'histoire, à l'idée hindoue du retour sans cesse répété. Leur
nostalgie de l'éternité intemporelle, réaction contre les enchaînements et
les servitudes temporelles, ne prouve-t-elle pas qu'ils ont connu ces derniers

Bref, il se peut qu'il y ait, dans la pensée religieuse des Grecs comme
dans celle des Persans (dans une proportion inverse : la notion rectiligne
l'emportant chez ceux-ci, celle de l'intemporel ayant chez ceux-là la
prédominance), présence des deux notions que l'on prétend exclusives l'une de

l'autre. Si tel était le cas, si ces notions se trouvaient associées dans un champ
aussi vaste — fût-ce en dehors du christianisme — ne conviendrait-il pas
d'appliquer ici, en le transposant, l'avertissement du Christ : ne pas séparer
ce que Dieu a uni

Autre chose :

Y aurait-il, dans le zèle que l'on met à insister sur le caractère exclusif de

la progression rectiligne dans l'histoire, le souci d'assurer l'objectivité de la
foi chrétienne Il est clair, en effet, que l'évasion hors de ce temps, l'essor

vers l'éternité intemporelle, sont le trait essentiel de ce que l'on appelle
l'expérience religieuse. Et l'on sait à quel point la théologie maîtresse de

l'heure actuelle se méfie de cette donnée.

A vrai dire ce n'est pas, pas de façon directe du moins, sur la notion
d'expérience religieuse que M. Cullmann se prononce. Son propos le plus
clairement exprimé, c'est de prendre position contre l'attitude d'Albert
Schweitzer et de ses disciples, qui pensent pouvoir mettre au centre de la
dogmatique « le respect de la vie » (fr. p. 21 ; ail. p. 25). C'est à cela d'abord

que M. Cullmann pense lorsque, au seuil même de son livre, il s'élève contre
ceux qui réduisent le message chrétien à un prétendu noyau, à une prétendue
essence sentimentale et subjective. Et de cela il peut dire aussi, avec quelque

apparence de raison, que c'est une attitude plus philosophique que
chrétienne (fr. p. 9, 21 ; ail. p. 8, 25). Mais, et dans des textes tout voisins de

ceux-ci, il arrive à M. Cullmann de viser aussi — si je ne fais erreur — les

théologiens qui font du message du salut par la foi le centre de leur enseignement

: « Il est étonnant, écrit-il, de constater avec quelle naïve insouciance
certains théologiens... choisissent (c'est M. C. qui souligne) arbitrairement
tel ou tel élément du message chrétien primitif et le déclarent central, alors

que, dans la croyance de la communauté primitive, sans être absent, il ne
constitue pas le centre... » (fr. p. 9 ; ail. p. 7). La thèse la plus traditionnelle
du protestantisme, à savoir celle qui, sans nier l'histoire sainte, voit l'essence
de l'Evangile dans la prédication paulinienne de la grâce, paraît comprise
dans cet étonnant jugement. La plupart des lecteurs de M. Cullmann le
penseront et y trouveront un argument de plus contre la théologie de l'expérience.



58 MAURICE NEESER

Or, c'est entendu, la théologie dite de l'expérience lorsqu'elle a émis la

prétention d'extraire le dogme de cette dernière, aura fait fausse route. Mais

en résulte-t-il qu'elle ne soit pas centralement fondée dans les saintes

Ecritures, qu'elle n'ait plus rien à apporter à l'Eglise née de cette conviction, et

qu'il y ait avantage pour cette dernière à donner à l'affirmation eschatologique

pure le pas sur le message du salut par la seule grâce

J'ai laissé en suspens le problème du vocabulaire.

Il faut y revenir car, s'agissant des qualificatifs destinés à définir le temps,
le livre de M. Cullmann paraît souffrir de quelque hâte. Opposer le temps
linéaire au temps cyclique (fr. p. 36-37 ; ail. p. 43-45) c'est en effet procéder

par ellipse ; car le temps cyclique, lui aussi, est délimité par une ligne. Ce sont
donc les passages où d'autres adjectifs viennent -préciser celui de linéaire qui
sont les meilleurs. La caractéristique du temps chrétien tel que le détermine
M. Cullmann, c'est d'être un temps linéaire iirect (fr. p. 16, 22, 36 ; ail. p. 19,

27, 44), et asceniant (fr. p. 36 ; ail. p. 44). C'est sans doute de cet élan, de

ce progrès continu de l'histoire sainte, que résulte aussi son irréversibilité,
note qu'accentuera la seconde partie du livre.

Le temps cyclique se distingue du temps linéaire rectiligne et irréversible,

mais il se distingue aussi de l'éternité intemporelle, avec laquelle le

texte de M. Cullmann paraît souvent le confondre te). Ce point de vocabulaire

va nous ouvrir une précieuse perspective sur un aspect vraiment essentiel

du problème. Le temps cyclique est linéaire, lui aussi, mais il n'est pas
rectiligne, ni ascendant, ni proprement irréversible. C'est un temps linéaire
enroulé sur lui-même, dont les enroulements se répètent, et qui se trouve donc,

en conséquence, rythmé. On pressent qu'il s'agit d'une forme intermédiaire
entre le temps rectiligne et le temps intemporel. Suggestion bien attirante, à

l'examen de laquelle M. André Lalande te) nous encourage : « Ce retour
éternel est, pour nous, le succédané de l'immuable, vrai fond des choses :

tout événement devient intemporel s'il s'est déjà reproduit et doit se reproduire

encore indéfiniment... »

N'en résulterait-il pas que le rythme des cycles, dans la conception
hindoue et grecque de l'histoire, dans l'ordonnance des fêtes et des rites
religieux, dans la répétition cadencée des éléments liturgiques, représente un
effort dans le passage de la réalité quotidienne rectiligne au monde éternel
Et n'y aurait-il pas là, au sein de la confusion où beaucoup s'agitent, une
indication libératrice

(') Le chapitre VIII de la première partie du l'ouvrage que nous interrogeons,
consacré au problème du temps et de l'éternité, définit celle-ci d'après Platon, mais
ne dit nulle part expressément qu'il s'agirait là d'une notion distincte de celle du

temps cyclique.
Note sur l'idée du temps, accueillie par J. de la Harpe dans son livre Genèse

et mesure iu temps, fase. XX du Recueil de travaux publiés par la Faculté des lettres
de l'Université de Neuchâtel. Neuchâtel, 1941, Secrétariat de l'Université p. 167.



LA NOTION CHRÉTIENNE DU TEMPS 59

Resterait à montrer que la Bible tient compte des trois éléments élucidés
ci-dessus. La notion du temps rectiligne y est, et elle y est à certains égards

prédominante. Mais la notion de l'éternité intemporelle y est aussi,
indéniablement. La notion cyclique n'en est certes pas absente. Il faudrait dégager
leur vrai rapport du point de vue biblique. Au surplus, quel que soit ce

dernier, ne cesserons-nous pas de craindre les parallèles iraniens, les contacts

grecs Tant de resserrements arbitraires sont-ils vraiment dans l'intérêt
de la vérité chrétienne L'originalité de l'Evangile, pour l'Eglise chrétienne,
a toujours été dans la personne et dans l'œuvre rédemptrices de Jésus-
Christ. La conviction particulière des communautés issues de la Réforme,
c'est qu'elle s'exprime de la façon la plus sûre dans le message de la totale
grâce que Jésus-Christ nous vaut, et dans l'expérience (partielle au moins) de

ce salut dans le cours de l'histoire déjà. S'agissant du problème du temps
et du rapport du temps avec l'éternité, elle n'a à redouter aucune largeur de

l'intelligence.

Maurice NEESER.

Neuchâtel, 15 janvier 1948.


	Simples questions relatives à la notion chrétienne du temps : à propos de l'édition française du livre de M. Cullmann : Christus und die Zeit

