Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 36 (1948)

Heft: 146

Vereinsnachrichten: Société romande de philosophie : quarante-deuxieme séance
annuelle : 15 juin 1947

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

QUARANTE-DEUXIEME SEANCE ANNUELLE
15 juin 1947

Dix-neuf philosophes se réunirent 3 Rolle, le 15 juin 1947 ®.

Depuis leur précédente séance, ils avaient eu la tristesse de perdre deux
des habitués de leurs rencontres annuelles : MM. Charles Bally (1865-1947)
et Jean de la Harpe (1892-1947). Le président évoqua leur mémoire.

Pendant trés longtemps, la Société romande a été fiére, dit-il, de compter
parmi ses membres le célébre linguiste genevois Charles Bally. Chacun de
nous se souvient avec reconnaissance de la part qu’il prenait aux discus-
sions de Rolle : se bornant a faire «une petite'remarque », — ainsi disait-il
avec son exquise modestie —, il exprimait des idées profondes, et trés
suggestives ; entrainés par le savant dans des réflexions inattendues, ses
auditeurs étaient charmés par la sensibilité de Partiste. Et quel plaisir pour
eux de voir cet infatigable travailleur prendre part a leurs agapes avec
une jeunesse de cceur, une vivacité, une fraicheur d’impressions qui sem-
blaient celles d’un... étudiant en vacances !

Les années passcrent. Devenu octogénaire, Charles Bally ne venait plus
ni aux réunions de Rolle, ni aux séances de la Section genevoise. Mais I'on
savait qu’il continuait a s’intéresser a leurs travaux. Pour nous, ses «col-
legues » de la Société romande, nous pensions a lui avec une respectueuse
affection, et nous I’admiricns de composer, en sa vigilante retraite, des
ceuvres nouvelles, et novatrices. Il avait encore des projets quand, agé de
quatre-vingt-trois ans, il mourut le 10 avril 1947. _

Le surlendemain, dans ’hommage qu’il rendit a la mémoire de son mai-
tre, — auquel il succéda a "Université de Genéve —, M. Henri Frei dit

(*) De la Section genevoise : MM. Daniel Christoff, Georges Dubal, Perceval Fru-
tiger, Georges Mottier, Fernand L. Mueller, Henri Reverdin, Edmond Rochedieu,
Hugo Saini, Charles Werner.

De la Section neuchdteloise : MM. Félix Fiala, Philippe Muller, René Schaerer.

De la Section vaudoise : MM. Ernest Bosshard, Maurice Gex, Henri-L. Miéville,
Mario Pensa, J. Claude Piguet, Henri De Riaz, G. Widmer.



42 HENRI REVERDIN

notamment : : « A ceux qui 'ont connu, au crépuscule de cette vie comblée
de gloire et d’années, Charles Bally laisse un souvenir éclatant, un exemple
étonnant : celui d’un intellectuel qui a su garder absolument intactes, jus-
qu’au tout dernier moment, sa curiosité scientifique et sa fraicheur d’esprit.»

Et, détail émouvant, «sa derniére parole intelligible, le matin du 10
avril, s’est achevée sur le mot philosophie. » (1)

Cest a I’age de cinquante-cing ans que Jean de la Harpe, lui, nous a
quittés.

Dés son retour de Paris, ou il avait parachevé ses études, ce jeune Vaudois
avait pris activement part aux travaux des philosophes de Suisse romande
qui, depuis 1906, se réunissaient une fois chaque année. C’est sur son initiative
que se rencontrérent, en décembre 1922, une trentaine de penseurs, de
savants, et d’hommes engagés dans diverses professions, qui tous désiraient
étudier de maniére plus suivie les problémes philosophiques; 4 la réunion
annuelle tenue a Rolle quelques mois aprés, le 14 juin 1923, il fut décidé
que, pour réaliser ce veeu, des «sections » de la « Société romande de philo-
sophie », officiellement constituée, seraient fondées a Genéve, Lausanne et
Neuchétel.

En 1939, la Société pria Jean de la Harpe d’assumer, aprés Arnold Rey-
mond, qui ’avait fait depuis 1923, la charge de président central; il I’ac-
cepta ; en cette qualité il s’associa aux efforts de ceux 4 qui on doit la créa-
tion de la Société suisse de philosophie ; et c’est lui qui eut ’honneur d’en
étre le premier président.

Tant a la Société suisse qu’a la Société romande, il mettait son enthou-
siasme et sa lucidité au service de la culture philosophique ; exposait-il
lui-méme le sujet, ’on admirait sa maitrise ; dirigeait-il un entretien, ¢’était
avec la plus nette intelligence des divers problémes ; et si parfois I'on voyait,
dans le profond et charmant regard de ses yeux bleus, passer — tel un éclair
— une idée malicieuse, il n’en présidait pas moins le débat avec le désir
de favoriser I’accord des esprits. Et ne nous a-t-il pas dit lui-méme, en une
séance émouvante, que nous devions tous, quelle que piit étre ’ardeur de
nos convictions, « conserver la sérénité dans la sincérité » ?

Gréce aux longues et fortes études qu’il avait tenu a faire, puis a son
énergique labeur, Jean de la Harpe a su, dans son ceuvre écrite, allier 4 la
perspicacité qu’il avait pour discerner les exigences de la réflexion logique
et de la construction scientifique, une énergie sans défaillance pour s’y
conformer et un fervent intérét pour la métaphysique et la pensée religieuse.

Une telle ceuvre a été composée par un homme qui portait les charges
d’un enseignement a I’Université de Neuchitel, (ou il exer¢a d’absorbantes
fonctions administratives), et qui, par un impérieux besoin de justice et
d’humanité, donnait une large part de son temps a des associations qui

(1) Lingua, vol. 1, 1, p. 132.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 43

visent a favoriser dans la vie sociale et politique — nationale ou interna-
tionale — la compréhension, ’entente et ’harmonie; et en quels temps!

La vie de Jean de la Harpe était donc trés remplie ; méme, semble-t-il,
trop remplie. Usées avant P’age, ses forces le trahirent, et la maladie vint,
qui les mina. Il supporta noblement sa souffrance, annonciatrice, pour ses
proches et pour ses collégues, de la mort qui venait; le 26 mars dernier,
elle nous I’enleva.

En Jean de la Harpe, les membres de la Société romande ont perdu un
collégue qu’ils estimaient, qu’ils admiraient, et qui, pour plusieurs d’entre
eux, était un précieux ami.

Cest M. René Schaerer, professeur a 1'Université de Neuchatel, et pré-
sident de la section de cette ville, qui avait été chargé de la communication
du matin ; on I’avait expressément prié de traiter de Platon ; il le fit en une
étude sur la « dialectique platonicienne », ol s’unissaient de la maniére la plus
heureuse les dons du philosophe et ceux de I’helléniste.

Depuis, il a bien voulu rédiger entiérement son texte, qui est publié
ici méme (p. 24-40).

Aprés un déjeuner pris en commun a I’Hétel de la Téte-Noire, les heures
de Paprés-midi furent consacrées a la discussion. Avec le président, chacun
remercia M. Schaerer de son captivant exposé ; plusieurs lui présentérent
des remarques ou lui posérent des questions, auxquelles il répondit avec
précision, élégance et profondeur.

Le président pria tous ceux qui avaient pris la parole de lui envoyer les
résumés de leurs «interventions»; voici ceux qui lui sont parvenus :

M. Charles Werner. — J’ai suivi avec un trés vif intérét Pexposé de
M. Schaerer, et j’al admiré, une fois de plus, la connaissance approfondie
qu’il posséde de I’ceuvre de Platon, et qu’on sent reposer sur une longue
familiarité, sans cesse renouvelée, avec les dialogues.

Voici, pourtant, quelques points ou je serais tenté de m’écarter de sa
maniére de voir. D’aprés lui, la dialectique platonicienne ne conduit pas a
I’Absolu. Or précisément, lorsque Platon, dans la Républigue, marque la
différence entre la dialectique et la mathématique, il observe que cette
derniére science ne se préoccupe pas de rattacher 4 I’Absolu les principes
dont elle procéde, tandis que la dialectique remonte jusqu’a ’Absolu, c’est-
a-dire jusqu’a I’'Idée du Bien, et saisit toutes choses dans leur rapport avec
le Bien. Par la, nous avons la réponse de Platon & la question du critére
de la vérité. M. Schaerer a paru embarrassé pour indiquer cette réponse :
il a invoqué I’évidence, et aussi un sentiment intérieur de satisfaction. Cela
est fort juste, assurément. Mais enfin, pour Platon, le critére de la vérité,
c’est I’Idée du Bien, c’est Dieu, qu’il déclare dans les Lois étre la mesure
de toutes choses.



44 DISCUSSION

Je voudrais encore faire une observation au sujet de la comparaison
trés suggestive que M. Schaerer a établie entre la pensée de Platon et la
pensée de Descartes. Pour ce qui est de la maniére dont les deux philosophes
ont entendu Pintuition, cet acte de lintelligence par lequel nous connaissons
la vérité, une différence importante est celle-ci. Selon Descartes, lintuition
a pour objet essentiel les choses mathématiques ; elle porte sur Iétendue,
les figures et les nombres. Mais pour Platon, Pintuition s’éléve au-dessus de
la raison géométrique et saisit les Idées elles-mémes qu’elle rattache toutes
a PIdée du Bien.

Enfin, je crois que M. Schaerer est allé trop loin en disant que le syllo-
gisme d’Aristote était déja tout fait dans les dialogues de Platon. Certes,
les discussions du Sophiste ont préparé la logique aristotélicienne ; mais
celle-ci n’en reste pas moins une sorte de création. Et d’ailleurs la logique
ne contient pas toute la méthode d’Aristote, laquelle est essentiellement
expérimentale, fondée sur une immense étude de la nature. Ce qui fait I’in-
comparable grandeur d’Aristote, c’est 'union du génie d’observation et du
génie métaphysique, qui lui a permis de donner a la théorie de I'Idée sa
pleine signification.

M. Maurice Gex. — Le beau travail de M. René Schaerer a le grand
mérite de montrer un Platon non dogmatique, relativiste, se placant au
point de vue de ’homme. _

Pour éclairer le débat platonicien, il y a lieu, croyons-nous, de distinguer
deux sortes de dialectiques : une dialectique idéale et une dialectique bumaine.
Le philosophe pratique une dialectique humaine qui, ainsi que nous ’a dit
M. Schaerer, opére « une confrontation répétée entre ’abstrait et le concret »,
mais il s’inspire constamment d’une dialectique idéale. La dialectique humaine
vise I’absolu, le monde intelligible, sans toujours pouvoir y atteindre, tout
comme I’hypothése est un instrument mental qui vise ’ldée, sans étre une
Idée a proprement parler.

M. Schaerer n’a pas voulu trancher catégoriquement le probléme du
réalisme platonicien. Doit-on interpréter le platonisme comme un idéalisme,
au sens moderne de ce mot ? Nous répondrons nettement par la négative,
car un tel idéalisme pose lintelligence avant Dintelligible, lequel est un
produit de lintelligence, alors que pour Platon il nous parait incontestable,
malgré toutes les subtilités des interprétes modernes, que lintelligible
préexiste a Pintelligence.

La solution de ce probléme est liée a la distinction des deux dialectiques :
si le platonisme était un idéalisme au sens de la théorie de la connaissance,
la dialectique humaine existerait seule. C’est précisément parce qu’il s’ins-
pire d’une dialectique idéale que le platonisme est un réalisme.

M. Félix Fiala. — L’exposé de M. Schaerer nous incite a comparer la
notion platonicienne de dialectique avec certaines vues modernes de la



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 43

théorie de la connaissance. S’il y a une analogie évidente, non seulement
dans Pemploi du terme de dialectique, mais aussi dans les moments carac-
téristiques de la démarche qu’il désigne — définition provisoire, déduction
rationnelle, reconnaissance des insuffisances de la définition adoptée, etc. —
on doit aussi constater des différences essentielles. La dialectique platoni-
cienne s’exerce dans un domaine unique, celui des idées, et son but est de
donner, dans cette perspective abstraite, la vraze définition des notions
qu’elle poursuit. Au contraire, lorsque nous qualifions de dialectiques cer-
taines méthodes scientifiques, c’est pour insister sur l’égalité des droits
accordés a deux partenaires d’un dialogue engagé entre un expérimentateur
opérant sur une réalité extérieure et un esprit qui cherche a la rendre cohé-
rente ; Pexpérience sensible, comme I’expérience interne, y jouent un role
déterminant. En insistant explicitement sur le caractére sommaire et pro-
visoire du donné et sur celni inachevé de la connaissance, la dialectique
idonéiste est amenée 4 renoncer a tout absolu, 4 toute évidence définitive,
a toute définition uniquement prédicative et a toute méthode donnée «
priori. Elle cherche au contraire, a partir de notre information actuelle et
dans le dessein de mieux se saisir du réel, a édifier un systéme de concepts,
a la fois adéquat et cobérent (D, Ces trop bréves indications permettent d’en-
trevoir comment cette dialectique moderne peut apparaitre une héritiére
de la dialectique platonicienne et comment, enrichie par ’expérience scien-
tifique, elle peut prétendre Pavoir considérablement dépassée.

M. Georges Mottier. — Avec de captivants commentaires, M. Schaerer
nous a en quelque sorte projeté le film des opérations spirituelles qui cons-
tituent la dialectique platonicienne. On parle fréquemment de nos jours
d’une crise de la vérité. Il vaut la peine de relever que, chez Platon, malgré
Iallure générale assurée du systéme, le vrai se manifeste déja comme une
valeur précaire et menacée. M. Schaerer constate, en effet, que le critére
du vrai ne saurait résider que dans un sentiment intérieur de satisfaction
et dans la conviction que toute ferveur est récompensée par les dieux, ceux-ci
n’étant pas trompeurs. Sans doute la loyauté divine introduit-elle une
garantie que les fluctuations humaines sont incapables d’annuler. Cependant,
pour conclure que nous avons atteint le vrai, nous nous référons a un certain
état d’ame (la satisfaction éprouvée). Or, cette satisfaction est-elle toujours
fondée, toujours légitime ? Ne lui découvrons-nous pas quelquefois, aprés
coup, un caractére inauthentique, voire fallacieux, notre conscience ne
g’étant pas montrée assez exigeante quant aux efforts par lesquels nous
Pavons obtenue ?

On voit par la Pampleur et la fréquence des dangers que, sur le plan de
la connaissance, I’homme de Platon a courus avant nous.

(*) Voir par exemple F. GonserH, La géométrie et le probléme de Uespace, I, La
doctrine préalable, Ed. du Griffon .Neuchatel, 1945, p. 51.



46 DISCUSSION

M. Fernand-L. Mueller. — M. Schaerer est un spécialiste de Platon et
il est toujours intéressant d’entendre quelqu’un parler de ce qu’il connait
a fond. Si je suis de ceux qui ont entendu, ’an dernier a Lucerne, ses belles
legons sur les dialogues platoniciens, son exposé d’aujourd’hui ne m’a jamais
donné 'impression d’une redite ; j’ai méme été frappé par les prolongements
que lui suggére aujourd’hui cette pensée qu’il vient de commenter si
brillamment. ‘

Je voudrais pourtant lui poser une question :

. Quel est le sens, quelle est la portée de P'objectivité chez Platon ?

I1 me semble que la pensée de M. Schaerer, sur ce point, manifeste une
certaine oscillation. D’une part, il reproche a Aristote d’avoir indiment
« réalisé » le monde intelligible de son maitre, et il nous présente ’Idée pla-
tonicienne comme ’hypothése qui permet a la pensée humaine de progresser
dialectiquement. Si cette interprétation est exacte, il résulte que Platon
est un idéaliste au sens le plus moderne du mot ; or, cette conclusion n’est
évidemment pas celle de M. Schaerer, qui nous parle d’ailleurs du plato-
nisme dans un sens qui exclut. Il me parait qu’il y a la un probléme méta-
physique essentiel. Ou I’Idée selon Platon n’existe pas en soi, antérieurement
aux démarches de la pensée humaine qui s’efforce, dialectiquement, d’at-
teindre a 'universel ; il n’y a pas alors de « réalisme » platonicien, et Aristote
s’est complétement fourvoyé — erreur bien étrange de la part d’un éléve
singuliérement intelligent. Ou Pon admet — et c’est sans doute le cas de
M. Schaerer — un certain réalisme logique chez Platon, mais on ne peut
alors prétendre que I’Idée soit identique a I’hypothése.

M. F.-Claude Piguet. — M. Piguet demande a M. Schaerer s’il est possible
de retrouver dans le Jon ce double mouvement dialectique ascendant, puis
descendant ; la dialectique esthétique semble presque uniquement ascen-
dante et consiste en un effort affectif — et non rationnel — pour saisir intui-
tivement ’Idée du Beau grice au délire. Ou se marque la dialectique descen-
dante ? ‘

M. Schaerer pense que le fon se situe dans un cadre semblable a celui
des autres dialogues, et il voit dans la création, dans « ’enfantement », le
moment descendant de la dialectique esthétique.

M. Mario Pensa. — M. Schaerer a mis a nu, avec une évidence qui ne
laisse place a aucun doute, la structure formelle du processus dialectique
platonicien. Il P’a fait en suivant de prés le mouvement de la pensée dialec-
tique sur la base d’un examen rigoureux des textes, dont il a tiré une docu-
mentation riche et exacte, qui démontre encore une fois inestimable utilité
de la méthode philologique dans les recherches philosophiques de mise au
point. Cette structure dialectique, que maintenant nous avons sous les yeux,
fait surgir naturellement beaucoup de questions. En voici quelques-unes.
Il est vrai que la démarche ascendante du processus dialectique dure tou-
jours plus longtemps que la descente, dont elle apparait presque comme un



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 47

appendice. Mais la démarche ascendante, n’est-elle pas en fonction de la
descente ? Le moment le plus important entre les deux n’est donc pas I’as-
cension, mais bien la descente, c’est-a-dire cette démarche discursive qui
est au fond le but de toute la recherche de Platon. Cest elle qui ouvre le
chemin de la logique aristotélicienne et qui, en fondant la philosophie des |
hommes par rapport a la philosophie de la nature des physiciens, constitue
le mérite de la spéculation grecque depuis Socrate. Ce que Platon veut faire,
c’est de donner aux Aéyor la réalité des Idées, de facon a établir cette iden-
tité¢ logico-métaphysique, dont le syllogisme aristotélicien n’est qu’une
application formelle. Entre Platon et Aristote, il y a une continuité absolue,
et le fait méme que la dialectique platonicienne se soit développée dans le
sens de la logique aristotélicienne, sert a nous indiquer la direction de la
pensée platonicienne, de méme que la tendance de Pesprit grec en général.
Platon a fondé métaphysiquement les prémisses du syllogisme aristotélicien,
qui, justement parce qu’il se base sur la dialectique des Idées, ne mérite
pas le reproche d’étre un stérile exercice verbal (on néglige, du reste, a ce
propos le réle que la Métaphysique d’Aristote joue par rapport aux Ana-
lytiques). En ce qui concerne la comparaison entre Platon et Descartes,
le terme intermédiaire entre les deux n’est pas Aristote, qui constitue une
unité avec Platon, mais le grand tournant naturaliste et expérimental de
la philosophie de la Renaissance (c’est pour cela que nous trouvons le mot
« expérience », au lieu d’intuition, chez Descartes). Une comparaison entre
les deux est donc possible sur le terrain de I'expression mathématique de la
vérité, plutét que sur celui de I’expression au moyen du langage. Le critére
de la vérité chez Descartes est fondé, me semble-t-il, sur d’autres facteurs
que ceux dont se servait Platon, surtout si on tient compte de ce que
P’ expérience » implique de nouveau par rapport au monde sensible de
Platon.

M. René Schaerer. — Les remarques et objections qui me sont adressées
concernent principalement les deux points suivants, auxquels se bornera
Iessentiel de ma réponse : le réalisme des Idées et la nature du critére.

Je crois, avec M. Werner, que la dialectique conduit a ’Absolu. J’irais
méme plus loin : ’Absolu est présent en elle dés le départ ; il est un ressort
caché qui lui donne, comme dira Malebranche, « du mouvement pour aller
plus loin ». Sans cette immanence de I’Absolu, il n’y aurait pas d’amour.
Mais c’est pour cela également que PAbsolu demeure inobjectivable et
inépuisable : il est a Porigine de la démarche qui me rapproche de lui. Or,
ce qui distingue cette démarche, chez Platon, c’est son caractére discontinu :
elle procéde par étapes. Le prisonnier de la caverne n’apergoit pas d’emblée
le Soleil extérieur : il voit un feu, puis un autre... saisissant le Bien sous des
aspects de moins en moins dérivés, de plus en plus purs. Voila pourquoi
je ne saurais me satisfaire de cette affirmation : le critére, c’est le Bien, c’est
Dieu. Car Dieu et le Bien ne seront jamais pour moi que Pintuition que j’ai



48 DISCUSSION

d’eux et cette intuition se précise, se corrige au cours de ’entreprise dialec-
tique : il faut conquérir Dieu. L’affirmation fondamentale : « Tout homme
veut le bien » n’empéche ni Perreur ni Pimpiété. Chez Descartes également
Dieu est un critére, mais ce Dieu ne dispense ni d’une méthode « pour bien
conduire sa raison» ni d’un indice de vérité qui est I’évidence. Le critére
n’est donc pas I’Absolu transcendant, il est cet absolu subjectif qui, tout
a la fois, me pousse et m’attire vers ’Absolu transcendant. Chaque hypo-
these, par lillumination d’évidence irrécusable et provisoire qu’elle procure,
porte en elle son critére. Pour parler en langage moderne, je dirais qu’elle
est « Transcendance immanente » (Jaspers).

Relativement 4 I’objet de Pintuition, je crois que Descartes s’éléve,
comme Platon, au-dessus des réalités mathématiques, dans la mesure ou il
appréhende le f¢ comme sujet pensant et Dieu comme infini. Mais il serait
dangereux, certes, de pousser ’analogie plus loin. Les natures simples ne
sont pas des Idées.

Touchant Aristote, je pense: 1° que ce philosophe est beaucoup plus
tributaire de son maitre qu’il ne semble et que cette dépendance appa-
raltrait surprenante si nous connaissions l’enseignement oral de Platon a
P’Académie ; 2° que toutes les difficultés de I'idéalisme platonicien se retrou-
vent, déplacées, dans le formalisme aristotélicien. Je ne saurais donc concéder
qu’Aristote ait donné a la théorie des Idées «sa pleine signification» En
ce qui concerne loriginalité expérimentale — je dirais plutét empirique —
du Stagirite, j’applaudis aux remarques de M. Werner.

M. Gex distingue une dialectique idéale et une dialectique humaine.
Si Pon se souvient que I’dme de ’homme imite tant bien que mal, par le
jeu de ses deux cercles, le mouvement de ’dme cosmique, cette distinction
apparait justifiée. Mais il faudrait aller plus loin et poser, a chaque palier
d’étre, une dialectique nouvelle, celles du philosophe, de ’artisan, du sophiste,
du tyran, etc. Toute pensée traduit plus ou moins fidélement les intentions
divines, qui sont la dialectique-étalon.

Sur la question du réalisme, je crois qu’il faut d’abord faire une distinc-
tion: si on veut restituer le Platon historique avec les préoccupations
qui furent siennes, on ne peut raisonnablement faire de Iui un idéaliste.
L’ambiance ou il était plongé était trop réaliste pour qu’il ait pu concevoir
une autre position. Mais on peut aussi traduire Platon en pensée et langage
d’aujourd’hui. Un idéaliste moderne a le droit d’affirmer que, le point de vue
réaliste étant dépassé, Platon n’est assimilable & nos esprits que sous une forme
idéaliste. Mais il s’agit alors d’une sollicitation, non d’une restitution. Clest
ainsi que certains critiques rapprochent Platon de Kant ou de Brunschvicg,
laissant tomber comme une sorte de surcroit mythique tout ce qui implique
réalisme. Je leur reprocherai, non de trahir Platon, mais de le rétrécir. Pla-
ton, comme aussi Descartes d’une autre maniére, me parait inclure un idéa-
lisme dans un réalisme : d’une part il voit dans Paccord de la pensée avec
elle-méme une garantie suffisante de vérité, d’autre part cet accord ne fait



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 49

que permettre la saisie d’un objet dilférent de la pensée, antérieur et exté-
rieur a elle. La priorité de l'objet sur le sujet ne fait, selon moi, aucun
doute chez Platon.

Ceci me conduit a la remarque de M. F.-L. Mueller. Nous venons de voir
que P’Idée platonicienne est une Valeur a la fois transcendante et immanente
par rapport a Pesprit qui tente de la saisir. En faisant d’elle une chose
« séparée », une sorte de doublure du monde sensible, Aristote a, me semble-
t-il, dénaturé I’Idée pour s’en débarrasser plus facilement. I1’Idée n’est
nullement, comme il Paffirme, un concept socratique hypostasié ; d’abord
parce que les définitions socratiques ne portent pas sur des concepts, mais
sur des réalités toutes pénétrées de valeur morale et religieuse, de sorte
que la question de leur transcendance ne se posait méme pas (comme aussi
pour les dieux d’Homeére) ; ensuite et inversement, parce que I’évolution de
la pensée de Platon I’a conduit 4 «séparer » de moins en moins les Idées ;
fait significatif : les rares passages ou il «sépare » ’Idée, c’est pour déclarer
aussitét qu’elle est inutile et de trop (Sophistz 248 a - 249 d, Parménide
142 a) . En fait 'Idée, comme valeur absolue, existe 4 la fois en soi et dans
les démarches de la pensée qui la vise; et cette dualité est précisément
sensible dans ’hypothése, qui est d’une part présence d’un objet, étincelle
descendue dans ’ame (aspect réaliste), d’autre part étape subjective sur le
chemin dialectique (aspect idéaliste). Ce que je saisis de I'ldée objective,
telle est ’hypothése.

M. Fiala remarque que la dialectique se meut dans le domaine unique
des Idées pures. Je ferai cette réserve qu’elle est mise en éveil par le contact
du monde sensible et constamment confrontée avec lui. Certes il n’y a pas
égalité entre les deux partenaires,comme c’est le cas aujourd’hui dans les
sciences de la nature; mais un mathématicien moderne pour qui «seule
compte la déduction logique pure a partir d’axiomes arbitraires » (2 a-t-il
une position plus empirique que celle de Platon ? Sans vouloir instituer ici
un débat sur Iidonéisme, je vois mal en quoi la dialectique platonicienne
est « considérablement dépassée» par une méthode qui s’avoue adéquate
a un donné provisoire et cohérente & son propre inachévement. Platon n’aurait
vu, je le crains, dans cette méthode qu’une dialectique a la dérive, sans
direction privilégiée, sans critére, sinon peut-étre le critére pragmatique de
Pefficacité transitoire. Aurait-il eu entiérement tort ? Quelle solution 1’ido-
néisme apporte-t-il au probléme des valeurs ?

M. Mottier interpréte dans un sens trop affectif, peut-étre, le sentiment
de satisfaction dialectique. Il s’agit plutét d’une évidence d’ordre intuitif
qui porte en elle sa garantie. Certes une erreur est toujours possible, mais

(*) Steuzel a fort bien montré que, loin de partir du concept, la pensée platoni-
clenne y est arrivée tardivement ; la transcendance est liée originairement a I'Idée.

(?) D’aprés des notes prises au cours d’une causerie faite, en 1945, par M. Fiala
au groupe neuchitelois de philosophie.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S. t. XXXVI (N° 146, 1948), 4



50 DISCUSSION

les recommencements perpétuels auxquels la méthode est sujette atténuent
et corrigent une faute momentanée. Ce qui importe, c’est Porientation
générale, qui est celle d’un amour éclairé et méthodique. Mais M. Mottier a
bien raison de souligner, chez Platon, la précarité des valeurs humaines.
Il semble méme que, sans une grace divine, la vérité soit fatalement condamnée
a se dénaturer : les philosophes et les chefs d’Etat les plus parfaits ne manque-
ront pas de se tromper un jour ou Pautre; et c’est la voie d’eau qui fera
couler le navire, a moins que Dieu n’intervienne (¥). Laissée a elle-méme,
I’Ame humaine ne peut que se dégrader, car il y a en elle plus d’Autre que
de Méme (Timée 41 d). L’optimisme métaphysique de Platon n’a d’égal
que son pessimisme concernant les choses d’ici-bas: il y a plus de mal que
de bien dans le monde (Lois go6 ab, cf. Hippias maj. 296 c.)

Au sujet de Pesthétique, je répondrai a M. Piguet que, Part étant pour
Platon une imitation, toute réalisation de beauté implique un mouvement
ascendant vers le modéle et descendant vers la copie; c’est ainsi que le
Démiurge a réalisé ce chef-d’ceuvre qu’est le monde en portant alternative-
ment son regard vers les Idées et vers la matiére. L’esthétique est, soit une
imitation des Essences, auquel cas elle se confond avec la dialectique, soit
une imitation du sensible, et alors elle n’est que technique routiniére, stérile,
« photographique ».

Enfin je ne suis pas d’accord avec M. Pensa sur la priorité de la dialectique
descendante. « C’est la marche ascendante (epanodos) qui est spécifique de
la dialectique ; dés qu’en effet elle aura conduit 4 un principe définitif et
réel, et non plus provisoire et fictif, la descente ne sera plus une épreuve ni
une vérification : c’est alors le réel lui-méme qui déroulera toute la suite de
ses manifestations » (3). Chaque démarche a sa mission propre et ne saurait
se passer de l'autre. Concernant Platon et Aristote, y a-t-il entre eux une
«continuité absolue » ? Je ne le crois pas. A bien des égards Descartes renoue
avec une tradition platonicienne qu’Aristote avait rompue. Tout ce qu’on
peut dire, c’est que I'unité de temps, de culture et d’école crée une analogie
d’ambiance, qui est un facteur considérable, et qu’il faut se méfier des assimi-
lations faciles entre philosophes appartenant a des époques différentes.

L’entretien sur «la dialectique platonicienne» dont on vient de lire un
résumé fut tout a fait captivant.

Henri REVERDIN,

président central.

(*) Rép. 546 ab, Critias 121 ab, Politiqgue 269 de, 273 ¢, Théététe 176 a.
(?*) Lto~n RoBiN, Platon (Paris 1935), p. 86.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 51

ACTIVITE DE LA SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE
D’OCTOBRE 1946 A JUIN 1947

Au cours de ces neuf mois d’activité, les sections de la société ont entendu
et discuté les communications énumérées ci-apreés.

SECTION GENEVOISE, présidée par M. Perceval Frutiger.

13 décembre 1946. Rolin Wavre : L’imagination du réel.

24 janvier 1947. Daniel Christoff : Instant et raison.

14 février. Charles Baudouin : Le symbole religieux et la psychologic.

14 mars. Arnold Reymond (Lausanne) : Remarques sur le nécessaire, le
contingent et la liberté (modalités de Pétre).

2 mai. Frédéric Klein: Peut-on prédire Pavenir ? Quelques considérations
bistoriques et philosophiques.

30 mai. Marcel Raymond : Rousseau et le sentiment de Pexistence.

SEcTION NEUCHATELOISE, présidée par M. René Schaerer.

2

[

octobre 1946. Samuel Gagnebin : Introduction & une discussion sur Leibniz.

20 novembre. Félix Fiala : Philosophie ouverte et philosophie fermée.

16 décembre. Charles Favarger: L’évolution du dualisme espace-temps chez
Bergson.

février 1947. Gaston Bachelard (Paris) : Le rationalisme appliqué.

avril. Philippe Muller : Le passage de Panimal @ Phumain d’aprés Geblen.

mai. Gabriel Marcel (Paris) : Epreuve et témoignage.

juin. Daniel Christoff (Genéve): Le fondement des valeurs.

e N

(8]
W

SecTioN vAuDOISE, présidée par M. Maurice Gex.

octobre 1946. Joseph Vaglio : Du logos a la connaissance du fait scienti-
fique.
novembre. Maurice Gex : A propos du III° centenaire de la naissance
de Leibniz : un phtlosophe letbnizien méconnu, Foseph-Pierre Durand
de Gros.
14 décembre. Fernand Lucien Mueller (Genéve): Remarques sur la notion
d’historre de la philosophie.
18 janvier 1947. Elie Gagnebin : Est-il légitime d’inférer une morale d’une
histoire de la vie ?
15 février. Arnold Reymond : Réflexions sur les modalités de Pétre : le néces-
saire, le contingent et la liberts.
22 février. Gaston Bachelard (Paris). Rationalisme et technique.
31 mai. Mario Pensa: Essai de caractérologic hégélienne.

n

b



	Société romande de philosophie : quarante-deuxième séance annuelle : 15 juin 1947

