Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 35 (1947)

Heft: 142

Vereinsnachrichten: Société romande de philosophie : quarante et unieme séance
annuelle de la Société romande de philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

QUARANTE ET UNIEME SEANCE ANNUELLE
DE LA SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

16 juin 1946.

Les membres de la Société romande de philosophie réunis & Rolle, le
dimanche 16 juin dés 11 heures du matin 1, prirent grand intérét i suivre
Pexposé que leur fit M. Georges Mottier, privat-docent a I’Université de
Geneve ; il avait pour titre : Idéalisme et liberté (2).

Puis, aprés avoir déjeuné ensemble a ’hétel de la Téte-Noire, les audi-
teurs de M. Mottier consacrérent ’aprés-midi A s’entretenir avec lui de
Pimportant et difficile sujet qu’il avait traité devant eux; tous s’accor-
dérent a le remercier de la maniére dont il I’avait fait, puis ils lui présentérent
des remarques ou lui posérent des questions. Chacun fut prié d’envoyer
au soussigné un résumé de ce qu’il avait dit dans la discussion ; voici les
textes qui lul sont parvenus :

M. Arnold Reymond. — Je tiens tout d’abord a exprimer mes remercie-
ments & M. Mottier. J’ai été trés intéressé par ’exposé substantiel et nuancé
qu’il a fait sur la psychanalyse et la sociologie, 'inconscient et son rapport
avec le moi, 'idéalisme de Platon et la position prise par Aristote, Spinoza
ou Leibniz vis-a-vis du probléme de la liberté. Chacun de ces sujets pourrait
donner lieu 4 une discussion approfondie. La thése qui se dégage de ’exposé
de M. Mottier est trés suggestive et se raméne, sauf erreur, a ceci:

La tendance a objectiver les résultats auxquels aboutit Pactivité de pensée
va de pair avec le réalisme, et le réalisme aboutit au déterminisme. Seul
lidéalisme préserve la liberté.

(*) Du Groupe genevois : MM. Charles Baudouin, Daniel Christoff, Georges
Dubal, Perceval Frutiger, M!"® Jeanne Hersch, MM. Georges Mottier, Fernand
Mueller, Henri Reverdin, Edmond Rochedieu, Paul Rossier, Axel Stern, Rolin
Wavre, Charles Werner.

Du Groupe neuchdieloss : MMe Lorette Brodbeck. :

Du Groupe vaudois : MM. Maurice Gex, Henri-L. Miéville, Mario Pensa
Arnold Reymond, Marcel Reymond, Henri De Riaz, Joseph Vaglio, M™¢ Virieux-
Reymond.

(®) Cet exposé est publié ici méme, pages 5-27.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 29

Voici maintenant les quelques remarques que j’ai a présenter:

I. Je n’ai pas trés bien saisi ce que M. Mottier entend par idéalisme.
Il prend ce terme, me semble-t-il, tantét comme synonyme de spiritualisme,
tantdt comme désignant un monde impersonnel de formes dématérialisées
(idées). Or, ces deux conceptions doivent étre soigneusement distinguées.

En effet, I'idéalisme envisagé comme un monde d’Idées impersonnelles
qui s’enchainent rigoureusement est négateur de toute liberté, car il n’est
en somme qu'un matérialisme retourné, les idées et leurs combinaisons
jouant le méme réle que les atomes dans le matérialisme.

Pour le spiritualisme, au contraire, les idées résultent de I’activité libre
de Pesprit ; elles sont le moyen pour celui-ci de prendre conscience de soi.
Le probléme de la liberté prend alors un autre aspect que dans Iidéalisme
radical.

2. Toutefois a propos du spiritualisme et de la liberté, il y a un point
qui ne me parait pas ressortir nettement des considérations présentées par
M. Mottier. Quand celui-ci parle de la liberté, s’agit-il de la liberté humaine
ou de la liberté de PEtre comme tel (I’Absolu, Dieu, peu importe ici le nom
donné & ce qui transcende 'homme) ? La question est capitale surtout
a Pheure actuelle ou elle est soulevée d’une fagon aigué par 'existentialisme.

Métaphysiquement on peut poser Dieu comme DPétre absolument libre
qui crée lui-méme ses intelligibles, ses motifs d’agir, etc., et qui les réalise.

Mais il en va tout autrement quand il s’agit de 'homme. La liberté de
ce dernier est forcément limitée. En effet, si chaque homme était libre d’objec-
tiver, comme il le veut et sous la forme d’un monde sensible, les fruits de son
imagination créatrice, s’il était ainsi libre de se donner 4 lui-méme ses
motifs et ses fins d’action, il y aurait autant d’univers différents qu’il y a
d’étres humains. Or, en fait, nous vivons dans un univers qui est pour tous
régi par les mémes lois.

Aussi, quand il s’agit de la liberté humaine, suis-je d’accord avec M. Mottier
sur le r6le du déterminisme dans la prise de conscience qui nous révéle notre
liberté. Se savoir un «je» et se sentir libre sont inséparables 'un de I’autre
et nous ne prenons conscience de cette double réalité que grice aux obs-
tacles déterminés qui s’opposent a nous. C’est pourquoi dans notre vie
psychique déterminisme et liberté s’entrelacent indissolublement.

Nous ne pouvons agir sans un motif ; nos actes, méme arbitraires, sont
inspirés par quelque raison. Dans le jeu, par exemple, nous nous donnons
librement certaines régles; mais ces régles doivent étre telles que le but
final puisse étre ou ne pas étre atteint, Péchec ou la réussite dépendant
soit du hasard, soit de I’habileté du joueur, soit des deux a la fois (un jeu
ne comportant aucun aléa n’offrirait aucun intérét).

L’artiste, si libre que soit son inspiration, est lié 4 certaines régles tech-
niques qui varient d’un art & un autre, & certaines lois universelles d’har-
monie et de contraste, a certaines données affectives qui sont communes
a tous les hommes.



30 HENRI REVERDIN

Dans la conduite humaine (morale, par exemple), la décision qui carac-
térise 'acte n’est pas anarchique; elle s’attache a un motif et la liberté
est liberté de choix. |

Seulement les motifs entre lesquels il faut opter ne surgissent pas dans
notre esprit comme des objets tout faits dont le plus lourd emporterait
fatalement la décision. Ils sont, au contraire, en partie notre ceuvre et la
prépondérance du motif qui est finalement choisi dépend d’une apprécia-
tion qui est déja une décision. La liberté réside donc aussi bien dans lacte
rationnel qui congoit et évalue les motifs que dans le choix final qui est
fait de I'un d’eux. A y regarder de prés, l'acte [libre consiste 4 abandonner
un certain déterminisme (esclavage des passions, par exemple,) pour un
autre déterminisme volontairement accepté grice auquel nous nous sou-
mettons librement & la pratique de valeurs jugées supérieures (amour, justice,
etc.). La liberté n’est donc pas une fin en soi; elle est le moyen, la condition
indispensable de la formation de notre personnalité. Elle ne saurait s’exercer
a vide, car elle serait anarchique, si elle ne s’appuyait sur du stable et du
déterminé.

3. A propos des contingents d’Aristote, il faut remarquer ceci: Pour Aris-
tote, une proposition ne peut étre vraie ou fausse que si elle se rapporte
a un fait qui est réalisé présentement ou qui a été réalisé dans le passé. On
ne peut donc énoncer une proposition, qui serait catégoriquement vraie
ou fausse, sur un fait qui peut se produire ou ne pas se produire. Par exemple,
«demain il y aura ou il n’y aura pas de bataille navale ». Chacun des termes
de la disjonction désignant le méme possible (non encore réalisé et dont
on ne sait s’il se réalisera) renferme 4 la fois du vrai et du faux (a I'état
possible, virtuel). Par conséquent, il est tout aussi vrai et faux de dire
« demain il y aura bataille navale » que de dire «demain il n’y aura pas
bataille navale» Ce qui est vrai, c’est Palternative prise en bloc, 4 moins
qu’elle ne soit absurde (demain la tante du logarithme aura ou n’aura pas
la fiévre). Lorsque 1’alternative offre un sens, elle est vraie, mais on ne sait
laquelle des deux éventualités qui la composent se réalisera siirement.

4. Au sujet de Platon et d’Aristote, je n’opposerais pas leurs positions
métaphysiques aussi catégoriquement que M. Mottier semble le faire. Si
chez Aristote Dieu se donne les intelligibles pour les contempler et trouver
sa béatitude dans cette contemplation, de méme chez Platon l'idée du Bien
engendre les autres idées et cette Idée du Bien semble posséder tous les
caractéres de la personnalité (7).

M. Edmond Rochedien. — L’intéressant exposé de M. Mottier touche a de
nombreux problémes, dont plusicurs ont déja été examinés au cours de
cet entretien. Parmi ceux qui n’ont pas encore été relevés, je note d’abord
— mais simplement pour mention — ce qui nous a été dit de Descartes
proclamant d’une part la liberté de 'homme, mais entrainé d’autre part

(® L. Rosin, Platon, p. 251.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 31

Y

par son réalisme dualiste i postuler un véritable déterminisme matéria-
liste quand il décrit Pactivité humaine.

Toutefois, c’est & propos du probléme de la liberté humaine et divine
dans ses rapports avec le probléme religieux que je désirerais soumettre
quelques réflexions a notre conférencier, d’autant plus qu’il a lui-méme
abordé ces questions.

1. La liberté au sens religieux.

Ne convient-il pas de distinguer les divers sens que prend lidée de
liberté selon les genres d’activité auxquels elle se rapporte ? Si la liberté
en science s’oppose au déterminisme, dans le domaine religieux, trés proche
de celui de la vie morale, la liberté est inséparable de I'idée de responsa-
bilité ; ’homme est tenu pour responsable, non seulement a ’égard de ses
semblables, mais en face de Dieu, et le croyant convaincu sait qu’il aura
a rendre compte de la fagon dont il aura accompli ou non la volonté divine.
En dehors du christianisme, et méme dans des métaphysiques qui ne se
présentent pas comme religieuses, la notion de responsabilité reste sous-
jacente a laffirmation du Souverain Bien, qu’il faut rechercher non pas
uniquement parce qu’il constitue un avantage, mais aussi parce qu’il 8’im-
pose a tout étre raisonnable qui, en tant que tel, a le devoir de le poursuivre.

Or, si nous reprenons les théses de M. Mottier et les appliquons au pro-
bléme de la liberté et du déterminisme tel qu’il se pose a4 la pensée chré-
tienne, nous constatons qu’elles se vérifient sur trois points, mais sont
controuvées sur un quatriéme. En effet, il est incontestable que la foi chré-
tienne, si nous la prenons dans sa forme ordinaire et non sous ’aspect qu’en
donnent certains théologiens ou philosophes nettement nominalistes, se
meut dans un courant réaliste; d’autre part Popposition qu’elle établit
entre le bien et le mal, entre Dieu et Satan, entre la grice et le péché sont
autant de preuves du dualisme qu’elle professe; enfin la doctrine de la
grice, méme s’il ne s’agit que de grice préparante ou coopérante, s’inspire
d’un déterminisme certain qui culmine dans la doctrine de la prédestination.
Sur ces trois premiers points, les liens logiques signalés par M. Mottier me
paraissent parfaitement justes. Pourtant une contradiction vient finalement
fissurer ce bel édifice : car la foi chrétienne, méme si elle affirme avec intran-
sigeance l'intervention d’une grice divine toute-puissante, affirme avec non
moins de force la responsabilité de Phomme qui peut se révolter et faire
obstacle a Paction de la grice, se conduisant par conséquent en étre
libre.

L’apétre Paul s’est efforcé de résoudre intellectuellement le probléme,
et la solution qu’il propose doit étre signalée dans ce débat, précisément
parce que, tout en rappelant a ’homme pécheur sa responsabilité et donc
sa liberté, il insiste surtout sur les forces qui I’enchainent, qui le détermi-
nent. Comment se libérer du péché, de ce péché qui pése sur tout étre
humain ? En changeant de maitre, en abandonnant Pesclavage du péché
pour devenir Pesclave du Christ (c’est a dessein que P’apétre emploie des



32 HENRI REVERDIN

termes aussi forts que « esclave » et « esclavage »). Mais la rupture par laquelle
I’homme change de maitre — ce qu’ailleurs la foi chrétienne appellera con-
version — demeure un acte dont I’homme est responsable. La liberté chré-
tienne, qu’est-elle alors ? principalement cette libération du péché, et qui
sera d’autant plus compléte que I'homme se fera davantage et volontai-
rement Pesclave du Christ.

Ainsi donc la pensée chrétienne, a la fois réaliste, dualiste et détermi-
niste, affirme en méme temps la responsabilité humaine et donc la liberté.
2. La liberté de Dieu.

Peut-on parler de liberté de Dieu par comparaison avec celle de ’homme
en se contentant de postuler la perfection — ou I’absolu — 1a oul chez I’homme
régne le relatif ? Le passage a absolu n’indique-t-il pas déja que les qualités
envisagées changent du tout au tout ?

Si nous nous rappelons que la liberté religicuse implique toujours I'idée
de responsabilité, qu’elle n’est jamais liberté d’indifférence mais suppose un
acte de soumission volontaire, on hésitera a utiliser ce concept pour carac-
tériser Dieu qui ne saurait étre congu comme responsable envers qui que
ce soit. Sur ce point les théologiens scolastiques et néo-scolastiques, par
leurs distinctions entre les diverses formes d’analogie et la suréminence de
Pexistence pure, apportent des indications utiles et marquent, en parti-
culier, tout ce qui sépare la bonté, I'intelligence, la liberté divines de leur
contre-partie chez I’homme.

3. La liberté dans Pidéalisme.

Sommes-nous certains que l'idéalisme implique Paffirmation de la liberté
religieuse ? L’idéaliste se crée son propre monde ; le Dieu qu’il postule est, a
ses propres yeux, une construction de son esprit. Dés lors se sentira-t-il
responsable devant ce Dieu, soumis 4 la volonté de cet Absolu qu’il consi-
dére comme une création de son esprit ? L’idéalisme, dans la mesure ou il
s’accentue et passe a la limite, ne se rapproche-t-il pas du panthéisme, pour
lequel la liberté, sous toutes ses formes, n’est qu’une illusion ?

M. Maurice Gex. — M. Mottier nous a excellemment montré que le
déterminisme implique la dualité ou D’altérité : demandons-nous si toute
dualité peut étre supprimée.

Il existe plusieurs espéces de dualités qui définissent des réalismes de
nature trés différente.

1. Tout d’abord, il y a le dualisme de substances qui oppose matiére et
esprit, et nous comprenons fort bien que la plupart des philosophes tentent
de surmonter un réalisme si abrupt par I'idéalisme.

2. Dans un monisme de la substance, le monadisme, on rencontre la
multiplicité des sujets d’inhérence. Le contenu d’une conscience ne coincide
pas avec celul d’une autre conscience. Un tel dualisme ne peut guére étre
supprimé, & moins de choir dans le solipsisme, ou dans un idéalisme absolu
qui abolit les sujets comme réellement distincts.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 133

3. Enfin, nous rencontrons, a lintérieur de chaque sujet considéré
isolément, le dualisme psychologique et fonctionnel du conscient et de
Pinconscient. Un acte est-il libre quand il est déterminé par I'inconscient ?
Faut-il distinguer au sein de celui-ci un inconscient supérieur et créateur,
constituant comme la meilleure partie de la personnalité, et un inconscient
automatique ? Ce serait créer un dualisme de plus.

En conclusion, nous dirons que toute dualité ne peut étre supprimée,
et quil convient de distinguer qualitativement les différentes sortes de
dualités, lorsqu’on discute le probléme de la liberté. Comme toute dualité
entraine un certain réalisme, celui-ci non plus ne peut étre entiérement
éliminé : il en restera toujours pour justifier une part de déterminisme dans
le monde.

M. Marcel Reymond. — Je tiens aussi a remercier M. Georges Mottier
pour son travail riche et nuancé. Le monisme idéaliste, dont ’exemple le
plus typique est fourni par Spinoza, appuie cependant aussi bien la nécessité
interne que la liberté. La conception idéaliste de la liberté n’écarte que la
nécessité externe ; elle ne garantit pas ma liberté vis-a-vis de moi-méme.

Si tout déterminisme est lié 4 un réalisme, tout idéalisme a un lien avec
la nécessité autant qu’avec la liberté. D’autre part, il est des réalismes
éminemment favorables a la liberté: la philosophie de la contingence,
d’Emile Boutroux, celle de la durée créatrice, d’Henri Bergson.

M. Paul Rossier. — M. Mottier estime impossible de donner une défi-
nition de la liberté. Dans une étude philosophique, cela est justifié, sinon
I’étude du probléme de la liberté appartiendrait a la logique et serait justi-
ciable des méthodes scientifiques. Cependant, pour préciser I’objet de la
discussion, ne serait-il pas avantageux de présenter quelques exemples ?

Le déterminisme laplacien est actuellement abandonné par la science.
Que cet abandon soit définitif ou pas, il est provisoirement inutile de le faire
intervenir dans une discussion philosophique ; seul, le déterminisme partiel
est justifié et indispensable, par ailleurs.

L’exposé de M. Mottier laisse transparaitre une préférence pour l'idéa-
lisme, au détriment du réalisme. N’est-ce pas dans un effort éclectique de
coordination des doctrines que peut s’enrichir la pensée, car, si une doctrine
philosophique se révélait incontestablement supérieure a ses compagnes, le
probléme philosophique serait résolu en cette matiére.

Mme Virieux-Reymond. — Dans son exposé si riche et si généreux,
a quel type de déterminisme M. Mottier songe-t-il ? En effet, Arnold Reymond
a distingué quatre types de déterminisme dans un article publié par la Revue
de théologie et de philosophie, 1935, n° 94) :

1° un déterminisme explicite, et qui est celui de la mécanique classique ;

2° un déterminisme implicite, qui est & la base des lois statistiques de la
physique contemporaine ;

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. ~— N. 8., t. XXXV (N° 142, 1947). 3



34 HENRI REVERDIN

3° un déterminisme de corrélation, qui s’apparente a la probabilité et
au déterminisme implicite ; ‘

4° le déterminisme de comportement qui, comme le déterminisme de
corrélation, est surtout employé dans les sciences sociales et biologiques.

Seul le premier type de déterminisme exclut la liberté, les types deux,
trois et quatre admettent une zone d’indétermination de plus en plus grande
(d’ou possibilité croissante pour la liberté).

Résumé des réponses de M. Mottier,

Dans ma communication le mot idéalisme désigne la conception méta-
physique ou DPétre des choses procéde de I’acte spirituel un et divers par
lequel le sujet s’affirme comme tel. Quand, ainsi entendu, Iidéalisme va
jusqu’au bout de lui-méme, il fond en une conscience globale, en un sujet
universel, tous les centres particuliers de connaissance et d’action. Seul ce
sujet universel mérite d’étre tenu pour absolument libre; car, englobant
tout le réel, il ne saurait jamais dépendre que de lui-méme.

Chez les idéalistes qui, soucieux de maintenir la notion d’individualité,
reconnaissent au contraire l'existence d’une multitude d’Ames personnelles,
la liberté ne peut plus étre assimilée a un principe illimité, Devant chacune
de ces d4mes personnelles, en effet, les autres se posent en qualité de présences
objectives ; elles lui fixent donc des limites et la soumettent a toutes sortes
d’influences qui rendent souvent raison de ses démarches. Cela revient a
dire que cet idéalisme, demeurant pénétré de réalisme, n’exclut qu’en partie
le déterminisme,

Toutefois, si 'on admet qu’en dépit de leurs limites les sujets indivi-
duels participent tous 4 une méme spiritualité globale, la dialectique nais-
sant de leurs accords et de leurs entre-chocs successifs redevient, par rapport
a cette spiritualité globale, une dialectique interne. De la sorte, pour parler
de déterminisme, il faut que les idéalistes s’abstiennent de souligner cette
participation des individus 4 la totalité, au sujet-univers, et ne considérent
plus que les espéces de pesées que tous les étres exercent sur chacun d’eux
comme du dehors. Car aussitét qu’on met l’accent sur la consubstantialité
de notre pensée avec la Pensée (celle qui produit toute chose), on voit la
liberté de cette derniére se projeter dans ’existence humaine.

*
* *

Le compte rendu qu’on vient de lire atteste suffisamment, pensons-nous,
Pintérét de la communication de M. Mottier et de 'entretien trés vivant
auquel elle a donné lieu.

Henri REVERDIN,

président central.



	Société romande de philosophie : quarante et unième séance annuelle de la Société romande de philosophie

