
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 144

Artikel: Études critiques : Saint Paul, épître aux Galates, épîtres aux
Thessaloniciens [François Amiot]

Autor: Burnier, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


François Amiot. Saint Paul, Epître aux Galates, Epîtres aux Thessaloniciens.
Traduction et commentaire. « Verbum salutis », XIV, Paris, Beauchêne
1946. 1 vol. de 374 p. in-16.

Tous les théologiens connaissent la collection « Etudes bibliques »

(Gabalda, Paris) dont ils apprécient l'information si étendue et la sagesse

prudente. La collection « Verbum salutis » est de proportions plus modestes.
Sans rester en arrière au point de vue scientifique, elle vise plutôt à nourrir
les fidèles de la Parole de Dieu qu'à prendre position dans les débats des

savants. Son programme est sans doute bien défini par ces mots de Pavant-

propos de ce quatorzième tome : « Aider les chrétiens à mieux pénétrer les

grands mystères de la rédemption, de la vie surnaturelle... » C'est donc une

entreprise analogue, à plusieurs égards, à celle du commentaire protestant :

Das Neue Testament Deutsch M. Elle exige toutefois la connaissance du grec.
Pour chaque livre du N. T., « Verbum salutis » nous donne d'abord une

copieuse introduction où sont traitées les questions d'authenticité, de

destination et de date, puis exposé de façon précise, encore que jamais sèche,
le contenu doctrinal. Viennent ensuite la traduction et le commentaire

proprement dit. C'est du moins ainsi que se présente l'ouvrage de M. Amiot.

Le titre du volume annonce déjà la thèse de l'auteur, pour qui l'épître
aux Galates est la plus ancienne des épîtres pauliniennes. Elle aurait été

écrite en 49, peu avant le Concile de Jérusalem (Actes xv). Après Ramsay,
Zahn et d'autres, M. Amiot se fait aussi le fervent défenseur de l'opinion
selon laquelle l'apôtre s'est adressé, non point aux Galates proprement dits,
mais aux chrétiens des villes d'Antioche de Pisidie, d'Icône, de Lystre, etc.,
rattachées depuis quelque temps à la province romaine de Galatie.

Cette opinion est étayée par des considérations géographiques, trop
longues à résumer, et qui restent hypothétiques, puis par des arguments
historiques et doctrinaux, dont voici l'essentiel.

Confrontant les récits des voyages de Paul d'Antioche de Syrie à

Jérusalem que nous avons, d'une part, dans le livre des Actes et, d'autre part,
dans Galates I et II, notre auteur, sans même poser le problème de leur
valeur historique, affirme que les deux voyages mentionnés Gai. 1, 18 et

(') Charles Masson, Une étape le l'histoire contemporaine ie l'exégèse iu N. T.,
dans cette revue, N° 107, 1938.



ÉPITRE AUX GALATES ET AUX THESSALONICIENS 119

11, 1 ne peuvent être autres que les deux premiers narrés par Luc, Actes ix,
26 et xi, 30. Puisque Paul, qui fait un rapport complet de ses relations avec
les autres apôtres, ne parle pas d'un troisième voyage à Jérusalem, c'est que
la fameuse conférence qui correspond au troisième voyage d'Actes xv, n'avait
pas encore eu lieu au moment où fut écrite l'épître aux Galates. Disons tout
de suite que cette argumentation, dont nous ne donnons que le schéma, ne
convaincra que des gens pour qui la valeur historique des Actes est hors
de doute.

A la vérité, la position de M. Amiot s'appuie parallèlement sur des

considérations d'ordre doctrinal. Il estime, non sans raison, qu'après le Concile
de Jérusalem le changement d'attitude de Pierre à Antioche s'expliquerait
difficilement. Il pense aussi que si le décret d'Actes xv avait été connu, Paul
n'aurait pas manqué d'en faire état lors de son altercation avec cet apôtre
et, en tout cas, dans sa condamnation des Judaïsants dans l'épître aux
Galates. On ne peut contester la justesse de ces remarques. Seulement est-il
bien sûr que le décret en question date de 49-50, comme le pense notre
auteur Des critiques autorisés, tel que Beyer dans le N. T. Deutsch, estiment

que ni le récit ni la chronologie des Actes ne méritent le crédit que leur
accorde M. Amiot. Selon eux, il faut donner la priorité aux renseignements
qui nous sont fournis par Paul lui-même. Or, si l'on renonce à aligner
ceux-ci sur la chronologie des Actes, on voit s'allonger très sensiblement
la période qui sépare la lettre aux Galates de la conversion de l'apôtre (").

La date de composition de l'épître se rapprochera ainsi de celle des

Romains, qui, dans le système de M. Amiot, est de huit à dix ans
postérieure, ce qui est bien difficile à admettre, vu la parenté très étroite
de ces documents. Nous rendrons ainsi aux épîtres aux Thessaloniciens
leurs titres d'ancienneté et pourrons sans inconvénient revenir à l'opinion
traditionnelle selon laquelle l'apôtre écrivait aux Galates proprement dits
(à ceux dont il est question dans Actes xvi, 6-8 et xvm, 23), après la visite
que mentionne ce dernier texte et avant la composition de l'épître aux
Romains, soit vers 56, au dire de Jülicher.

La meilleure partie de cet ouvrage n'est donc pas, à notre avis, les pages

qu'il consacre à ces questions d'ordre historique. Elle est ailleurs, là où
le théologien mystique et le pasteur reprennent leurs droits, un moment
abandonnés à l'historien. M. Amiot excelle alors tant à exposer la doctrine

qu'à révéler le cœur de l'apôtre. Les pages ne manquent pas que nous aimerions

transcrire ici pour en faire bénéficier le lecteur. Bornons-nous à

quelques lignes qui veulent fixer le centre de gravité de la pensée de l'épître
aux Galates : « L'essentiel, pour l'apôtre, est moins la preuve de la justification
par la foi à l'exclusion des œuvres de la Loi que la doctrine de la présence

(*) Ainsi, dans Gai. u, 1, on entendra : quatorze ans après mon premier voyage
et non : après ma conversion (p. 38-39).



I20 JEAN BURNIER

du Christ dans les âmes rachetées par son sang, dans la communication
de sa vie à ceux qui croient en lui et de leur participation à sa filiation divine »

(p. 48).
L'introduction aux Galates nous donne une analyse extrêmement pertinente

de la religion de l'Ancienne Alliance telle qu'elle apparaît dans l'éclairage

de l'épître (p. 55). Elle montre bien aussi, tout comme le commentaire
du chapitre n, comment la doctrine de la caducité de la Loi se rattache
à la mystique de l'apôtre et en découle. Il faut noter la remarque suivante
qui rend très fidèlement la pensée de Paul et qui peut être utilement rappelée
à nos Eglises : « Il n'y a pas à faire de distinction entre la Loi morale qui
serait demeurée en vigueur et les préceptes cérémoniels et de pureté légale
qui seraient seuls abolis. Sans doute la Loi morale du Décalogue est reprise
et perfectionnée dans l'Evangile, mais c'est en tant que Loi du Christ,
comme partie intégrante de l'économie nouvelle et non comme appartenant
à l'ordre ancien » (p. 68). On peut cependant reprocher au commentaire dene

pas relever suffisamment le caractère paradoxal de l'attitude de l'apôtre
en face de la Loi, comment, après avoir proclamé — et avec quelle énergie
farouche — la fin de la Loi, il rend à celle-ci, dans Gai. v, 14 et 23 W,
comme déjà en un autre sens, dans Gai. iv, 21, une valeur positive en Christ.
Dans un écrit polémique, c'est là non seulement le signe d'un équilibre
remarquable, mais aussi l'indice d'une grande sagesse pastorale : ne faut-il
pas savoir reconnaître dans les idées que l'on doit combattre la part de

vérité qui s'y trouve, si petite qu'elle soit Quant au développement consacré
à la doctrine de la justification par la foi, il ne nous satisfait guère : pour
bien entendre Paul sur ce point, ne faudrait-il pas disposer de plus de liberté

que n'en accordent les décrets du Concile de Trente
Si nous passons à la traduction, nous relèverons ici et là des améliorations

de détail par rapport aux traductions courantes, mais plusieurs ne font
que reproduire la Bible du Centenaire. Ainsi I, 16 : litt. « sans consulter
ni la chair ni le sang » devient « sans consulter personne » ; ni, 13 : litt. « bois »

devient «gibet ». Nous noterons de même telle précision opportune : 11, 19,

pour rendre la nuance du parfait ouvecTaûpujucu, « à jamais crucifié » ;

11, 20, irapaôovToç écairòv ûrcep èuoû, rendu d'ordinaire par « livré lui-même

pour moi » devient : « livré pour moi » simplement, ce qui met l'accent sur le

verbe, au lieu d'insister sur son caractère réfléchi. En revanche, il faut regretter

quelques formules plus coulantes qu'exactes : 11, 15, « de ces pécheurs de

païens» pour èi è9vûiv àuapTU)A.oi ; iv, n, «en pure perte» pour dicf), est trop
fort, « pour rien » vaudrait mieux.

Quant au commentaire, il nous semble bien équilibré dans sa présentation,

puisqu'il réussit à la fois à suivre le mouvement du texte et à le rendre,

(') Contrairement à M. Amiot, il nous paraît préférable de traduire : « La Loi
n'est pas contre ces choses » plutôt que « Contre ces choses, il n'y a pas de loi ».

L'absence de l'article devant vouoç n'exclut pas le sens défini, du moins pas plus
ici qu'au v. 18.



ÉPITRE AUX GALATES ET AUX THESSALONICIENS 121

tout en faisant halte à chaque notion importante pour l'expliquer. Pour le

fond, sachons-lui gré de ce que, non seulement il nous donne accès à la pensée

difficile de l'apôtre d'une façon souvent très heureuse, mais nous fasse encore
découvrir les richesses de l'âme pastorale de saint Paul : la vie du Christ en

lui. C'est bien ce qu'on est en droit d'attendre d'un ouvrage qui veut
transmettre à ses lecteurs la Parole du salut, Verbum salutis, car, comme l'écrit
M. Amiot en citant le P. Allo W : « Le christianisme n'est pas un système
(d'idées ou de pratiques), c'est une Personne... »

La seconde partie de l'ouvrage, consacrée aux épîtres aux Thessaloniciens,

n'est point inférieure à la première. M. Amiot trouve là aussi matière
à d'amples exposés doctrinaux, qui constituent le plus original de son
commentaire. Mais le thème de l'eschatologie est certainement plus difficile
à maîtriser que celui de la caducité de la Loi.

L'introduction doctrinale s'applique d'abord à établir les rapports exacts

qu'il y a entre deux positions contradictoires que semble prendre successivement

l'apôtre Paul : tantôt, en effet, il paraît attendre la parousie comme
une chose qui ne saurait tarder et qui arrivera encore de son vivant (I Thess.

iv, 15, 17) ; tantôt, au contraire, il fait état d'événements considérables qui
doivent la précéder (II Thess. u). Se basant sur l'aveu que Paul fait de son

ignorance des « temps et moments » (I Thess. v), M. Amiot estime qu'il y a

lieu de n'attribuer qu'une portée restreinte aux passages où l'apôtre se met
au nombre des vivants qui seront les témoins du retour du Christ. Il ramène

ces textes soit à des expressions rhétoriques, Paul se transportant en pensée

au moment de l'événement ; soit à des expressions malhabiles de l'espérance
ardente de l'apôtre. S'il arrive aux écrivains sacrés « de s'exprimer comme
si la parousie allait avoir lieu sans tarder », écrit M. Amiot, « on en voit bien
la raison : il ne s'agit pas, en effet, d'événements réservés à un âge futur,
mais de réalités présentées et en marche, qui courent avec la vitesse que
Dieu sait, lui tout seul, à leur plein épanouissement fa). Quand les apôtres
disent que le Seigneur est proche et le supplient de venir parmi les siens,
ils montrent combien s'offrait à leurs désirs, en même temps que déjà elle

s'imposait à leur cœur, la victoire du Christ ressuscité, sa présence active, si

vivement ressentie par Paul, manifestée par les charismes miraculeux de

l'Esprit, par la transformation morale du monde et l'appel de tous les peuples
à l'Evangile. Cette présence mystérieuse est très légitimement
envisagée d'une manière plus dynamique que chronologique, et la durée qui
doit s'écouler avant le dernier jour ne compte pour ainsi dire plus. L'aurore
matinale et la pleine lumière dont elle est l'annonce sont confondues dans

une perspective unique, et cela ne doit pas surprendre, puisqu'il s'agit d'une
même réalité surnaturelle dès maintenant effective et qui aura au dernier

(') Allo, Paul apôtre ie Jésus-Christ, 1942, p. 6. — (2) Citation du P. Allô,
Vivre et penser, 1940, p. 177.



122 JEAN BURNIER

jour son apogée. La comparaison avec l'Ancien Testament montre en outre

que c'est là un procédé habituel du langage prophétique » (p. 265 s.).
M. Amiot prend donc soin de mettre l'apôtre à l'abri de l'accusation, que

le modernisme a portée contre lui, de s'être trompé. Du reste, un décret de

la Commission biblique l'y oblige (cf. p. 269 et 271).
Notre commentateur avait aussi à éclairer le difficile chapitre 11 de la

deuxième épître. Voici ses conclusions : tant 1'« adversaire » que 1'«

obstacle » sont des réalités collectives ; cela ressort de l'examen des textes
apocalyptiques tant canoniques qu'apocryphes. Avec une sagesse qu'on ne
saurait lui reprocher quand on sait toutes les divagations des exégètes sur
ce point, notre auteur se refuse à être plus précis que Paul sur ces personnages

tout enveloppés de mystère. Il croit cependant pouvoir reconnaître
dans 1'« obstacle » les instruments de la propagande évangélique, à savoir les

chrétiens qui rendent témoignage. Il se fonde pour le penser sur Mat. xxiv,
14 et Apoc. xi. Il se rallie, en somme, aux idées de M. Cullmann W, sans
toutefois aller jusqu'à identifier comme lui l'a obstacle » avec saint Paul
lui-même.

Si nous recueillons avec reconnaissance le résultat de ces recherches,

nous ne pouvons plus suivre notre auteur quand il en vient à l'exégèse de

I Thess. iv, 13. «On peut se demander, écrit-il, sur quel point précis
portaient les inquiétudes des Thessaloniciens. Il n'est pas croyable qu'ils aient
redouté pour leurs frères morts depuis le passage de saint Paul l'exclusion
de toute participation à l'avènement glorieux du Christ La manière
dont il les rassure suggère plutôt qu'ils appréhendaient l'absence de leurs
défunts lors de l'inauguration du triomphe du Christ ; ils s'attristaient par
avance à la pensée de ne pas les trouver auprès d'eux dans le cortège victorieux

qui rassemblera, à la suite de Jésus, les élus demeurés vivants » (p. 328).
Nous estimons que c'est par trop amenuiser la question qui inquiète les

Thessaloniciens. I Thess. iv, 13 est parfaitement clair, ce nous semble : il
ne s'agissaît de rien de moins que de savoir s'il y avait encore une espérance

pour ceux qui étaient morts sans avoir vu la parousie. Que cela soit incroyable
à M. Amiot, comme à tel exégète catholique qu'il cite, cela montre simplement

à quel point l'eschatologie de l'Eglise a évolué depuis le temps de

l'apôtre et quelle difficulté nous éprouvons à rejoindre la pensée du
christianisme primitif. L'eschatologie individuelle centrée sur l'au-delà de la

mort, aujourd'hui prépondérante, s'ébauchait seulement à l'époque du Nouveau

Testament, tandis que l'eschatologie du retour était au premier rang
des préoccupations et constituait l'un des aspects capitaux de la prédication

apostolique.
L'erreur que nous venons de relever pourrait bien trahir une

faiblesse plus générale de l'interprétation que M. Amiot nous donne de l'escha-

(') M. Cullmann a exposé cette opinion dans un article de la Revue l'Histoire et
ie Philosophie religieuse, 1936, p. 210, sous le titre : « Le caractère eschatologique
du devoir missionnaire et de la conscience apostolique de saint Paul ».



ÉPITRE AUX GALATES ET AUX THESSALONICIENS 123

tologie néotestamentaire. Le soin qu'il met à désolidariser les apôtres de la

croyance à l'imminence de la parousie en est un autre indice. Au fond,
M. Amiot a beau nous dire que le christianisme est une Personne bien plus
qu'une doctrine, il ne peut se départir de cette pensée que, si les apôtres
avaient professé quelque idée erronée, le christianisme serait gravement
compromis. Il faut donc que ceux-ci aient été dès l'origine en possession
d'une doctrine demeurée identique, qui n'a pu que s'expliciter, mais point
s'accroître d'éléments nouveaux (p. 122, n. 4). C'est cet a priori qui l'oblige
à penser que les Thessaloniciens avaient dû apprendre de saint Paul que la
mort ne pouvait constituer un obstacle à leur salut, cet aspect de la dogmatique

étant trop important pour que l'apôtre ait pu l'omettre même dans

une catéchèse élémentaire. C'est encore ce qui l'empêche de saisir la vraie
structure de la doctrine eschatologique paulinienne.

Pour notre part, nous sommes enclin à penser que, tout en confessant

son ignorance du jour et de l'heure, Paul a cru à l'imminence du retour du
Christ. La Ire aux Thessaloniciens est l'un des témoignages les plus nets de

cette espérance ardente. En tout cas, Paul eût été incapable de croire que
vingt siècles pourraient passer sans que la parousie se produisît. C'est

sur ce fond, croyons-nous, que sont venus peu à peu prendre place, au fur et
à mesure des expériences de l'Eglise, des méditations, des révélations, les

éléments qui devaient répondre aux questions soulevées par l'attente qui
se prolongeait. Par exemple la doctrine exposée dans I Thess. iv, 13-18,

qui pourrait bien remonter à une révélation, la parole du Seigneur à laquelle
fait allusion le v. 15 ne nous étant pas connue ; le « mystère » de I Cor. xv, 51 ;

la théorie des retards, que II Thess. n rappelle de façon sommaire à ceux
qui l'avaient oubliée ; la mystique paulinienne elle-même, notamment dans

ses développements sur la mort et la résurrection avec le Christ, qui
aboutiront à l'affirmation de Phil. 1, 23 (') ; etc. Tout cela ne devait pas supprimer
l'attente fervente de l'apôtre, mais tout au plus la modérer ; ces compléments

de sa doctrine première devaient surtout, d'une part, donner un sens
à l'attente qui se prolongeait et, d'autre part, consoler ceux qui en étaient
troublés, en leur révélant, sous les apparences contraires, l'active présence
du Ressuscité, la irapouoio: qui, pour être encore cachée, était pourtant
bien réelle et toujours prête à apparaître dès que Dieu le voudrait.

Il est vrai que ce n'est là qu'une hypothèse demandant vérification. Elle

a cependant le mérite de tenir compte de ce fait que la doctrine apostolique
est une pensée en marche ; comme l'apôtre lui-même, elle suit moins la

logique d'un système théologique que le Seigneur vivant, en rendant témoignage

selon les clartés qu'il donne hic et nunc.

Jean BURNIER.

(') Nous ne croyons cependant pas que la mystique de Paul soit née de ses
seules préoccupations eschatologiques, comme le prétend Albert Schweitzer,
Die Mystik ies Apostels Paulus, 1930.


	Études critiques : Saint Paul, épître aux Galates, épîtres aux Thessaloniciens [François Amiot]

