Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 144

Artikel: Etudes critiques : Saint Paul, épitre aux Galates, épitres aux
Thessaloniciens [Frangois Amiot]

Autor: Burnier, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380485

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Francois AmioT. Saint Paul, Epitre aux Galates, Epitres aux Thessaloniciens.
Traduction et commentaire. « Verbum salutis », XIV, Paris, Beauchéne

1946. 1 vol. de 374 p. in-16.

Tous les théologiens connaissent la collection «Etudes bibliques »
(Gabalda, Paris) dont ils apprécient Pinformation si étendue et la sagesse
prudente. La collection « Verbum salutis » est de proportions plus modestes.
Sans rester en arriére au point de vue scientifique, elle vise plutét a nourrir
les fideles de la Parole de Dieu qu’a prendre position dans les débats des
savants. Son programme est sans doute bien défini par ces mots de l’avant-
propos de ce quatorziéme tome : « Aider les chrétiens a mieux pénétrer les
grands mystéres de la rédemption, de la vie surnaturelle... » C’est donc une
entreprise analogue, a plusieurs égards, a celle du commentaire protestant :
Das Neue Testament Deutsch (. Elle exige toutefois la connaissance du grec.

Pour chaque livre du N. T., « Verbum salutis » nous donne d’abord une
copieuse introduction ou sont traitées les questions d’authenticité, de des-
tination et de date, puis exposé de fagon précise, encore que jamais séche,
le contenu doctrinal. Viennent ensuite la traduction et le commentaire pro-
prement dit. C’est du moins ainsi que se présente 'ouvrage de M. Amiot.

Le titre du volume annonce déja la thése de 'auteur, pour qui I’épitre
aux Galates est la plus ancienne des épitres pauliniennes. Elle aurait été
écrite en 49, peu avant le Concile de Jérusalem (Actes xv). Aprés Ramsay,
Zahn et d’autres, M. Amiot se fait aussi le fervent défenseur de l'opinion
selon laquelle ’apétre s’est adressé, non point aux Galates proprement dits,
mais aux chrétiens des villes d’Antioche de Pisidie, d’Icéne, de Lystre, etc.,
rattachées depuis quelque temps 4 la province romaine de Galatie.

" Cette opinion est étayée par des considérations géographiques, trop
longues a résumer, et qui restent hypothétiques, puis par des arguments
historiques et doctrinaux, dont voici I’essentiel.

Confrontant les récits des voyages de Paul d’Antioche de Syrie a Jéru-
salem que nous avons, d’une part, dans le livre des Actes et, d’autre part,
dans Galates I et II, notre auteur, sans méme poser le probléme de leur
valeur historique, affirme que les deux voyages mentionnés Gal. 1, 18 et

(*) Charles Masson, Une étape de I’bistoire contemporaine de 'exégese du N. T .,
dans cette revue, N° 107, 1938.



EPITRE AUX GALATES ET AUX THESSALONICIENS 119

11, I ne peuvent étre autres que les deux premiers narrés par Luc, Actes 1x,
26 et x1, 30. Puisque Paul, qui fait un rapport complet de ses relations avec
les autres apdtres, ne parle pas d’un troisiéme voyage a Jérusalem, c’est que
la fameuse conférence qui correspond au troisiéme voyage d’Actes xv, n’avait
pas encore eu lieu au moment ol fut écrite ’épitre aux Galates. Disons tout
de suite que cette argumentation, dont nous ne donnons que le schéma, ne
convaincra que des gens pour qui la valeur historique des Actes est hors
de doute.

A la vérité, la position de M. Amiot s’appuie parallélement sur des consi-
dérations d’ordre doctrinal. Il estime, non sans raison, qu’aprés le Concile
de Jérusalem le changement d’attitude de Pierre a Antioche s’expliquerait
difficilement. Il pense aussi que si le décret d’Actes xv avait été connu, Paul
n’aurait pas manqué d’en faire état lors de son altercation avec cet apdtre
et, en tout cas, dans sa condamnation des Judaisants dans lépitre aux
Galates. On ne peut contester la justesse de ces remarques. Seulement est-il
bien stir que le décret en question date de 49-50, comme le pense notre
auteur ? Des critiques autorisés, tel que Beyer dans le N. 7. Deutsch, estiment
que ni le récit ni la chronologie des Actes ne méritent le crédit que leur
accorde M. Amiot. Selon eux, il faut donner la priorité aux renseignements
qui nous sont fournis par Paul lui-méme. Or, si on renonce a aligner
ceux-ci sur la chronologie des Actes, on voit s’allonger trés sensiblement
la période qui sépare la lettre aux Galates de la conversion de I'apétre (1.
La date de composition de DIépitre se rapprochera ainsi de celle des
Romains, qui, dans le systéme de M. Amiot, est de huit a4 dix ans posté-
rieure, ce qui est bien difficile 4 admettre, vu la parenté trés étroite
de ces documents. Nous rendrons ainsi aux épitres aux Thessaloniciens
leurs titres d’ancienneté et pourrons sans inconvénient revenir a l’opinion
traditionnelle selon laquelle 'apdtre écrivait aux Galates proprement dits
(2 ceux dont il est question dans Actes xvi, 6-8 et xvii1, 23), aprés la visite
que mentionne ce dernier texte et avant la composition de I’épitre aux
Romains, soit vers 56, au dire de Jiilicher.

La meilleure partie de cet ouvrage n’est donc pas, a notre avis, les pages
qu’il consacre a ces questions d’ordre historique. Elle est ailleurs, la ou
le théologien mystique et le pasteur reprennent leurs droits, un moment
abandonnés a I’historien. M. Amiot excelle alors tant a exposer la doctrine
qu’a révéler le cceur de I’apétre. Les pages ne manquent pas que nous aime-
rions transcrire ici pour en faire bénéficier le lecteur. Bornons-nous a
quelques lignes qui veulent fixer le centre de gravité de la pensée de ’épitre
aux Galates : « L’essentiel, pour ’ap6tre, est moins la preuve de la justification
par la foi a exclusion des ceuvres de la Loi que la doctrine de la présence

(*) Ainsi, dans Gal. 11, 1, on entendra : quatorze ans aprés mon premler voyage
et non : aprés ma conversion (p. 38-39).



120 FEAN BURNIER

du Christ dans les 4mes rachetées par son sang, dans la communication
de sa vie a ceux qui croient en lui et de leur participation a sa filiation divine »
(p- 48)-

L’introduction aux Galates nous donne une analyse extrémement perti-
nente de la religion de ’Ancienne Alliance telle qu’elle apparait dans 1’éclai-
rage de I’épitre (p. 55). Elle montre bien aussi, tout comme le commentaire
du chapitre 11, comment la doctrine de la caducité de la Loi se rattache
a la mystique de ’apétre et en découle. Il faut noter la remarque suivante
qui rend trés fidélement la pensée de Paul et qui peut étre utilement rappelée
a nos Eglises: «Il n’y a pas a faire de distinction entre la Loi morale qui
serait demeurée en vigueur et les préceptes cérémoniels et de pureté légale
qui seraient seuls abolis. Sans doute la Loi morale du Décalogue est reprise
et perfectionnée dans PEvangile, mais c’est en tant que Loi du Christ,
comme partie intégrante de I’économie nouvelle et non comme appartenant
a 'ordre ancien» (p. 68). On peut cependant reprocher au commentaire de ne
pas relever suffisamment le caractére paradoxal de ’attitude de l’apétre
en face de la Loi, comment, aprés avoir proclamé — et avec quelle énergie
farouche ! — la fin de la Loi, il rend a celle-ci, dans Gal. v, 14 et 23 (O,
comme déja en un autre sens, dans Gal. 1v, 21, une valeur positive en Christ.
Dans un écrit polémique, c’est la non seulement le signe d’un équilibre
remarquable, mais aussi I'indice d’une grande sagesse pastorale : ne faut-il
pas savoir reconnaitre dans les idées que I'on doit combattre la part de
vérité qui s’y trouve, si petite qu’elle soit ? Quant au développement consacré
a la doctrine de la justification par la foi, il ne nous satisfait guére: pour
bien entendre Paul sur ce point, ne faudrait-il pas disposer de plus de liberté
que n’en accordent les décrets du Concile de Trente ?

Si nous passons a la traduction, nous reléverons ici et la des améliorations
de détail par rapport aux traductions courantes, mais plusieurs ne font
que reproduire la Bible du Centenaire. Ainsi I, 16: li#t. «sans consulter
ni la chair ni le sang » devient « sans consulter personne » ; 111, 13 : /itt, « bois »
devient « gibet ». Nous noterons de méme telle précision opportune : 11, 19,
pour rendre la nuance du parfait ocuvesralpwuar, «d jamais crucifié»;
11, 20, mapaddvroc €autov Umep éuod, rendu d’ordinaire par «livré lui-méme
pour moi » devient : « livré pour moi » simplement, ce qui met Paccent sur le
verbe, au lieu d’insister sur son caractére réfléchi. En revanche, il faut regret-
ter quelques formules plus coulantes qu’exactes : 11, 15, « de ces pécheurs de
paiens » pour ¢ ¢0viv duoaptwof; Iv, I1, cen pure perte» pour eikfj, est trop
fort, « pour rien » vaudrait mieux.

Quant au commentaire, il nous semble bien équilibré dans sa présen-
tation, puisqu’il réussit a la fois a suivre le mouvement du texte et a le rendre,

(*) Contrairement 2 M. Amiot, il nous parait préférable de traduire : « La Loi
n’est pas contre ces choses» plutét que « Contre ces choses, il n’y a pas de loi».
L’absence de Particle devant vouog n’exclut pas le sens défini, du moins pas plus
ici qu'au v. 18.



EPITRE AUX GALATES ET AUX THESSALONICIENS 121

2

tout en faisant halte a4 chaque notion importante pour Pexpliquer. Pour le
fond, sachons-lui gré de ce que, non seulement il nous donne accés a la pensée
difficile de P’apétre d’une fagon souvent trés heureuse, mais nous fasse encore
découvrir les richesses de ’Ame pastorale de saint Paul : la vie du Christ en
lui. C’est bien ce qu’on est en droit d’attendre d’un ouvrage qui veut trans-
mettre 4 ses lecteurs la Parole du salut, Verbum salutis, car, comme Décrit
M. Amiot en citant le P. Allo ) : «Le christianisme n’est pas un systéme
(d’idées ou de pratiques), c’est une Personne... »

*
* *

La seconde partie de Pouvrage, consacrée aux épitres aux Thessaloni-
ciens, n’est point inférieure 4 la premiére. M. Amiot trouve la aussi matiére
a d’amples exposés doctrinaux, qui constituent le plus original de son
commentaire. Mais le théme de eschatologie est certainement plus difficile
4 maitriser que celui de la caducité de la Loi.

L’introduction doctrinale s’applique d’abord a établir les rapports exacts
qu’il y a entre deux positions contradictoires que semble prendre successive-
ment apétre Paul : tantét, en effet, il parait attendre la parousie comme
une chose qui ne saurait tarder et qui arrivera encore de son vivant (I Thess.
v, 15, 17) ; tantdt, au contraire, il fait état d’événements considérables qui
doivent la précéder (II Thess. 11). Se basant sur ’aveu que Paul fait de son
ignorance des « temps et moments » (I Thess. v), M. Amiot estime qu’il y a
lieu de n’attribuer qu’une portée restreinte aux passages ou apétre se met
au nombre des vivants qui seront les témoins du retour du Christ. Il raméne
ces textes soit a des expressions rhétoriques, Paul se transportant en pensée
au moment de ’événement ; soit 4 des expressions malhabiles de espérance
ardente de Papétre. Sl arrive aux écrivains sacrés « de s’exprimer comme
si la parousie allait avoir lieu sans tarder », écrit M. Amiot, « on en voit bien
la raison : il ne s’agit pas, en effet, d’événements réservés a un 4ge futur,
mais de réalités présentées et en marche, qui courent avec la vitesse que
Dieu sait, lul tout seul, a leur plein épanouissement (2. Quand les apdtres
disent que le Seigneur est proche et le supplient de venir parmi les siens,
ils montrent combien s’offrait a leurs désirs, en méme temps que déja elle
s’imposait a leur cceur, la victoire du Christ ressuscité, sa présence active, si
vivement ressentie par Paul, manifestée par les charismes miraculeux de
IEsprit, par la transformation morale du monde et ’appel de tous les peuples
a PEvangile. (...) Cette présence mystérieuse (...) est trés légitimement envi-
sagée d’une maniére plus dynamique que chronologique, et la durée qui
doit s’écouler avant le dernier jour ne compte pour ainsi dire plus, L’aurore
matinale et la pleine lumiére dont elle est ’annonce sont confondues dans
une perspective unique, et cela ne doit pas surprendre, puisqu’il s’agit d’une
méme réalité surnaturelle dés maintenant effective et qui aura au dernier

() Avrvro, Paul apétre de Fésus-Christ, 1942, p. 6. — (3) Citation du P. Avrro,
Vivre et penser, 1940, p. 177.



122 FEAN BURNIER

jour son apogée. La comparaison avec I’Ancien Testament montre en outre
que c’est 12 un procédé habituel du langage prophétique » (p. 265 s.).

M. Amiot prend donc soin de mettre ’apétre a I’abri de ’accusation, que
le modernisme a portée contre lui, de s’étre trompé. Du reste, un décret de
la Commission biblique I’y oblige (cf. p. 269 et 271).

Notre commentateur avait aussi a éclairer le difficile chapitre 11 de la
deuxi¢me épitre. Voici ses conclusions: tant DPcadversaire» que 1’« obs-
tacle » sont des réalités collectives ; cela ressort de ’examen des textes apo-
calyptiques tant canoniques qu’apocryphes. Avec une sagesse qu’on ne
saurait lui reprocher quand on sait toutes les divagations des exégétes sur
ce point, notre auteur se refuse a étre plus précis que Paul sur ces person-
nages tout enveloppés de mystére. Il croit cependant pouvoir reconnaitre
dans P« obstacle » les instruments de la propagande évangélique, a savoir les
chrétiens qui rendent témoignage. Il se fonde pour le penser sur Mat. xx1v,
14 et Apoc. x1. Il se rallie, en somme, aux idées de M. Cullmann (), sans
toutefois aller jusqu’a identifier comme lui P« obstacle » avec saint Paul
lui-méme.

Si nous recueillons avec reconnaissance le résultat de ces recherches,
nous ne pouvons plus suivre notre auteur quand il en vient 4 Pexégése de
I Thess. 1v, 13. «On peut se demander, écrit-il, sur quel point précis por-
taient les inquiétudes des Thessaloniciens. Il n’est pas croyable qu’ils aient
redouté pour leurs fréres morts depuis le passage de saint Paul I’exclusion
de toute participation a Pavénement glorieux du Christ (...) La maniére
dont il les rassure suggére plutét qu’ils appréhendaient 1’absence de leurs
défunts lors de Iinauguration du triomphe du Christ ; ils s’attristaient par
avance a la pensée de ne pas les trouver auprés d’eux dans le cortége victo-
rieux qui rassemblera, a la suite de Jésus, les élus demeurés vivants » (p. 328).

Nous estimons que c’est par trop amenuiser la question qui inquiéte les
Thessaloniciens. I Thess. 1v, 13 est parfaitement clair, ce nous semble: il
ne s’agissait de rien de moins que de savoir §’il y avait encore une espérance
pour ceux qui étaient morts sans avoir vu la parousie. Que cela soit incroyable
a M. Amiot, comme a tel exégéte catholique qu’il cite, cela montre simple-
ment a quel point Peschatologie de I’Eglise a évolué depuis le temps de
Papétre et quelle difficulté nous éprouvons a rejoindre la pensée du chris-
tianisme primitif. L’eschatologie individuelle centrée sur lau-dela de la
mort, aujourd’hui prépondérante, s’ébauchait seulement a Iépoque du Nou-
veau Testament, tandis que P’eschatologie du retour était au premier rang
des préoccupations et constituait I'un des aspects capitaux de la prédica-
tion apostolique.

L’erreur que nous venons de relever pourrait bien trahir une fai-
blesse plus générale de Pinterprétation que M. Amiot nous donne de I’escha-

(f) M. Cullmann a exposé cette opinion dans un article de la Revue &’ Histoire et
de Philosophie religieuse, 1936, p. 210, sous le titre: « Le caractére eschatologique
du devoir missionnaire et de la conscience apostolique de saint Paul ».



EPITRE AUX GALATES ET AUX THESSALONICIENS 123

tologie néotestamentaire. Le soin qu’il met 4 désolidariser les apétres de la
croyance a l'imminence de la parousie en est un autre indice. Au fond,
M. Amiot a beau nous dire que le christianisme est une Personne bien plus
qu’une doctrine, il ne peut se départir de cette pensée que, si les apotres
avalent professé quelque idée erronée, le christianisme serait gravement
compromis. Il faut donc que ceux-ci aient été dés Porigine en possession
d’une doctrine demeurée identique, qui n’a pu que s’expliciter, mais point
s’accroitre d’éléments nouveaux (p. 122, n. 4). Clest cet a priori qui I'oblige
a penser que les Thessaloniciens avaient dfi apprendre de saint Paul que la
mort ne pouvait constituer un obstacle a leur salut, cet aspect de la dogma-
tique étant trop important pour que l’apdtre ait pu omettre méme dans
une catéchése élémentaire. C’est encore ce qui Pempéche de saisir la vraie
structure de la doctrine eschatologique paulinienne.

Pour notre part, nous sommes enclin a4 penser que, tout en confessant
son ignorance du jour et de I’heure, Paul a cru 4 'imminence du retour du
Christ. La I® aux Thessaloniciens est 'un des témoignages les plus nets de
cette espérance ardente. En tout cas, Paul elit été incapable de croire que
vingt siécles pourraient passer sans que la parousie se produisit. Clest
sur ce fond, croyons-nous, que sont venus peu a peu prendre place, au fur et
a mesure des expériences de PEglise, des méditations, des révélations, les
éléments qui devaient répondre aux questions soulevées par D’attente qui
se prolongeait. Par exemple la doctrine exposée dans I Thess. 1v, 13-18,
qui pourrait bien remonter a une révélation, la parole du Seigneur a laquelle
fait allusion le v. 15 ne nous étant pas connue ; le « mystére » de I Cor. xv, 51 ;
la théorie des retards, que II Thess. 11 rappelle de fagon sommaire a ceux
qui Pavaient oubliée ; la mystique paulinienne elle-méme, notamment dans
ses développements sur la mort et la résurrection avec le Christ, qui abou-
tiront a Paffirmation de Phil. 1, 23 (%) ; etc. Tout cela ne devait pas supprimer
Pattente fervente de lapétre, mais tout au plus la modérer ; ces complé-
ments de sa doctrine premiére devaient surtout, d’une part, donner un sens
a Pattente qui se prolongeait et, d’autre part, consoler ceux qui en étaient
troublés, en leur révélant, sous les apparences contraires, Pactive présence
du Ressuscité, la mapovsio qui, pour étre encore cachée, était pourtant
bien réelle et toujours préte a apparaitre dés que Dieu le voudrait.

11 est vrai que ce n’est 1 qu'une hypothése demandant vérification. Elle
a cependant le mérite de tenir compte de ce fait que la doctrine apostolique
est une pensée en marche; comme lapétre lui-méme, elle suit moins la
logique d’un systéme théologique que le Seigneur vivant, en rendant témoi-
gnage selon les clartés qu’ll donne hic et nunc.

Jean BURNIER.

(*) Nous ne croyons cependant pas que la mystique de Paul soit née de ses
seules préoccupations eschatologiques, comme le prétend Albert SCHWEITZER,
Die Mystik des Apostels Paulus, 1930.



	Études critiques : Saint Paul, épître aux Galates, épîtres aux Thessaloniciens [François Amiot]

