
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 145

Artikel: Études critiques : les problèmes des épitres aux Colossiens et aux
Éphésiens [Ernst Percy]

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PROBLEMES DES EPITRES AUX COLOSSIENS

ET AUX EPHÉSIENS

par Ernst Percy

L'ouvrage de Percy W est une œuvre de bénédictin. Elle suppose des

années de labeur, une somme incroyable de lectures fa), d'innombrables
recherches de détail méthodiquement poursuivies pour rassembler les matériaux

d'un ouvrage monumental. La table des matières seule remplit une
douzaine de pages. Le bas des pages est bourré de références et de notes.
Des index très complets rendent aisée la consultation de ce gros livre.

Percy s'est proposé de soumettre à un nouvel examen l'ensemble des

problèmes dont la solution décide du jugement d'authenticité ou d'inau-
thenticité que la critique porte sur les épîtres aux Colossiens et aux Ephésiens.

Le premier chapitre est consacré à la minutieuse analyse du vocabulaire

et du style de l'épître aux Colossiens comparés à ceux des « Homolo-
goumènes » (3). Le deuxième étudie les idées de l'épître en matière de christologie,

de sotériologîe et d'ecclésiologie, et les montre semblables à celles
des Homologoumènes, avec des développements nouveaux parfois. Le
troisième s'attache à définir l'hérésie qui menaçait l'Eglise de Colosses et dont
une exacte connaissance est indispensable à la compréhension de l'épître.
En ramenant à sa juste mesure la part de la polémique dans un écrit qui
oppose à l'hérésie la plénitude du salut en Christ plutôt qu'il ne combat ses

(') Die Probleme ies Kolosser uni Epheserbriefe von Ernst Percy. Lund, 1946,
G. W. K. Gleerup. 517 p. in-8.

Les auteurs grecs et latins, la littérature patristique grecque et latine, les

textes liturgiques de l'ancienne Eglise, la littérature rabbinique, la littérature
théologique ou critique de langue allemande, anglaise, suédoise, ont fourni des citations
à Percy. M. Goguel est le seul auteur de langue française cité dans cet ouvrage.
C'est à la fois un juste hommage rendu à la science du professeur de Paris et un
indice de l'inexistence des travaux sur ce sujet en langue française.

(3) Percy emprunte ce terme à Origene et à Eusèbe pour désigner les épîtres
pauliniennes reconnues authentiques.



184 CH. MASSON

erreurs, Percy interroge successivement les rares textes susceptibles de

nous éclairer (n, 8, 16-23 et indirectement 1, 15-20). Il précise d'une manière
heureuse le sens de l'expression si controversée tù o"toixeî<ï toO kÓouou (ii,
8 et 20). Selon lui, ce ne sont ni les formes élémentaires de la vie religieuse,
ni les éléments que connaissait la physique ancienne, ni les astres, mais bien
les Puissances angéliques dont Paul reconnaissait l'action derrière la Loi
mosaïque et les cultes préchrétiens, ces Principautés et ces Autorités qui ont
été dépouillées lorsque Christ a aboli la Loi en mourant sur la croix (n, 14

et 15). L'hérésie colossienne paraît avoir été une hérésie judaïsante qui
combinait un légalisme à tendances ascétiques avec des spéculations
hellénistiques. Contrairement à ce qui a été souvent affirmé depuis F.-C. Baur,
cette hérésie n'avait rien de commun avec le gnosticisme du IIe siècle, dont
elle ignore les deux idées essentielles : d'une part, l'affirmation d'un
dualisme radical entre le monde visible et le monde invisible d'où sont tombées

les âmes à sauver ; d'autre part, l'idée que l'âme perdue en ce bas monde

est sauvée par la révélation qui lui est donnée de sa patrie céleste. Le
chapitre consacré à l'hérésie colossienne nous paraît le meilleur du livre, celui
où triomphe l'exégèse prudente de Percy, exégèse servie par une vaste
érudition, soucieuse d'expliquer les textes des Colossiens à la lumière de la

pensée de Paul, de la pensée biblique et rabbinique plutôt que de la pensée

hellénistique.
Arrivé à ce point, Percy a achevé la première partie de son programme :

montrer qu'il n'y a rien dans la langue et les idées de l'épître aux Colossiens

qui ne puisse être attribué à Paul et que son originalité tient au propos de

l'apôtre : proclamer, face à l'hérésie colossienne, le salut accordé à l'Eglise
en Christ seul.

Dans la seconde partie du livre, de beaucoup la plus étendue (p. 179-
474), Percy se livre à une étude fouillée de la langue et des idées de l'épître
aux Ephésîens dont il s'efforce d'établir, sinon toujours l'identité, du moins
la parenté avec celles des Homologoumènes. Les textes que des critiques ont
jugés incompatibles avec l'authenticité de l'épître le retiennent longuement.
Comme les négateurs ont tiré leur meilleur argument des singuliers
rapports qu'ont entre elles les épîtres aux Colossiens et aux Ephésiens, Percy
les examine sous tous leurs aspects. Après avoir établi que la seconde ne
saurait être un simple remaniement de la première, parce que les matières

qui leur sont communes sont réparties différemment, Percy analyse et
discute les vingt-cinq parallèles les plus importants présentés par elles. Si des

expressions identiques figurent dans les deux épîtres en des contextes
différents, Paul peut fort bien les avoir employées à son gré dans chaque
épître. Il en est autrement lorsqu'une phrase ou une expression de l'épître
aux Colossiens paraît avoir été transposée dans l'épître aux Ephésiens en
un contexte qui lui convient moins bien ou même avoir été mal comprise
(p. ex. : Eph vi, 1 — Col. m, 20 ; Eph. vi, 5 sq. — Col. in, 22 sq. ; Eph. iv,
2-4 •— Col. ni, 12-15). Percy croit pouvoir conclure cependant qu'aucun



ÉPITRES AUX COLOSSIENS ET AUX EPHÉSIENS 185

de ces textes ne saurait être un argument décisif contre l'authenticité de

l'épître aux Ephésiens. « Certains détails, dit-il, semblent parler fortement
en faveur de la dépendance littéraire d'Ephésiens à l'égard de Colossiens,
mais d'autres parlent avec plus de force encore en faveur de leur commune
origine » (p. 432).

L'intention de l'épître aux Ephésiens est difficile à discerner. Elle n'est

pas inspirée par les relations de l'auteur avec une Eglise particulière, et on
ne voit pas à quels besoins précis elle devait répondre. Rappeler la grandeur
du salut accordé en Christ à l'Eglise et exhorter d'anciens païens à une vie

qui témoigne de ce salut, tel paraît avoir été le dessein de l'apôtre. Mais à qui
Paul adressait-il cette épître Les plus anciens témoins du texte ne
présentent pas les mots èv 'Eqpéouu (1, 1), et le contenu de l'épître ne permet pas
de voir en elle une lettre à l'Eglise d'Ephèse. Elle n'est pas davantage une
épître aux Laodicéens, comme l'avait conjecturé Marcion. Percy, avec beaucoup

d'autres, voit en elle une lettre circulaire adressée à un groupe d'Eglises
de l'intérieur de la province d'Asie et dont faisait partie celle de Laodicée.
Elle aurait été écrite en même temps que l'épître aux Colossiens, ce qui
explique leur étonnante parenté de langue et d'idées, et confiée au même

porteur, Tychique. A quel moment de la vie de Paul Ni pendant sa captivité

à Cesaree, ni pendant une hypothétique captivité à Ephèse, mais bien

pendant qu'il était prisonnier à Rome (Actes xxvin, 30 et 31), comme le

veut la tradition ecclésiastique.
Arrivé au terme de l'ouvrage, le lecteur regrette de n'y pas trouver

quelques pages de conclusion. Il sait bien qu'elle serait en faveur de

l'authenticité des deux épîtres ; il n'a pas oublié le Rückblick inséré à la fin de

chaque chapitre ; il en souhaiterait un pareil à la fin du livre lui-même, qui
fît le compte des résultats d'une si vaste enquête. Nous nous excusons, pour
notre part, d'en avoir donné un résumé squelettique, propre à indiquer
seulement les principales galeries d'une mine d'une très grande richesse. Les

interprètes des épîtres aux Colossiens et aux Ephésiens, les théologiens et
les historiens désireux de connaître tous les aspects de la pensée de Paul, y
puiseront avec profit. Nous nous demandons néanmoins si Percy n'a pas
accompli un énorme travail pour un mince résultat, car s'il a rendu très
vraisemblable l'authenticité de l'épître aux Colossiens, reconnue d'ailleurs
aujourd'hui par la grande majorité des critiques, l'authenticité de l'épître
aux Ephésiens, quoi qu'il en dise, ne reçoit de sa démonstration aucune
force nouvelle et demeure fort douteuse.

La tradition ecclésiastique a toujours reconnu dans les épîtres aux Colossiens

et aux Ephésiens des épîtres de Paul Aujourd'hui, même les négateurs

de leur authenticité reconnaissent ce qu'elles ont de paulinien et les

attribuent à un disciple de Paul. Leur langue et leur pensée, chacun l'accorde,
sont pauliniennes dans une très large mesure et se distinguent nettement de

celles des écrits chrétiens de l'âge post-apostolique. Aussi bien, n'est-ce pas
tout ce qu'il y a de paulinien dans ces épîtres qui est en question, mais des



186 CH. MASSON

traits de style, des expressions et des idées qui tranchent sur ce fond
incontestablement paulinien. Percy n'aurait-il pas pu s'épargner beaucoup de

peine en reprenant la discussion au poînt où ses devanciers l'avaient laissée,
en se bornant à examiner les textes dont la « paulinicité » est contestée,

pour montrer, s'il le pouvait, qu'elle l'est à tort S'il a pensé que la masse
des éléments authentiquement pauliniens dressée devant nous nous
empêcherait d'accorder une importance décisive aux éléments non pauliniens, il
s'est trompé, car ce sont eux précisément qui trahissent le disciple dans un
écrit attribué au maître.

Percy a apporté à l'étude du vocabulaire et du style de l'épître aux
Ephésiens, à leur comparaison avec le style et le vocabulaire des Homo-
logoumènes et de la littérature chrétienne de l'âge post-apostolique, une
minutie sans exemple. Il estimait sans doute assurer ainsi l'objectivité de sa

conclusion : la langue de l'épître aux Ephésiens est, dans l'ensemble,
semblable à celle des Homologoumènes, les différences s'expliquant par le
contenu et le caractère de l'épître. On peut se demander cependant si l'analyse
seule permet d'apprécier la langue d'un écrit, et, en particulier, de discerner
si elle est bien la langue d'un auteur que nous connaissons par d'autres
écrits reconnus authentiques. C'est, nous semble-t-il, laisser hors du débat
l'élément personnel qui, surtout lorsqu'il s'agit d'un saint Paul, confère à

la langue son originalité. Avant ou après tant d'analyses nous aurions aimé

que Percy se demandât si la langue de l'épître aux Ephésiens a le mouvement,

le mordant, la vigueur de la langue de Paul dans les passages des

Homologoumènes qui peuvent en être rapprochés A-t-il craint la subjectivité

inévitable de la réponse à pareille question Elle nous semble cependant

atteindre l'objet plus sûrement et d'une prise plus directe que tous les

procédés d'analyse, quand il s'agit de juger de la langue d'une épître
prétendue de Paul.

Percy a retrouvé dans l'épître aux Ephésiens ce que nous pouvons appe- •

1er les « caractéristiques pauliniennes » en matière de style et de vocabulaire.
Nous n'en sommes pas étonné, pour la raison indiquée plus haut. Seuls les

termes que Paul n'emploie jamais ailleurs posent un problème. Ce sont
èv toïç èiroupavioiç, expression qui revient cinq fois pour èv toïç oùpavoîç

ou èv tu) oùpavu) (i, 3, 20 ; H, 6 ; ni, 10 ; vi, 12) et oidßoXoc (iv, 27 et vi, il)
pour l'hébraïque actTavâç. Malgré tous ses efforts (p. 180-184), Percy ne

justifie pas d'une manière convaincante la présence de ces termes, pas plus

qu'il ne satisfera chacun quand il tente d'expliquer comment Paul a pu
parler des « saints Apôtres » du Christ (m, 5), au nombre desquels il se compte
certainement.

Les critères d'ordre linguistique ne sauraient suffire à fonder un jugement
d'authenticité ou d'inauthenticité. Leur application comporte une part de

subjectivité ; de plus, nous ne savons jamais quelles raisons peuvent avoir
décidé un auteur à varier son style et à employer dans un de ses écrits des

expressions qu'il n'emploie pas dans les autres. Les arguments décisifs seront



ÉPITRES AUX COLOSSIENS ET AUX EPHÉSIENS 187

tirés de la pensée de l'épître. Percy se donne beaucoup de peine pour montrer

qu'elle est la pensée même de l'apôtre Paul. Chacun lui accordera qu'elle
est paulinienne, mais n'est-elle que paulinienne Ici les difficultés
s'accumulent, nous n'en citerons que quelques-unes, à la suite de Percy lui-même.

Une des plus connues réside dans la déclaration que nous lisons Eph. 11,

20 : « édifiés sur le fondement des apôtres et des prophètes, sa pierre d'angle
étant Jésus-Christ». Or, dans I Cor. m, 10 et 11, Paul déclare que Jésus-
Christ est le seul fondement de l'Eglise. Comment concilier ces deux affirmations

Percy nous dit, il est vraî, que leur intention est toute différente. La
deuxième concerne le travail des hommes qui, après Paul, édifient l'Eglise
sur le fondement posé par lui ; la première concerne les rapports des croyants
eux-mêmes avec les apôtres et les prophètes, fondement de l'Eglise dont
Jésus-Christ est la pierre d'angle et les croyants les pierres nombreuses.

Cependant, même en tenant compte de l'intention différente des deux paroles,
nous avons peine à croire que Paul, après avoir proclamé Jésus-Christ l'unique
fondement de l'Eglise (I Cor. m, 11), en soit venu à ne plus lui concéder

que le rôle de pierre d'angle de ce fondement que sont les apôtres et les

prophètes (Eph. 11, 20). Bien que Percy se refuse à juger la difficulté décisive,

il l'avoue cependant : « On ne doit pas cacher que la déclaration d'Eph. n,
20 paraît mieux convenir à l'époque post-apostolique, où l'on vit, dans
l'ensemble des apôtres (à savoir les Douze et Paul), l'autorité unique de l'Eglise,
que dans la bouche de Paul lui-même qui se considérait comme l'unique
autorité des Eglises appartenant à son champ de mission» (p. 334).

Il semble y avoir glissement de la pensée des Homologoumènes à celle
de l'épître aux Ephésiens, et ce glissement, dont l'évidence n'éclate pas
toujours à première lecture, est d'une importance décisive dans les discussions

sur l'authenticité de l'épître. Pareil glissement apparaît dans le rôle

que jouent les mauvais Esprits. Paul parle rarement de Satan, l'Adversaire
du croyant et de l'Eglise (I Thess. m, 5 ; I Cor. vu, 5 ; II Cor. 11, il ; xi,
3, 14). Dans l'épître aux Ephésiens, en revanche, non seulement les croyants
ont affaire au Diable (iv, 27 ; vi, 11), mais celui-ci est appelé « le Prince de

la puissance de l'air » (n, 2), puissance constituée par « les Esprits mauvais

qui résident dans les lieux célestes » (vi, 12). De plus, quoi qu'en dise Percy,
à en juger par le contexte, il n'est pas sûr du tout que ó aliîiv toû KÓauou

toutou (ii, 2) signifie « l'âge de ce monde », et non 1'« Eon de ce monde » fa),

ce qui serait une manière de désigner Satan tout à fait étrangère au Nouveau
Testament. L'épître aux Ephésiens, il faut le reconnaître, témoigne d'une
poussée de demonologie inconnue des épîtres de Paul.

Portons-nous maintenant au centre même de la pensée de l'épître. Percy
ne peut éluder cette constatation singulièrement grave (p. 289) : il n'est

(l) Dans le Theol. Wörterbuch zum N. T. de Kittel, t. I, p. 208, Sasse reconnaît
que Eph. 11, 2 pourrait nous mettre en présence d'un Eon personnifié, alors que
cette conception si importante dans le syncrétisme hellénistique est étrangère au
Nouveau Testament.



i88 CH. MASSON

jamais question dans Ephésiens de la mort du croyant avec Christ qui, dans

les autres épîtres, est la condition de sa résurrection avec Christ, attestée
dès ici-bas par sa vie nouvelle (cf. p. ex. : Rom. vi, 1-14). Percy prétend
expliquer cette différence par le fait que Paul n'aborderait pas dans Ephésiens

les sujets qui, dans d'autres épîtres, l'amènent à parler de la mort du

croyant avec Christ. Il nous semble, au contraire, que dans la magnifique
proclamation du salut par la grâce (Eph. n, 4-10), Paul lui-même n'aurait

pas dit que Dieu a rendu la vie aux croyants avec Christ (v. 5), qu'il les a

ressuscites avec Christ (v. 6), sans avoir dit aussi qu'ils étaient morts avec
Christ. Et sur ce point capital de la sotériologie paulinienne, Ephésiens se

distingue même de Colossiens, où l'affirmation de la résurrection des croyants
avec Christ est précédée de l'affirmation de leur mort avec Christ (Col. 11,

11-13 ; 11, 20-111,4). Non pas que l'auteur des Ephésiens passe sous silence la

mort rédemptrice du Christ (1, 7 ; n, 14-15 ; v, 2, 25), mais il parle de la
résurrection des croyants avec Christ sans se référer à la croix, comme si,

ébloui par la splendeur de la grâce, il oubliait qu'elle ne nous est pas donnée

dans la résurrection du Christ sans nous être d'abord donnée en sa mort.
Sur ce point encore, par rapport aux Homologoumènes, Ephésiens témoigne
d'un glissement dont le terme pourrait être l'abandon de la « theologia
crucis », authentiquement paulinienne, pour une « theologia gloriae » et ses

stériles illusions.

Signalons enfin une objection à laquelle se heurte l'hypothèse de

l'authenticité de l'épître aux Ephésiens et que Percy n'a pas discutée. D'après
Eph. m, 1-13, l'admission des païens dans l'Eglise est « le mystère du Christ »

(v. 4), mystère révélé à Paul (v. 3) et qu'il est chargé de faire connaître
en qualité d'apôtre des païens (v. 8-13). A première lecture, ces pensées

paraissent à leur place dans une lettre de l'Apôtre des Gentils. On s'étonne

cependant que Percy ne se soit pas demandé si vraiment pour Paul, dans
les Homologoumènes, l'admission des païens dans l'Eglise est un « mystère »,

voire « le mystère » par excellence

En effet, Paul parle de « mystères » au pluriel (I Cor. iv, 1 ; xm, 2 ; xiv,
2), mystères qui sont des révélations eschatologiques dont il donne deux

exemples (I Cor. xv, 51 ; Rom. xi, 25), et jamais de ce mystère unique que
serait l'admission des païens dans l'Eglise. Quand il a combattu pour elle

lors de la Conférence de Jérusalem, il dit avoir combattu pour « la vérité de

l'évangile » (Gai. n, 5) et non pour « le mystère du Christ ». Le salut des

païens est si peu pour lui « le mystère » maintenant révélé à l'Eglise et par
l'Eglise (Eph. m, 5 et 10) qu'Abraham a reçu la promesse de ce salut (Gai. 111,

8 ; Rom. iv, 16-17) et que les prophètes l'ont annoncé. Certes, il est possible

que l'admission des païens au salut soit apparue à un paulinien de la deuxième

génération comme la révélation par excellence accordée à Paul, comme
« le mystère » dont l'Apôtre des Gentils avait déployé les splendeurs dans

l'Eglise et devant le monde, mais nous avons là une vue rétrospective de

l'apostolat paulinien qui paraît avoir été encore étrangère à l'apôtre lui-même.



ÉPITRES AUX COLOSSIENS ET AUX EPHÉSIENS 189

On nous objectera sans doute le témoignage de Paul dans les Colossiens

qui, à propos du « mystère » est singulièrement semblable à celui de l'auteur

des Ephésiens. Ainsi la notion du « mystère » propre aux Ephésiens
serait déjà présente dans les Colossiens et se révélerait par là même

authentiquement paulinienne. Mais, c'est précisément cette notion du « mystère de

Christ » commune aux deux épîtres qui fait apparaître la complexité
inattendue de leurs relations. En effet, les trois textes des Colossiens où il est

question du « mystère » (1, 26-27 ; 11, 3 ; iv, 3) sont tous trois suspects d'avoir
été interpolés par l'auteur de l'épître aux Ephésiens, qui y aurait introduit
cette notion du « mystère » qui lui est chère. Sans entrer dans le détail de la
discussion exégétique qui pourrait l'établir, nous signalerons un fait propre
à donner quelque consistance à cette conjecture : la construction de

chacune des trois phrases des Colossiens qui contiennent la mention du « mystère

» présente des difficultés plus ou moins graves, difficultés qui
disparaissent si on retranche de chacune d'elles ce qui a trait au « mystère ».

Est-ce une pure coïncidence Elle est singulière, il faut l'avouer, et paraît
bien l'indice d'une interpolation. On comprend sans peine qu'il importait à

l'auteur de l'épître aux Ephésiens, écrivant au nom de Paul, que la notion
du « mystère », qui joue un rôle si important dans son épître, se retrouvât
au moins dans une épître de l'apôtre, et singulièrement dans celle dont la
parenté avec son épître était la plus manifeste, à savoir l'épître aux Colossiens.

On le sait, les nombreux passages où il y a contact entre la lettre même
des épîtres aux Colossiens et aux Ephésiens ont toujours fourni aux négateurs

de l'authenticité des Ephésiens un de leurs arguments les plus forts.
Percy a consacré les pages 362-418 de son livre à examiner successivement

vingt-cinq de ces Berührungen. L'évidence lui arrache cet aveu : « Il y a de

nombreux passages dans Ephésiens, où certains traits semblent indiquer
avec plus ou moins de force qu'un autre écrivain que l'auteur des Colossiens

a ici utilisé des idées ou des expressions tirées des Colossiens» (p. 418). La
cause semble entendue. Mais non Ayant conclu l'examen de chacun de ces

points par des réserves, par des « mais » ou par des « peut-être » souvent
bien forcés, Percy croit pouvoir affirmer, à la fin de ce long chapitre, que
rien n'oblige à penser que les deux épîtres ont des auteurs différents. Que
lui faudrait-il pour cela Il est certain qu'en matière de critique littéraire
l'argumentation ne saurait avoir la rigueur d'une démonstration mathématique

ou d'une preuve expérimentale, mais la préférence doit être accordée

aux explications ou aux hypothèses qui rendent compte le plus aisément
des difficultés d'un texte. Aussi la peine même que Percy a dû prendre et

l'ingéniosité qu'il a déployée pour défendre sa position nous paraissent
témoigner en faveur de l'autre hypothèse, de celle qui tout simplement,
rend compte de ces passages parallèles en disant que l'auteur des Ephésiens
a utilisé l'épître aux Colossiens pour rédiger la sienne.

Nous pouvons maintenant formuler une critique portant sur l'ensemble



igo CH. MASSON

de l'ouvrage : Percy a été comme paralysé par le souci de sauvegarder
l'authenticité des Colossiens et des Ephésiens. Il a manqué de hardiesse. Il
n'était pas possible d'étudier « les problèmes des épîtres aux Colossiens et
aux Ephésiens » seulement en scrutant et en confrontant leurs textes
canoniques. Il fallait se demander comment l'épître aux Ephésiens a été

composée et si nous possédons l'épître aux Colossiens telle que Paul l'a dictée.

L'hypothèse de l'interpolation de l'épître aux Colossiens par l'auteur de

l'épître aux Ephésiens s'est présentée à nous à propos de la notion du « mystère

du Christ », si caractéristique des deux épîtres. H.-J. Holtzmann fa) et

Jean Weiss fa) l'ont adoptée. Elle méritait au moins discussion. Elle a l'avantage

de rendre compte plus complètement des rapports singuliers des deux

épîtres sous leur forme actuelle. Si l'auteur des Ephésiens a utilisé l'épître
aux Colossiens pour composer son épître, s'il a aussi fait subir quelques
interpolations au texte des Colossiens pour en rendre la parenté avec son épître
plus étroite, il ne peut être Paul lui-même. Etait-ce une raison pour écarter
d'emblée pareille hypothèse î

Nous avons constaté la même timidité, causée par le même souci, dans

la manière dont Percy traite la grande « bénédiction » initiale (Eph. i, 3-14).

Il a reconnu le caractère liturgique et hymnique de ce morceau (p. 200 s.),
il en a analysé le style, mais sans pousser la recherche à fond. Lohmeyer fa)

et Ochel fa) ont tenté de retrouver la structure strophique et versique de

l'hymne que nous lisons Eph. 1, 3-14. S'ils ont échoué, ils ont eu le mérite
d'apercevoir le problème et d'essayer de le résoudre. Nous sommes convaincu

que l'auteur des Ephésiens a donné pour proœmium à son épître un
hymne préexistant dont il n'a altéré légèrement le texte que pour le
rattacher à son épître fa). S'il en est ainsi, l'authenticité de l'épître est mise

en question sur ce point aussi, car on se représente difficilement l'apôtre
Paul se livrant à ce travail littéraire ls>).

Les problèmes de critique biblique ne passionnent plus notre génération
comme ils ont passionné nos pères. L'attention des théologiens se concentre
maintenant sur le contenu des livres bibliques. Mais quand on fait de la

critique biblique, il faut la faire en toute liberté d'esprit avec le seul souci

(") H.-J. Holtzmann, Kritik 1er Epheser uni Kolosserbriefe, p. 46 ss.

(2) Joh. Weiss, Das Urchristentum, p. 108 s.

(3) Ernst Lohmeyer, « Das « proœmium >s ies Epheserbriefes ». Theol. Blätter,
1926, p. 120 ss.

(t) W. Ochel, Die Annahme einer Bearbeitung ies Kolosser-Briefes in einer

Analyse les Epheser-Briefes untersucht. '

Marburg, 1934, p. 29 ss. Cité par Percy
p. 9, n° 61 et p. 373, n° 18.

(5) Nous sommes arrivé à cette conclusion en faisant l'exégèse des Ephésiens

au semestre d'été 1940 et nous l'avons précisée et complétée dans un cours
donné au semestre d'hiver 1946-47. Peut-être pourrons-nous parler un jour dans
cette Revue de l'hymne d'Ephésiens 1, 3-14.

(6) Le cas de l'hymne christologique de Phil. 11, 6-11 est différent, car Paul
se borne à le citer sans y rien changer.



ÉPITRES AUX COLOSSIENS ET AUX EPHÉSIENS 191

de trouver une réponse aux questions qu'elle pose, pleinement conscient
de son caractère partiellement conjectural, sans craindre de recourir aux
hypothèses qui rendent le mîeux compte des données d'un problème. Ses

conclusions d'ailleurs n'ont pour le théologien qu'un intérêt très relatif. Si

nous devons reconnaître que l'épître aux Ephésiens est un écrit pseudépi-
graphe, son contenu reste le même. Nous pouvons savoir ainsi comment
un homme de la deuxième génération entendait le message de saint Paul.
Son auteur, un paulinien fervent, s'est inspiré de l'épître aux Colossiens,
à laquelle il a très librement emprunté des expressions et des idées, tout
en y faisant quelques additions pour la rattacher plus étroitement à son

épître. Pour Percy, la difficulté majeure de l'hypothèse de l'inauthenticité
est qu'on ne voit pas dans quel dessein un disciple de Paul aurait composé
ce pseudépigraphe. Ne peut-on pas cependant l'inférer des quelques additions

insérées par lui dans l'épître aux Colossiens et qui doivent indiquer
assez bien ce qui lui tenait à cœur Selon lui, et avec raison, Paul était
l'Apôtre des Gentils (m, 1), celui qui avait en Christ la révélation du « mystère

» de l'accession des païens au salut dans l'Eglise, Corps du Christ
(ni, 3-7). En faisant parler Paul en qualité de porteur de ce « mystère »,

tout en ayant soin de ne pas l'opposer aux autre « apôtres et prophètes »

du Christ (n, 20 ; m, 5), il définissait le sens de son douloureux apostolat
(m, 1 et 13 ; iv, 1), et lui permettait de proclamer une fois encore la grandeur

du salut (1 et 11 ; m, 14-21) et d'exhorter l'Eglise à vivre d'une manière

digne de sa vocation (iv-vi).
Charles MASSON.


	Études critiques : les problèmes des épitres aux Colossiens et aux Éphésiens [Ernst Percy]

