Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 145

Artikel: Etudes critiques : les problemes des épitres aux Colossiens et aux
Ephésiens [Ernst Percy]

Autor: Masson, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES PROBLEMES DES EPITRES AUX COLOSSIENS
ET AUX EPHESIENS

PAR ERrRNsT PERCY

L’ouvrage de Percy () est une ceuvre de bénédictin. Elle suppose des
années de labeur, une somme incroyable de lectures ?), d’innombrables
recherches de détail méthodiquement poursuivies pour rassembler les maté-
riaux d’un ouvrage monumental. La table des matiéres seule remplit une
douzaine de pages. Le bas des pages est bourré de références et de notes.
Des index trés complets rendent aisée la consultation de ce gros livre.

Percy s’est proposé de soumettre 4 un nouvel examen ’ensemble des
problémes dont la solution décide du jugement d’authenticité ou d’inau-
thenticité que la critique porte sur les épitres aux Colossiens et aux Ephésiens.

Le premier chapitre est consacré a la minutieuse analyse du vocabu-
laire et du style de I’épitre aux Colossiens comparés a ceux des « Homolo-
gouménes » 3). Le deuxiéme étudie les idées de ’épitre en matiére de christo=
logie, de sotériologie et d’ecclésiologie, et les montre semblables a celles
des Homologouménes, avec des développements nouveaux parfois. Le troi-
siéme s’attache a définir ’hérésie qui menagait I’Eglise de Colosses et dont
une exacte connaissance est indispensable a la compréhension de Dépitre.
En ramenant 3 sa juste mesure la part de la polémique dans un écrit qui
oppose a P’hérésie la plénitude du salut en Christ plutét qu’il ne combat ses

(*) Die Probleme des Kolosser und Epbeserbriefe von Ernst PErcy. Lund, 1946,
G. W. K. Gleerup. 517 p. in-8.

(*) Les auteurs grecs et latins, la littérature patristique grecque et latine, les
textes liturgiques de Pancienne Eglise, la littérature rabbinique, la littérature théo-
logique ou critique de langue allemande, anglaise, suédoise, ont fourni des citations
A Percy. M. Goguel est le seul auteur de langue frangaise cité dans cet ouvrage.
C’est 4 la fois un juste hommage rendu a la science du professeur de Paris et un
indice de l'inexistence des travaux sur ce sujet en langue frangaise.

(3) Percy emprunte ce terme a Origéne et 3 Eusébe pour désigner les épitres
pauliniennes reconnues authentiques, '



184 ' CH. MASSON

erreurs, ‘Percy interroge successivement les rares textes susceptibles de
nous éclairer (i1, 8, 16-23 et indirectement 1, 15-20). Il précise d’une maniére
heureuse le sens de P’expression si controversée & oroixeia Tod kéopou (11,
8 et 20). Selon lui, ce ne sont ni les formes élémentaires de la vie religieuse,
ni les éléments que connaissait la physique ancienne, ni les astres, mais bien
les Puissances angéliques dont Paul reconnaissait ’action derriére la Loi
mosaique et les cultes préchrétiens, ces Principautés et ces Autorités qui ont
été dépouillées lorsque Christ a aboli la Loi en mourant sur la croix (11, 14
et 15). L’hérésie colossienne parait avoir été une hérésie judaisante qui
combinait un légalisme a tendances ascétiques avec des spéculations hellé-
nistiques. Contrairement 4 ce qui a été souvent affirmé depuis F.-C. Baur,
cette hérésie n’avait rien de commun avec le gnosticisme du II¢ siécle, dont
elle ignore les deux idées essentielles : d’une part, laffirmation d’un dua-
lisme radical entre le monde visible et le monde invisible d’ou sont tombées
les 4mes a sauver ; d’autre part, I'idée que ’Ame perdue en ce bas monde
est sauvée par la révélation qui lui est donnée de sa patrie céleste. Le cha-
pitre consacré a I’hérésie colossienne nous parait le meilleur du livre, celui
ou triomphe Pexégése prudente de Percy, exégése servie par une vaste éru-
dition, soucieuse d’expliquer les textes des Colossiens a la lumiére de la
pensée de Paul, de la pensée biblique et rabbinique plutét que de la pensée
hellénistique.

Arrivé 4 ce point, Percy a achevé la premiére partie de son programme :
montrer qu’il n’y a rien dans la langue et les idées de Pépitre aux Colossiens
qui ne puisse étre attribué a Paul et que son originalité tient au propos de
Papétre : proclamer, face 4 P’hérésie colossienne, le salut accordé a 'Eglise
en Christ seul.

Dans la seconde partie du livre, de beaucoup la plus étendue (p. 179-
474), Percy se livre 4 une étude fouillée de la langue et des idées de I’épitre
aux Ephésiens dont il s’efforce d’établir, sinon toujours 'identité, du moins
la parenté avec celles des Homologoumeénes. Les textes que des critiques ont
jugés incompatibles avec I’authenticité de I’épitre le retiennent longuement.
Comme les négateurs ont tiré leur meilleur argument des singuliers rap-
ports qu’ont entre elles les épitres aux Colossiens et aux Ephésiens, Percy
les examine sous tous leurs aspects. Aprés avoir établi que la seconde ne
saurait étre un simple remaniement de la premiére, parce que les matiéres
qui leur sont communes sont réparties différemment, Percy analyse et dis-
cute les vingt-cinq paralléles les plus importants présentés par elles. Si des
expressions identiques figurent dans les deux épitres en des contextes
différents, Paul peut fort bien les avoir employées a4 son gré dans chaque
épitre. Il en est autrement lorsqu’une phrase ou une expression de Pépitre
aux Colossiens parait avoir été transposée dans Pépitre aux Ephésiens en
un contexte qui lul convient moins bien ou méme avoir été mal comprise
(p. ex. : Eph vi, 1 — Col. 111, 20 ; Eph. v1, 5 sq. — Col. 11, 22 sq. ; Eph. 1v,

2-4 — Col. 111, 12-15). Percy croit pouvoir conclure cependant qu’aucun



EPITRES AUX COLOSSIENS ET AUX EPHESIENS 185

de ces textes ne saurait étre un argument décisif contre Pauthenticité de
Pépitre aux Ephésiens. « Certains détails, dit-il, semblent parler fortement
en faveur de la dépendance littéraire d’Ephésiens a 1’égard de Colossiens,
mais d’autres parlent avec plus de force encore en faveur de leur commune
origine » (p. 432).

L’intention de I’épitre aux Ephésiens est difficile a discerner. Elle n’est
pas inspirée par les relations de I'auteur avec une Eglise particuliére, et on
ne voit pas a quels besoins précis elle devait répondre. Rappeler la grandeur
du salut accordé en Christ a I’Eglise et exhorter d’anciens paiens a une vie
qui témoigne de ce salut, tel parait avoir été le dessein de Papétre. Mais a qui
Paul adressait-il cette épitre ! Les plus anciens témoins du texte ne pré-
sentent pas les mots &v 'Egéow (1, I), et le contenu de I’épitre ne permet pas
de voir en elle une lettre & ’Eglise d’Ephése. Elle n’est pas davantage une
épitre aux Laodicéens, comme I’avait conjecturé Marcion. Percy, avec beau-
coup d’autres, voit en elle une lettre circulaire adressée a un groupe d’Eglises
de Pintérieur de la province d’Asie et dont faisait partie celle de Laodicée,
Elle aurait été écrite en méme temps que I’épitre aux Colossiens, ce qui
explique leur étonnante parenté de langue et d’idées, et confiée au méme
porteur, Tychique. A quel moment de la vie de Paul ? Ni pendant sa capti-
vité a Césarée, ni pendant une hypothétique captivité a Ephése, mais bien
pendant qu’il était prisonnier a Rome (Actes xxvii, 30 et 3I), comme le
veut la tradition ecclésiastique.

Arrivé au terme de Pouvrage, le lecteur regrette de n’y pas trouver
quelques pages de conclusion. Il sait bien qu’elle serait en faveur de 'au-
thenticité des deux épitres ; il n’a pas oublié le Riickblsck inséré a la fin de
chaque chapitre ; il en soubaiterait un pareil a la fin du livre lui-méme, qui
fit le compte des résultats d’une si vaste enquéte. Nous nous excusons, pour
notre part, d’en avoir donné un résumé squelettique, propre a indiquer seu-
lement les principales galeries d’une mine d’une trés grande richesse. Les
interprétes des épitres aux Colossiens et aux Ephésiens, les théologiens et
les historiens désireux de connaitre tous les aspects de la pensée de Paul, y
puiseront avec profit, Nous nous demandons néanmoins si Percy n’a pas
accompli un énorme travail pour un mince résultat, car s’il a rendu trés
vraisemblable P’authenticité de I’épitre aux Colossiens, reconnue d’ailleurs
aujourd’hui par la grande majorité des critiques, I’authenticité de Pépitre
aux Ephésiens, quoi qu’il en dise, ne regoit de sa démonstration aucune
force nouvelle et demeure fort douteuse.

La tradition ecclésiastique a toujours reconnu dans les épitres aux Colos-
siens et aux Ephésiens des épitres de Paul! Aujourd’hui, méme les néga-
teurs de leur authenticité reconnaissent ce qu’elles ont de paulinien et les
attribuent a un disciple de Paul. Leur langue et leur pensée, chacun I’accorde,
sont pauliniennes dans une trés large mesure et se distinguent nettement de
celles des écrits chrétiens de I’dge post-apostolique. Aussi bien, n’est-ce pas
tout ce qu’il y a de paulinien dans ces épitres qui est en question, mais des



186 L e - CH. MASSON

traits de style, des expressions et des idées qui tranchent sur ce fond incon-
testablement paulinien. Percy n’aurait-il pas pu s’épargner beaucoup de
peine en reprenant la discussion au point ou ses devanciers 'avaient laissée,
en se bornant a4 examiner les textes dont la «paulinicité » est contestée,
pour montrer, §’il le pouvait, qu’elle ’est a tort ? $’il a pensé que la masse
des éléments authentiquement pauliniens dressée devant nous nous empé-
cherait d’accorder une importance décisive aux éléments non pauliniens, il
s’est trompé, car ce sont eux précisément qui trahissent le disciple dans un
écrit attribué au maitre.

Percy a apporté a ’étude du vocabulaire et du style de Pépitre aux
Ephésiens, a4 leur comparaison avec le style et le vocabulaire des Homo-
logouménes et de la littérature chrétienne de 1’dge post-apostolique, une
minutie sans exemple. Il estimait sans doute assurer ainsi I'objectivité de sa
conclusion : la langue de I’épitre aux Ephésiens est, dans I’ensemble, sem-
blable 4 celle des Homologouménes, les différences s’expliquant par le con-
tenu et le caractére de I’épitre. On peut se demander cependant si ’analyse
seule permet d’apprécier la langue d’un écrit, et, en particulier, de discerner
si elle est bien la langue d’un auteur que nous connaissons par d’autres
écrits reconnus authentiques. C’est, nous semble-t-il, laisser hors du débat
I’élément personnel qui, surtout lorsqu’il s’agit d’un saint Paul, confére a
la langue son originalité. Avant ou aprés tant d’analyses nous aurions aimé
que Percy se demandat si la langue de I’épitre aux Ephésiens a le mouve-
ment, le mordant, la vigueur de la langue de Paul dans les passages des
Homologoumeénes qui peuvent en étre rapprochés ? A-t-il craint la subjec-
tivité inévitable de la réponse a pareille question ? Elle nous semble cepen-
dant atteindre Pobjet plus sfirement et d’une prise plus directe que tous les
procédés d’analyse, quand il s’agit de juger de la langue d’une épitre pré-’
tendue de Paul.

Percy a retrouvé dans I’épitre aux Ephésiens ce que nous pouvons appe- -
ler les « caractéristiques pauliniennes » en matiére de style et de vocabulaire.
Nous n’en sommes pas étonné, pour la raison indiquée plus haut. Seuls les
termes que Paul n’emploie jamais ailleurs posent un probléme. Ce sont
év toig émoupaviolg, expression qui revient cing fois pour év Toi¢ oUpavoig
ou &v Ty odpavw (1, 3, 20; 11, 6 ; 111, 10 ; VI, 12) et MibdBorog (1v, 27 et VI, IT)
pour hébraique cavavig. Malgré tous ses efforts (p. 180-184), Percy ne
justifie pas d’une maniére convaincante la présence de ces termes, pas plus
qu’il ne satisfera chacun quand il tente d’expliquer comment Paul a pu
parler des « saints Apétres » du Christ (111, 5), au nombre desquels il se compte
certainement. ' '

Les critéres d’ordre linguistique ne sauraient suffire a fonder un jugement
d’authenticité ou d’inauthenticité. Leur application comporte une part de
subjectivité ; de plus, nous ne savons jamais quelles raisons peuvent avoir
décidé un auteur a varier son style et 2 employer dans un de ses écrits des
expressions qu’il n’emploie pas dans les autres. Les arguments décisifs seront



EPITRES AUX COLOSSIENS ET AUX EPHESIENS 187

tirés de la pensée de I’épitre. Percy se donne beaucoup de peine pour mon-
trer qu’elle est la pensée méme de Papétre Paul. Chacun lui accordera qu’elle
est paulinienne, mais n’est-elle que paulinienne ? Ici les difficultés s’accu-
mulent, nous n’en citerons que quelques-unes, a la suite de Percy lui-méme.’

Une des plus connues réside dans la déclaration que nous lisons Eph. 11, .
20 : « édifiés sur le fondement des apotres et des prophétes, sa pierre d’angle
étant Jésus-Christ ». Or, dans I Cor. 1, 10 et 11, Paul déclare que Jésus-
Christ est le seul fondement de I’Eglise, Comment concilier ces deux affirma-
tions ? Percy nous dit, il est vrai, que leur intention est toute différente. La
deuxiéme concerne le travail des hommes qui, aprés Paul, édifient 'Eglise
sur le fondement posé par lui ; la premiére concerne les rapports des croyants
eux-mémes avec les apdtres et les prophétes, fondement de I’Eglise dont
Jésus-Christ est la pierre d’angle et les croyants les pierres nombreuses.
Cependant, méme en tenant compte de Pintention différente des deux paroles,
nous avons peine a croire que Paul, aprés avoir proclamé Jésus-Christ 'unique
fondement de PEglise (I Cor. 111, 11), en soit venu & ne plus lui concéder
que le réle de pierre d’angle de ce fondement que sont les apétres et les
prophétes (Eph. 11, 20). Bien que Percy se refuse a juger la difficulté déci-
sive, il ’avoue cependant : « On ne doit pas cacher que la déclaration d’Eph. 1,
20 parait mieux convenir a I’époque post-apostolique, ou I'on vit, dans I'en-
semble des apdtres (a savoir les Douze et Paul), autorité unique de I'Eglise,
que dans la bouche de Paul lui-méme qui se considérait comme lunique
autorité des Eglises appartenant a son champ de mission» (p. 334).

Il semble y avoir glissement de la pensée des Homologouménes a celle
de Dépitre aux Ephésiens, et ce glissement, dont I’évidence n’éclate pas
toujours a premiére lecture, est d’une importance décisive dans les discus-
sions sur 'authenticité de Pépitre. Pareil glissement apparait dans le réle
que jouent les mauvais Esprits. Paul parle rarement de Satan, I’Adversaire
du croyant et de ’Eglise (I Thess. 11, 5; I Cor. vi1, 5; I Cor. 1, 11 ; x1,
3, 14). Dans Pépitre aux Ephésiens, en revanche, non seulement les croyants
ont affaire au Diable (1v, 27 ; v, 11), mais celui-ci est appelé «le Prince de
la puissance de Pair» (11, 2), puissance constituée par «les Esprits mauvais
qui résident dans les lieux célestes » (v1, 12). De plus, quoi qu’en dise Percy,
a en juger par le contexte, il n’est pas sfir du tout que § ai®v T0d Kéouov
todrou (11, 2) signifie « PAge de ce monde », et non I« Kon de ce monde » (),
ce qui serait une maniére de désigner Satan tout a fait étrangére au Nouveau
Testament. L’épitre aux Ephésiens, il faut le reconnaitre, témoigne d’une
poussée de démonologie inconnue des épitres de Paul.

Portons-nous maintenant au centre méme de la pensée de I’épitre. Percy
ne peut éluder cette constatation singuliérement grave (p. 289): il n’est

(*) Dans le Theol. Worterbuch zum N. T. de KirreL, t. I, p. 208, Sasse reconnait
que Eph. 11, 2 pourrait nous mettre en présence d’un Eon personnifié, alors que
cette conception si importante dans le syncrétisme hellénistique est étrangére au
Nouveau Testament.



188 CH. MASSON

jamais question dans Ephésiens de la mort du croyant avec Christ qui, dans
les autres épitres, est la condition de sa résurrection avec Christ, attestée
dés ici-bas par sa vie nouvelle (cf. p. ex.: Rom. vi, 1-14). Percy prétend
expliquer cette différence par le fait que Paul n’aborderait pas dans Ephé-
siens les sujets qui, dans d’autres épitres, ’aménent a parler de la mort du
croyant avec Christ. Il nous semble, au contraire, que dans la magnifique
proclamation du salut par la grace (Eph. 11, 4-10), Paul lui-méme n’aurait
pas dit que Dieu a rendu la vie aux croyants avec Christ (v. 5), qu’il les a
ressuscités avec Christ (v. 6), sans avoir dit aussi qu’ils étaient morts avec
Christ. Et sur ce point capital de la sotériologie paulinienne, Ephésiens se
distingue méme de Colossiens, ou ’affirmation de la résurrection des croyants
avec Christ est précédée de I’affirmation de leur mort avec Christ (Col. 11,
11-13 ; 11, 20-111, 4). Non pas que Pauteur des Ephésiens passe sous silence la
mort rédemptrice du Christ (1, 7; 11, 14-15; Vv, 2, 25), mais il parle de la
résurrection des croyants avec Christ sans se référer a la croix, comme si,
ébloui par la splendeur de la grice, il oubliait qu’elle ne nous est pas donnée
dans la résurrection du Christ sans nous étre d’abord donnée en sa mort.
Sur ce point encore, par rapport aux Homologouménes, Ephésiens témoigne
d’un glissement dont le terme pourrait étre Pabandon de la «theologia
crucis », authentiquement paulinienne, pour une «theologia glorie » et ses
stériles illusions.

Signalons enfin une objection a laquelle se heurte hypothése de I’au-
thenticité de I’épitre aux Ephésiens et que Percy n’a pas discutée. D’apreés
Eph. m, 1-13, ’admission des paiens dans I’Eglise est « le mystére du Christ »
(v. 4), mystére révélé a Paul (v. 3) et qu’il est chargé de faire connaitre
en qualité d’apdtre des paiens (v. 8-13). A premiére lecture, ces pensées
paraissent a leur place dans une lettre de ’Apétre des Gentils. On s’étonne
cependant que Percy ne se soit pas demandé si vraiment pour Paul, dans
les Homologoumeénes, ’admission des paiens dans ’Eglise est un « mystére »,
voire «le mystére » par excellence ?

En effet, Paul parle de « mystéres » au pluriel (I Cor. 1v, 1; x111, 2 5 X1V,
2), mystéres qui sont des révélations eschatologiques dont il donne deux
exemples (I Cor. xv, 51 ; Rom. x1, 25), et jamais de ce mystére unique que
serait ’admission des paiens dans I’Eglise. Quand il a combattu pour elle
lors de la Conférence de Jérusalem, il dit avoir combattu pour «la vérité de
Pévangile » (Gal. i1, 5) et non pour «le mystére du Christ ». Le salut des
paiens est si peu pour lui «le mystére » maintenant révélé a ’Eglise et par
PEglise (Eph. 111, 5 et 10) qu”’Abraham a regu la promesse de ce salut (Gal. 111,
8 ; Rom. 1v, 16-17) et que les prophétes ’ont annoncé. Certes, il est possible
que ’admission des paiens au salut soit apparue 4 un paulinien de la deuxiéme
génération comme la révélation par excellence accordée a Paul, comme
«le mystére» dont ’Apétre des Gentils avait déployé les splendeurs dans
PEglise et devant le monde, mais nous avons la une vue rétrospective de
Papostolat paulinien qui parait avoir été encore étrangére a Papétre lui-méme.



EPITRES AUX COLOSSIENS ET AUX EPHESIENS 189

On nous objectera sans doute le témoignage de Paul dans les Colossiens
qui, 4 propos du «mystére» est singuliérement semblable a celui de I'au-
teur des Ephésiens. Ainsi la notion du «mystére» propre aux Ephésiens
serait déja présente dans les Colossiens et se révélerait par la méme authen-
tiquement paulinienne. Mais, c’est précisément cette notion du « mystére de
Christ » commune aux deux épitres qui fait apparaitre la complexité inat-
tendue de leurs relations. En effet, les trois textes des Colossiens ou il est
question du « mystére » (1, 26-27 ; 11, 3 ; 1v, 3) sont tous trois-suspects d’avoir
été interpolés par I'auteur de 1’épitre aux Ephésiens, qui y aurait introduit
cette notion du « mystére » qui lui est chére, Sans entrer dans le détail de la
discussion exégétique qui pourrait P’établir, nous signalerons un fait propre
a donner quelque consistance a cette conjecture: la construction de cha-
cune des trois phrases des Colossiens qui contiennent la mention du « mys-
tére » présente des difficultés plus ou moins graves, difficultés qui dispa-
raissent si on retranche de chacune d’elles ce qui a trait au «mystére ».
Est-ce une pure coincidence ? Elle est singuliére, il faut Pavouer, et parait
bien l'indice d’une interpolation. On comprend sans peine qu’il importait a
Pauteur de I’épitre aux Ephésiens, écrivant au nom de Paul, que la notion
du « mystére», qui joue un réle si important dans son épitre, se retrouvat
au moins dans une épitre de I’apétre, et singuliérement dans celle dont la
parenté avec son épitre était la plus manifeste, 4 savoir I’épitre aux Colos-
siens.

On le sait, les nombreux passages ou il y a contact entre la lettre méme
des épitres aux Colossiens et aux Ephésiens ont toujours fourni aux néga-
teurs de Pauthenticité des Ephésiens un de leurs arguments les plus forts.
Percy a consacré les pages 362-418 de son livre a examiner successivement
vingt-cinq de ces Beriibrungen. 1’évidence lui arrache cet aveu: «Il y a de
nombreux passages dans Ephésiens, ou certains traits semblent indiquer
avec plus ou moins de force qu'un autre écrivain que I'auteur des Colossiens
a ici utilisé des idées ou des expressions tirées des Colossiens » (p. 418). La
cause semble entendue. Mais non! Ayant conclu 'examen de chacun de ces
points par des réserves, par des «mais» ou par des « peut-étre» souvent
bien forcés, Percy croit pouvoir affirmer, a la fin de ce long chapitre, que
rien n’oblige 4 penser que les deux épitres ont des auteurs différents. Que
lui faudrait-il pour cela ? Il est certain qu’en matiére de critique littéraire
Pargumentation ne saurait avoir la rigueur d’une démonstration mathéma-
tique ou d’une preuve expérimentale, mais la préférence doit étre accordée
aux explications ou aux hypothéses qui rendent compte le plus aisément
des difficultés d’un texte. Aussi la peine méme que Percy a di prendre et
Pingéniosité qu’il a déployée pour défendre sa position nous paraissent
témoigner en faveur de Pautre hypothése, de celle qui tout simplement,
rend compte de ces passages paralléles en disant que I’auteur des Ephésiens
a utilisé I’épitre aux Colossiens pour rédiger la sienne.

Nous pouvons maintenant formuler une critique portant sur I’ensemble



190 CH. MASSQN

de Pouvrage : Percy a été comme paralysé par le souci de sauvegarder I’au-
thenticité des Colossiens et des Ephésiens. Il a manqué de hardiesse. Il
n’était pas possible d’étudier «les problémes des épitres aux Colossiens et
aux Ephésiens » seulement en scrutant et en confrontant leurs textes cano-
niques. Il fallait se demander comment épitre aux Ephésiens a été com-
posée et si nous possédons I’épitre aux Colossiens telle que Paul I'a dictée.

L’hypothése de linterpolation de P’épitre aux Colossiens par I'auteur de
Pépitre aux Ephésiens s’est présentée a nous a propos de la notion du « mys-
tére du Christ », si caractéristique des deux épitres. H.-J. Holtzmann (® et
Jean Weiss @ ’ont adoptée. Elle méritait au moins discussion, Elle a ’avan-
tage de rendre compte plus complétement des rapports singuliers des deux
épitres sous leur forme actuelle. Si ’auteur des Ephésiens a utilisé I’épitre
aux Colossiens pour composer son épitre, s’il a aussi fait subir quelques inter-
polations au texte des Colossiens pour en rendre la parenté avec son épitre
plus étroite, il ne peut étre Paul lui-méme. Etait-ce une raison pour écarter
d’emblée pareille hypothése ?

Nous avons constaté la méme timidité, causée par le méme souci, dans
la maniére dont Percy traite la grande « bénédiction » initiale (Eph. 1, 3-14).
Il a reconnu le caractére liturgique et hymnique de ce morceau (p. 200 s.),
il en a analysé le style, mais sans pousser la recherche a fond. Lohmeyer (3
et Ochel @ ont tenté de retrouver la structure strophique et versique de
Phymne que nous lisons Eph. 1, 3-14. $’ils ont échoué, ils ont eu le mérite
d’apercevoir le probléme et d’essayer de le résoudre. Nous sommes convaincu
que Pauteur des Ephésiens a donné pour proemium a son épitre un
hymne préexistant dont il n’a altéré légérement le texte que pour le rat-
tacher a son épitre (5). §’il en est ainsi, 'authenticité de 1’épitre est mise
en question sur ce point aussi, car on se représente difficilement Papodtre
Paul se livrant a ce travail littéraire (6).

Les problémes de critique biblique ne passionnent plus notre génération
comme ils ont passionné nos péres. L’attention des théologiens se concentre
maintenant sur le contenu des livres bibliques. Mais quand on fait de la
critique biblique, il faut la faire en toute liberté d’esprit avec le seul souci

(*) H.-]J. HovrrzmaNnN, Kritik der Epbeser und Kolosserbriefe, p. 46 ss.

(3) Joh. Weiss, Das Urchristentum, p. 108 s.

(3) Ernst LoHMEYER, «Das «proemium» des Epbeserbriefes». Theol. Blatter,
1926, p. 120 ss.

(4) W. OcueLr, Die Annabme eciner Bearbeitung des Kolosser-Briefes in einer
Analyse des Epbeser-Briefes untersucht.” Marburg, 1934, p. 29 ss. Cité par Percy
p- 9, n° 61 et p. 373, n° 18.

(5) Nous sommes arrivé a cette conclusion en faisant lexégése des Ephé-
slens au semestre d’été 1940 et nous I'avons précisée et complétée dans un cours
donné au semestre d’hiver 1946-47. Peut-étre pourrons-nous parler un jour dans
cette Revue de 'hymne d’Ephésiens 1, 3-14. ‘

(®) Le cas de 'hymne christologique de Phil. 11, 6-11 est différent, car Paul
se borne & le citer sans y rien changer.



EPITRES AUX COLOSSIENS ET AUX EPHESIENS 191

de trouver une réponse aux questions qu’elle pose, pleinement conscient
de son caractére partiellement conjectural, sans craindre de recourir aux
hypothéses qui rendent le mieux compte des données d’un probléme. Ses
conclusions d’ailleurs n’ont pour le théologien qu’un intérét trés relatif. Si
nous devons reconnaitre que I’épitre aux Ephésiens est un écrit pseudépi-
graphe, son contenu reste le méme. Nous pouvons savoir ainsi comment
un homme de la deuxi¢me génération entendait le message de saint Paul.
Son auteur, un paulinien fervent, s’est inspiré de 1’épitre aux Colossiens,
4 laquelle il a trés librement emprunté des expressions et des idées, tout
en y faisant quelques additions pour la rattacher plus étroitement a son
épitre. Pour Percy, la difficulté majeure de ’hypothése de I'inauthenticité
est qu'on ne voit pas dans quel dessein un disciple de Paul aurait composé
ce pseudépigraphe. Ne peut-on pas cependant l'inférer des quelques addi-
tions insérées par lui dans ’épitre aux Colossiens et qui doivent indiquer
assez bien ce qui lui tenait & cceur ? Selon lui, et avec raison, Paul était
PApétre des Gentils (11, 1), celui qui avait en Christ la révélation du « mys-
tére» de laccession des paiens au salut dans ’Eglise, Corps du Christ
(111, 3-7). En faisant parler Paul en qualité de porteur de ce «mystére »,
tout en ayant soin de ne pas Popposer aux autre « apOtres et prophétes»
du Christ (11, 20; 111, 5), il définissait le sens de son douloureux apostolat
(1, 1 et 13; 1v, I), et lul permettait de proclamer une fois encore la gran-
deur du salut (1 et 11; 111, 14-21) et d’exhorter I’Eglise a vivre d’une maniére
digne de sa vocation (1v-vi).

Charles MASSON.



	Études critiques : les problèmes des épitres aux Colossiens et aux Éphésiens [Ernst Percy]

