Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 145

Artikel: Etudes critiques : la naissance du christianisme
Autor: Menoud, Philippe-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380490

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

LA NAISSANCE DU CHRISTIANISME

Maurice GoGUEL, Jésus et les origines du christianisme, La naissance du
christianisme. Paris, Payot, 1946. 607 p. in-8. 400 fr.

- Lorsqu’il publia, en 1932, La vie de Fésus, M. Maurice Goguel marqua
son intention de faire de cet ouvrage le premier tome d’un ensemble plus
vaste sur Fésus et les origines du christianisme. « Nous essayerons, dans un
second volume, écrivait-il, de montrer comment la foi et P’attachement
que Jésus avait fait naitre dans le cceur de ses disciples, aprés avoir subi
une éclipse au moment de la passion, a réapparu en eux sous la forme de
Iaffirmation de la résurrection de leur maitre et comment, sur la base de
cette foi, I’Eglise chrétienne a été fondée et sa doctrine élaborée » (La vie
de Fésus, p. 8).

Ce second volume en comprend, en réalité, deux. Dans La naissance
du christianisme, dont nous avons a rendre compte maintenant, M. Goguel
décrit et explique comment est née une foi nouvelle en Jésus vainqueur
de la mort et siégeant a la droite de Dieu, et comment cette foi s’est expri-
mée en une doctrine dont les formes, d’abord diverses, se sont peu a peu
rapprochées et interpénétrées vers la fin du Ie* siécle. Dans un autre ouvrage,
L’E glise primitive, M. Goguel exposera « comment la foi nouvelle s’est expri-
mée sur le plan social par la constitution de PEglise et quels ont été les
principaux aspects de sa vie» (La naissance du christianisme, p. 7, n. 1) @,

La naissance du christianisme est une piéce maitresse de la vaste syn-
thése a laquelle le professeur de Paris travaille inlassablement depuis une
vingtaine d’années. Synthése solide, dont les fondations critiques ont été

(*) On sait que M. Goguel a consacré, en 1933, un volume spécial aux pro-
blémes posés par La foi d la résurrection de Jésus dans le christianisme primitif.
La vie de Fésus avait été précédée de deux volumes d’introduction : Fésus de Naza-
reth, mythe ou bistoire ? 1925, et Au sewsl de I'évangile. Fean-Baptiste, 1928.



174 PH.-H. MENOUD

patiemment établies dans une magistrale Imtroduction au Nowveau Testa-
ment, malheureusement inachevée, en cinq volumes (1922-1926), et dont les
matériaux ont été préparés, depuis le début du siécle, par des monographies
et de nombreux articles de revues. Il n’est aucune question importante
relative aux origines chrétiennes sur laquelle M. Goguel n’ait présenté des
vues parfois conjecturales, souvent décisives, toujours fécondes.

L’immense labeur dont La mnaissance du christianisme condense les
résultats éveille avant tout le respect et ’admiration. Non seulement parce
qu’il témoigne d’une rare conscience scientifique, mais encore parce qu’il
révéle le dessein d’atteindre objectivement & la vérité. Sans rien refuser aux
exigences de la méthode historique, M. Goguel n’oublie jamais qu’il traite
d’un probléeme d’histoire religicuse, et la plus émouvante pour ses lecteurs.
On ne trouvera pas dans son livre ces condamnations rapides, ce ton trop
léger, au fond ce mépris dédaigneux de la foi, qui déparent souvent les tra-
vaux des Loisy et des Guignebert. Il n’est pas dans notre propos de com-
parer Pexposé de M. Goguel a celui que Alfred Loisy a donné, sous le méme
titre, en 1933, ni au volume posthume et inachevé de Charles Guignebert
sur Le Christ (1943). Nous dirons seulement que la synthése de M. Goguel
P’emporte sur celle de ses deux anciens collégues par la siireté des bases
critiques et par la compréhension, pour ainsi dire, interne des hommes du
Ier siécle, surtout de l’apétre Paul, dont M. Goguel est un interpréte
particuliérement autorisé, '

I1 n’est pas possible de donner une analyse détaillée d’un ouvrage aussi
vaste que La naissance du christianisme. Nous nous bornerons a indiquer
le contenu des cinq parties du livre. Aprés quoi nous présenterons quelques
remarques.

* *

L’ Introduction traite de la maniére dont se pose le probléme de la nais-
sance du christianisme et du cadre chronologique du christianisme primitif (),
Dans la premiére partie: La création d’un objet religieux nouveau, auteur
reprend les conclusions de son ouvrage sur La foi d la résurrection de Fésus.
Sous sa forme premiére, la foi des disciples a été la certitude que Dieu avait
recueilli Jésus vivant au ciel. Cette idée de la glorification de Jésus a pro-
duit les christophanies. Celles-ci a leur tour ont donné naissance a la croyance
au tombeau vide. Le point de départ du développement est donc la foi a
la vie céleste du Christ, et elle est née de la maniére suivante:

«Quant 4 cette foi a la vie céleste du Christ, elle n’a été que la réappa-
rition des sentiments qui s’étaient développés chez les disciples pendant

(*) M. Goguel reste fidéle a la chronologie qu’il a proposée antérieurement;
cf. Inirod. au N. T., t. IV, 1, p. 81 s.; « La vision de Paul & Corinthe et sa com-
parution devant Gallien », Revue d’bistoire et de philosophie religieuses, 1932, p. 321-
333 ; La vie de Fésus, p. 210 s.



LA NAISSANCE DU CHRISTIANISME 178

qu’ils avaient vécu auprés de leur maitre. Les heures sombres de la passion
les avaient refoulés, mais non complétement extirpés de leurs cceurs. Quand,
revenus en Galilée, ils parvinrent a se ressaisir, ces sentiments se ranimeérent
en eux. Il était cependant impossible qu’ils subsistassent sous leur forme
premiére. Tant que Jésus était vivant, on pouvait espérer qu’il allait étre
manifesté en Messie glorieux. Aprés sa mort, la foi en lui ne pouvait subsister
ou renaitre que s’il avait triomphé de la mort, que si on pouvait regarder
a lui comme 4 un vivant, La fol au Christ céleste n’a pas été seulement le
prolongement des espérances que les disciples de Jésus avaient mises en
lui, elle a été leur exaltation et leur adaptation aux circonstances nouvelles
qui paraissaient leur avoir infligé un sanglant démenti. C’est ce qui explique
qu’elle n’ait pas été un sentiment qui se serait peu a peu et paisiblement
développé, mais qu’elle se soit manifestée avec une intensité qui lui a donné
la forme explosive d’une vision. ' |

Ceest pour cela aussi que, dés Pinstant ou cette foi a commencé a se
répandre, il s’est produit une véritable épidémie de christophanies dont,
sans doute, les récits qui nous sont conservés ne nous donnent qu’une
image affaiblie. Dans la suite — et assez rapidement sans doute — elles
se sont raréfiées et ont cessé. Paul a eu le sentiment d’avoir bénéficié de la
derniére de toutes. Les choses se sont alors stabilisées ; la foi a la résurrection
a pris alors un autre caractére. Elle n’a plus été Pexpression d’une expé-
rience mystique, elle a pris P'allure d’une affirmation de fait, en attendant
de devenir un dogme» (p. 103).

La foi a la résurrection de Jésus pose le principe d’une religion nouvelle,
mais cette religion nouvelle ne pouvait pas se réaliser sur le terrain ou elle
avait pris naissance. C’est ce que M. Goguel montre dans la deuxiéme partie
intitulée : L’échec de la réalisation du christianisme sur le plan du judaisme.
A Jérusalem, en effet, la foi chrétienne est demeurée trés proche de la reli-
gion juive. Elle n’a pas eu d’emblée cette puissance d’expression dont parlent
les premiers chapitres du livre des Actes. Au contraire, la foi nouvelle s’est
propagée sans grand éclat, d’une facon insensible et progressive, et qui n’a
pas attiré lattention. Clest pourquoi la persécution n’a frappé que les
croyants hellénistes, lesquels représentent un autre courant que le judéo-
christianisme de Jérusalem. Méme la persécution violente mais bréve
d’Agrippa, en 44, n’a atteint que les chefs de I’Eglise, et sans doute parce
qu’ils venaient de consentir a Paul, lors de la célébre conférence, des con-
cessions que les fidéles, dans leur ensemble, n’ont pas approuvées. Ceux des
chefs qui ne furent pas mis a mort comme « Jacques ¢t son frére Jeann,
quittérent alors Jérusalem et portérent Pévangile dans les communautés
juives de la diaspora. Ce sont ces missionnaires judéo-chrétiens qui ont
fondé ’Eglise de Rome, et Paul s’est trompé quand, écrivant aux Romains,
il les a cru gagnés a « son évangile ». Pierre fut sans doute le plus actif de ces
missionnaires, mais il n’est pas possible de retrouver ses traces.



176 PH.-H. MENOUD

Cependant que le groupe apostolique portait au loin la foi nouvelle,
un autre groupe judéo-chrétien, le groupe dynastique demeurait a Jérusalem,
dirigé par Jacques, frére de Jésus, puis par les desposumoi. Le caractére
judaique du christianisme jérusalémite n’a fait que s’accentuer, pour aboutir,
aprés 70, a I’ébionitisme, « morceau de christianisme primitif conservé en
vase clos a4 I’abri de toute influence du christianisme grec» (p. 163).

Si le christianisme ne s’est pas réalisé sur le plan du judaisme, c’est
qu’il n’est pas parvenu alors a4 dégager le principe qui lui avait donné nais-
sance : la foi au Christ vivant et agissant par ’Esprit sur la vie de ses fidéles.
Le judéo-christianisme n’a pas été un christianisme pneumatique: pour
lui, le Christ ne joue pas de role actuel dans la vie du croyant et de ’Eglise ;
il est seulement celui qui a enseigné au temps de sa vie terrestre, et qui
reviendra au dernier jour dans la gloire. La pensée du judéo-christianisme,
auquel a manqué Pexpérience de I’Esprit, est restée confinée dans son cadre
juif : il s’agit pour le croyant d’observer la Loi et d’attendre un salut qui
n’est, comme pour le judaisme, qu’objet d’espérance.

Clest sur le plan de I’hellénisme que le christianisme devait aboutir,
comme le suggére ce qui précéde et comme le montre la troisiéme partie :
Réalisation du christianisme sur le plan de DPhelléinisme. La préparation de
la doctrine. Dans 'Eglise de Jérusalem surgit, trés tot, le groupe des Hellé-
nistes qui a pour chefs les Sept, et non les Douze. Etienne semble étre I’héri-
tier de la pensée la plus radicale de Jésus: le Fils de ’'Homme, lors de sa
venue glorieuse, modifiera ’économie religieuse d’Israél et ouvrira la porte
du salut aux paiens aussi bien qu’aux Juifs. De la pensée de leur maitre,
les Hellénistes conservent I'idée de autonomie de la foi nouvelle par rapport
au judaisme ; chassés de Jérusalem, ils sont les premiers missionnaires en
terre paienne; ils fondent I’Eglise d’Antioche, ou les croyants regoivent
pour la premicére fois le nom de chrétiens, ce qui prouve qu’ils sont nette-
ment distincts des Juifs.

Par leurs vues théologiques et leur activité de prédicateurs, les Hellé-
nistes préparent les voies a Paul. L’apétre implante solidement le christia-
nisme dans le monde grec; par la vigueur de sa pensée, il crée les expres-
sions classiques de la foi, assurant par cela méme son autonomie définitive
a Pégard du judaisme et son originalité par rapport aux mystéres hellé-
niques de salut.

On nous excusera de ne pas entrer dans le détail. Depuis sa thése de
licence en théologie sur L’apétre Paul et Fésus-Christ (19o4), M. Goguel n’a
cessé de s’intéresser a Papdtre des Gentils et de donner de sa vie et de sa
pensée des exposés toujours plus approfondis. Le chapitre consacré ici a
Paul et au paulinisme est 'un des meilleurs du livre et la meilleure vue
d’ensemble que nous ayons en frangais sur ’apétre. Il n’est guére qu’un
point qui peut susciter des objections. Nous y reviendrons tout a I’heure.

Le judéo-christianisme de Jérusalem d’une part et d’autre part le chris-
tianisme hellénique auquel Paul a donné sa forme, sont des expressions



LA NAISSANCE DU CHRISTIANISME 177

encore locales ou personnelles du christianisme naissant. Il importe de
comprendre comment de leur rencontre, ou méme de leur conflit, est issue
une religion plus affermie. C’est le probléme abordé dans la quatriéme par-
tie: La stabilisation du christianisme et la formation de sa doctrine. Si le
christianisme n’apparait pas d’emblée comme une religion stabilisée, cela
tient a diverses raisons. A Jérusalem, ’Eglise naissante n’a pas rompu avec
la religion juive. C’est Paul qui a vraiment compris qu’en accomplissant
le judaisme, le christianisme s’en affranchissait et devenait une religion
autonome. D’autre part, le pneumatisme, c’est-a-dire la libre inspiration
qui ne se laisse pas enfermer dans un cadre doctrinal ou ecclésiastique, et
le sentiment eschatologique, c’est-a-dire la certitude de vivre dans P’attente
de la fin imminente du monde, ont fait obstacle 4 la stabilisation. Mais,
dés le temps de Paul, le pneumatisme et ’eschatologie subissent une évo-
lution paralléle. L’Esprit cesse d’étre une force débridée pour devenir avant
tout l’agent de la communion actuelle entre le Christ et le croyant. Et,
d’autre part, comme le monde dure, l'intérét religieux se détache d’un
horizon qui s’allonge indéfiniment et cherche un point d’attache dans
Pactuel : la présence de PEsprit remplace attente de la parousie. « La neu-
tralisation et la spiritualisation concomitantes du pneumatisme et de I’escha-
tologie » aménent, a leur tour, une évolution de la notion d’autorité. Désor-
mais, I’autorité de la tradition s’impose. Il s’agit de conserver la foi « donnée
aux saints une fois pour toutes » et de défendre «la saine doctrine » contre
Phérésie.

Ayant ainsi défini les causes qui ont donné au christianisme un nouvel
équilibre, M. Goguel revient a P'exposé des événements et des doctrines.

Le fait capital est ici le conflit du judéo-christianisme et du pagano-
christianisme. Si M. Goguel n’admet pas ’hypothése selon laquelle Pierre
aurait conduit personnellement une contre-mission judaisante sur les traces
de la mission paulinienne, il estime que les « colonnes » de Jérusalem par-
tageaient, en principe, les vues des agents de cette contre-mission. De I'inci-
dent d’Antioche 4 sa mort, Paul fait de plus en plus figure d’isolé, et il
meurt, semble-t-il, dans ’abandon le plus complet. L’universalisme qu’il a
préché n’aura cause gagnée qu’aprés 70. Cependant, Peffort de Papétre n’a
pas été vain. Il a préparé pour Eglise « une structure et un équilibre nou-
veau ».

La pensée chrétienne postérieure a Papétre Paul est contenue dans la
littérature deutéropaulinienne au sens large (les Pastorales, Iépitre aux
Ephésiens, les Evangiles synoptiques, le livre des Actes, la premiére épitre
de Pierre) ; elle est faite de «la combinaison d’un courant paulinien avec
un autre courant qui vient du christianisme apostolique». L’épitre aux
Hébreux se situe dans la ligne d’une pensée hellénique paralléle au pauli-
nisme, mais indépendante de lui. Quant au johannisme, il est la gnose, non
hérétique, d’un groupe de « parfaits » (au sens de I Cor. 111, 18.), gnose plus
mystique que spéculative, au confluent du paulinisme, du christianisme

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXV N° 145, 1947). 12



178 : PH.-H. MENOUD

apostolique et, dans une certaine mesure, de la gnose syncrétiste. L’Apo-
calypse n’est pas du méme auteur que I'évangile et la premiére épitre, mais
elle provient du méme milieu. L’épitre de Jacques est P’aboutissement du
christianisme palestinien, devenu universaliste sous linfluence de I’hellé-
nisme. La Didaché est le document du rapprochement qui se fait, a la fin
du I°r siécle, entre des formes diverses de christianisme. Clément Romain
reproduit, avec quelque influence de Paul et de I’épitre aux Hébreux, le
moralisme du christianisme palestinien ; il est précatholique par sa notion
de PEglise.

Cest aussi aprés 70 qu’apparaissent. les premiers mouvements héré-

tiques. Mais les données que nous avons sont trop sommaires pour -qu’il
soit' possible de faire une histoire de ’hérésie a la fin du I°r siécle. La pré-
sence de I’hérésie inclinera I’Eglise & souligner toujours davantage ’unité
et Phomogénéité de la saine doctrine et la conduira ainsi «vers ’ancien
catholicisme » du II* siécle. : :
.~ Arrivé ainsi au terme de «la période de création» dans I’histoire du
christianisme naissant, M. Goguel considére encore une fois I’ensemble de
ce développement, mais d’un point de vue nouveau, celui des réactions
provoquées par la prédication de Pbvangile. Cest la matiére de la cinquiéme
et derniére partie, la plus inédite, la plus neuve pour le lecteur assidu des
travaux de M. Goguel, et qui mériterait de faire, a elle seule, 'objet d’une
étude critique. Il faut en tout cas féliciter et remercier M. Goguel d’avoir
abordé pour elles-mémes ces questions qui ont été trop délaissées.

M. Goguel rappelle que le judaisme était large et tolérant, et ne se mon-
trait intraitable que sur la question de la valeur absolue de la Loi. Il pouvait
donc s’accommoder d’un judéo-christianisme comme celui de Jacques.
Clest pourquoi la persécution juive n’a atteint que les Hellénistes dont les
vues théologiques allaient contre la Lo ,

Dans P’empire romain, les chrétiens, d’abord confondus avec les Juifs,
bénéficiérent de la tolérance accordée au judaisme. L’enquéte menée a
propos du procés de Paul, peut-étre aussi des dénonciations juives, ame-
" nérent les autorités romaines a distinguer entre Juifs et chrétiens. A la
suite de I'incendie de Rome — dii sans doute a des causes accidentelles . —
seuls les chrétiens, et non les Juifs, furent poursuivis. Dés lors, comme le
montre en particulier la persécution survenue sous Trajan, les chrétiens
sont des hors la loi, en tant qu’hostes publici. S’ils ne sont pas toujours
persécutés, ils ne sont jamais en sécurité parce qu’ils sont dépourvus de
statut légal. I’opinion publique leur est hostile, mais souvent les magistrats
se montrent modérés dans Papplication des peines.

A la persécution les chrétiens ont répondu par la patience, dans l’assu-
rance que Dieu les vengerait. Cependant, il est possible que certains textes
du Nouveau Testament aient été écrits pour apaiser la révolte qui grondait
dans les cceurs (Rom. xm, 1-7; I Pierre 11, 13-174 II Tim. 1, 1-2), Mais
le loyalisme P’a emporté, dans le sentiment que méme ’Empire avait son



LA NAISSANCE DU CHRISTIANISME 179

r6le & jouer dans le plan divin (cf. 1I Thess. 11, 1-12). Le loyalisme a fait
que les souvenirs des persécutions s’estompent ; les apologétes du II® siécle
les attribueront & des malentendus.

Ce résumé sommaire ne peut révéler toutes les richesses accumulées
dans ces six cents pages trés denses. Cet ouvrage de fond touche a tous les
problémes posés par le christianisme du Ier siécle; il retrace Phistoire de
PEglise naissante et le développement de sa littérature et de sa pensée.
Et cela, non dans une collection de monographies juxtaposées, mais en
une vue et une explication d’ensemble. L’ouvrage donne ce que le titre
promet : il montre comment le christianisme est né. Par 13, Pceuvre de
M. Goguel prend sa place a la suite des grandes vsynt‘he‘ses sur les origines
chrétiennes qui virent le jour au XIXe siccle, et que seuls peuvent tenter
ceux quune longue étude et une admirable érudition ont qualifiés pour
cette tiche.

L’historien des brigines chrétiennes, on le sait, ne dispose que de sources
fragmentaires. Il doit interpréter des textes difficiles, dont la signification
est contestée. Il est obligé de recourir fréquemment a I’hypothése, surtout
lorsqu’il entend apporter cette vue d’ensemble et cette explication générale
qui ne sont pas dans les textes. Aussi bien un ouvrage comme celui-ci a-t-il
moins pour but de conquérir tous les suffrages, et sur tous les points, que
d’alimenter et de clarifier le débat. C’est pourquoi nous nous permettons
d’indiquer maintenant ce que nous avons, tout en lisant, marqué ici et la
de points d’interrogation.

L’explication de la naissance du christianisme proposée par M. Goguel
n’est pas sans rappeler le systéme fameux de Ferdinand-Christian Baur.
Comme jadis le théologien de Tubingue, encore que d’une maniére plus
nuancée et moins brutale, le pfofesseur de Paris estime que le christianisme
«stabilisé » se situe au confluent de deux courants distincts: le judéo-
christianisme de Jérusalem, légaliste et eschatologique, et le christianisme
hellénique caractérisé par le pneumatisme. Mais est-il bien certain que
IEglise de Jérusalem ait ignoré les phénoménes pneumatiques et que ce soit
le rédacteur du livre des Actes qui ait introduit, aprés coup, la mention de
Peffusion de PEsprit dans des textes qui, sous leur forme premiére, n’en
disaient rien ? '

Nous accordons volontiers que Pinformation de ’auteur des Actes sur
les premiers temps de ’Eglise parait souvent incompléte et inexacte. Mais,
gqw’il ait utilisé pour rédiger les chapitres 11 a v deux sources paralléles,
dont I'une, celle qui renferme les grands textes sur la Penteclte (11, 1-47),
est sans valeur documentaire ; que, par conséquent, la mention du don-de



180 PH.-H. MENOUD

PEsprit dans 11, 33 et 11, 38 soit une « addition rédactionnelle » (1), ce n’est
la qu’une hypothése, et une hypothése qui ne parait pas s’imposer. En effet,
les textes incriminés sont inclus dans des discours de Pierre qu’on s’accorde
généralement — et M. Goguel est de cet avis — a tenir pour archaiques.
De plus, on peut faire valoir, en faveur de la réalité de I'effusion de I’Esprit
dans les premiers jours de I'Eglise, diverses considérations.

Il faut souligner d’abord ceci: dans le discours qui suit la Pentecéte,
Pierre présente le don de I'Esprit aux croyants comme la réalisation de la
prophétie eschatologique de Joél 11, 28-32. Chez le prophéte, le don de
PEsprit survient au moment ou se produisent les catastrophes cosmiques
qui inaugurent le régne de Dieu. Dans les Actes, les deux événements sont
dissociés : 1’établissement du régne de Dieu demeure eschatologique, mais
le don de I’Esprit a lieu maintenant, et ce don actuel inaugure « les derniers
jours » Nous trouvons donc ici, et encore une fois dans un discours de Pierre
dont il n’y a pas de raison de suspecter I’authenticité substantielle, I'idée
commune a tout le christianisme néotestamentaire, que la puissance escha-
tologique, la puissance du monde & venir, I’Esprit, est présent et agissant
dans I'Eglise depuis la glorification du Christ, idée a laquelle Paul a donné
son expression classique en faisant de PEsprit les arrhes ou les prémices
des biens eschatologiques (cf. Hébr. vi, 4-6; Jean vir, 39, etc.).

Il faut rappeler aussi que Paul lui-méme semble bien admettre que
IEglise a fait dés les origines I'expérience de I’Esprit et que la possession
de I’Esprit est la marque distinctive de tout chrétien. Ecrivant aux Romains
qui n'ont pas été gagnés a la foi par «son évangile », il dit: « Vous n’étes
pas dans la chair, mais dans 'Esprit» (Rom. vin, g). Dans Gal. 11, 8-9, il
fait de Papostolat de Pierre et de son propre apostolat deux manifestations
paralléles de la méme « énergie» divine; il n’aurait guére pu parler ainsi,
¢’il avait pensé que la puissance de I'Esprit n’était pas a ’ceuvre a Jéru-
salem aussi bien qu’en terre paienne.

Bref, la thése que le christianisme jérusalémite n’a pas été un chris-
tianisme pneumatique nous parait trop absolue, Il faut établir une distinc-
tion nette entre deux sortes de faits que M. Goguel désigne & I’occasion,
par le méme terme de pneumatisme. Il faut distinguer, d’une part, la certi-
tude que le Christ vivant dirige les siens et demeure en communion avec
eux par I’Esprit ; C’est le pneumatisme qu’on peut appeler mystique. D’autre
part, il a existé un pneumatisme extatique, caractérisé par des phénoménes
extraordinaires comme la glossolalie. Cette seconde forme de pneumatisme,
elle, est propre aux églises pauliniennes, et méme, semble-t-il, 4 IEglise
de Corinthe, et Paul ne I’a pas encouragée.

En revanche, ce que nous venons d’appeler le pneumatisme mystique

(*) Cf. p. 117 et 120. — J. JErREmIAS (« Untersuchungen zum Quellenproblem
der Apostelgeschichte », Zestschrift fiir die neutestl. Wissenschaft, 1937, p. 205-221)
conteste qu’il y ait deux sources paralléles dans Actes 11 4 v. W.-G. KuemMEL
(Theologische Rundschau, 1942, p. 167 s.) se prononce dans le méme sens.



LA NAISSANCE DU CHRISTIANISME 181

appartient a4 la pensée chrétienne dans son ensemble. Il en est un élément

essentiel. Si les fidéles attendent la consommation du salut de larrivée
glorieuse du Seigneur a la fin de ce monde, ils possédent dés maintenant,

par la foi, PEsprit, c’est-a-dire le gage et la garantie du salut final. La foi
et Pespérance, la possession actuelle de PEsprit et Pattente de la consom-
mation eschatologique sont deux grandeurs complémentaires et solidaires,
ordonnées l'une a Pautre, et non pas concurrentes, comme cela parait
résulter de certains des développements que M. Goguel consacre a I’évolu-
tion du pneumatisme et de I’eschatologie.

S’il est vrai que la pensée chrétienne tient de ses origines juives une
« orientation vers Pavenir» (p. 297), il est tout aussi vrai qu’elle est fixée
dans le présent par son contenu spécifique : Paffirmation que Jésus est déja
ressuscité et que le salut est, en principe, déja acquis. L’achévement escha-
tologique n’est plus qu’une consommation ; il n’est pas tout le salut comme
dans le judaisme. Salut présent et salut a venir sont les deux péles de la vie
chrétienne ; ils lui donnent sa tension caractéristique. Certes, il arrive que,
suivant les circonstances, la pensée chrétienne tende a se fixer davantage
sur 'un des péles que sur I’autre, mais il ne semble pas que, dans le cadre
du Nouveau Testament, la mystique triomphe au point de se substituer
a Pattente eschatologique. On peut expliquer de diverses fagons la coexis-
tence, chez Paul, de aspiration a la mort, par quoi se réalisera dans sa
plénitude la vie «avec le Christ », et de Pattente de la parousie, qui seule
aménera la rédemption définitive @), On doit constater — et M. Goguel
ne manque pas de le faire — qu’«un élément eschatologique subsiste du
fait que le salut ne sera achevé que dans une autre économie» (p. 300).
Méme dans la pensée johannique, cet élément eschatologique subsiste.
Voir dans la théologie du IV® évangile «une entiére spiritualisation de
Papocalyptique et de l’eschatologie, c’est-a-dire pratiquement leur éli-
mination » (p. 303), n’est possible qu’a la condition de décréter interpolés
des textes qui ne méritent pas d’étre éliminés et d’oublier que, dans le
johannisme comme dans le paulinisme, la mystique est subordonnée a
Peschatologie ().

(*) M. Goguel est d’avis, avec plusieurs auteurs, que le monde nouveau a com-
mencé A exister A partir de la résurrection de Jésus et que le monde présent et le
monde nouveau coexistent entre la résurrection et la parousie du Christ (p. 261,
262, etc.). Mais le Nouveau Testament ne parle jamais d’un « monde nouveau ».
- L’Apocalypse et la seconde épitre de Pierre emploient les expressions « cieux nou-
veaux » et «terre nouvelle », mais les envisagent toujours comme des grandeurs
uniquement eschatologiques. L’économie nouvelle est, selon le Nouveau Testament,
«le monde qui vient», mais qui n’est pas encore ld. Ce qui dés maintenant est
actuel et coexiste au monde présent, c’est I’Esprit, puissance du monde a venir.
Installé dans ce monde, I'Esprit crée alors ces réalités nouvelles que sont «la nou-
velle alliance », «la nouvelle créature », « 'homme nouveau ». — Cf. W, MicHAELIs,
« Zur Frage des Aeonenwende », Theologische Bléner, 1939, p. 113-118 et O. Curr-
MANN, Cbristus und die Zeit, 1946, p. 8o.

(?) Cf. notre étude sur «L’originalité de la pensée johannique», dans cette
Revue, 1940, p. 233-261.



182 PH.-H. MENOUD

Du reste, le Dieu de la pensée johannique est un Dieu toujours a 'ceuvre,
comme le Fils lui-méme est a 'ceuvre (Jean v, 17). En d’autres termes, Jean
reste fidéle 4 « une notion dynamique de Dieu qui a ses origines dans I’Ancien
Testament et dont la relation avec une conception eschatologique est évi-
dente» (p. 309), selon les propres termes de M. Goguel. Or cette notion
dynamique de Dieu, comme d’ailleurs la notion temporelle de I'Esprit, nous
parait avoir empéché, dans le cadre du Nouveau Testament, «la substi-
tution du dualisme ontologique au dualisme temporel» et avoir retardé
jusqu’au II° siécle «la neutralisation et la spiritualisation du Pneumatisme'
et de D’eschatologie ». Cette «révolution» qui, en effet, devait « changer la
physionomie du christianisme » (p. 312), c’est Ignace d’Antioche qui a été
le premier a Pesquisser. Cette révolution, du reste, n’a jamais compléte-
ment abouti. Car le sentiment chrétien a réagi a toutes les époques, dans la
conviction que le christianisme cesserait d’étre lui-méme, §’il cessait d’étre
une histoire et une eschatologie.

Si nous ne pouvons pas toujours suivre M. Goguel dans D’explication
quil nous propose de la naissance du christianisme, nous ne recueillons
pas moins avec gratitude la synthése qu’il nous offre. Un exposé de cette
ampleur permet, mieux que des études de détail, d’établir comme un bilan
des résultats auxquels la science des origines chrétiennes est parvemie, et
des questions qui demeurent ouvertes ou qui sont peut-étre sans solution.
En lui-méme, un tel exposé est un enseignement qui par les questions et
les discussions qu’il provoque peut porter beaucoup de fruit.

Neuchdtel. Philippe H. MENOUD.



	Études critiques : la naissance du christianisme

