Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 144

Artikel: Etudes critiques : L'enseignement de saint Paul [Frangois Amiot]
Autor: Burnier, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380484

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

Frangois Amior, L’enseignement de saint Paul. Collection « Etudes bibliques ».
Paris, Gabalda, 1946. 2 vol.

Cet ouvrage, dont nous avons en mains la quatriéme édition revue,
parue en 1946, semble avoir connu un succés considérable, puisque sa pré-
face, qui est celle de la premicre édition, porte la date de 1938. Connaitre
ainsi quatre éditions en sept ou huit ans, dans une période ou les difficultés
d’impression n’ont cessé de grandir, c’est certainement beaucoup pour un
ouvrage qui n’est nullement populaire. L’ceuvre de M. Amiot est, en effet,
un exposé théologique minutieux de plus de 6oo pages.

On se demande, au premier moment, si cet ouvrage était bien néces-
saire aprés la classique et magistrale Théologie de saint Paul du P. Prat
(dont s’achéve maintenant la trente-troisiéme édition!) a laquelle du reste
notre auteur se référe souvent. A y regarder de plus prés, on ne tarde pas a
discerner Poriginalité de 1’ceuvre.

Elle se manifeste peut-étre déja dans le ton, moins magistral et moins
dédaigneux a ’endroit des théologiens protestants, dont, a quelques reprises,
M. Amiot se plait a reconnaitre les mérites (%).

On remarque aussi que l’auteur, qui professe au Séminaire de Saint-
Sulpice, se montre plus soucieux de puiser a la source ol s’abreuvera la
piété des séminaristes et des prétres que de préparer un aliment a des débats
de pure théologie. Cela ne signifie nullement que ’exposé des doctrines soit
négligé, mais bien que Pintérét dernier en est ’édification, dans le sens le
meilleur de ce mot (2). M. Amiot laisse deviner — et le cardinal Tisserant

() T. I, p. 43, 99 s. Notre auteur renvoie fréquemment son lecteur au Theol.
Worter buch de KiTTEL.

(3) C'est aussi orientation des précédents ouvrages de notre auteur, 4 qui 'on
doit également une édition de morceaux choisis tirés des Instructions sur la vie
chrétienne et sacerdotale de Jean-Jacques OLIER.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXV (N® 144, 1947). 8



114 FEAN BURNIER

qui a signé la préface de ces deux volumes le dit expressément — qu’il est
allé a saint Paul poussé par des préoccupations spirituelles avant de se
pencher en théologien sur I'enseignement des épitres et des Actes. Il arrive
méme, 3 plus d’une reprise au cours de Pouvrage, que M. Amiot fasse état
de la tradition mystique qui I’a formé : ’Ecole frangaise du XVII* siécle ().

On ne s’étonnera donc pas qu’une expression paulinienne retienne plus
que toute autre son attention et lui inspire ses pages les plus ferventes : la
fameuse formule In Christo Fesu, si fréquente dans les épitres. « On est
ici, dit-il, au cceur de la doctrine paulinienne ; 'union ineffable du chrétien
et du Christ constitue la raison d’étre et ’aboutissement du plan rédemp-
teur. » (2)

Le P. Prat avait déja reconnu (3), en principe du moins, le réle central
de cette expression dans la théologie paulinienne, mais son exposé prouve
qu’il n’en a pas saisi toute I'importance ni toute la richesse. M. Amiot y
est mieux parvenu. Tandis que son prédécesseur ne sort pas d’une inter-
prétation individualiste de la rédemption, lui s’en dégage résolument pour
faire droit au caractére collectif, ecclésiastique de la pensée paulinienne.
En effet, aprés avoir parlé, dans un premier volume, de Pceuvre de la rédemp-
tion et exposé la doctrine de la justification par la foi qui est, dit-il, « Pappli-
cation a2 'homme des fruits de la rédemption », il commence son second
volume par des réflexions de ce genre:

« L’apotré ne considére jamais le chrétien comme un isolé qui ferait
son salut tout seul sans se préoccuper de ses fréres et indépendamment
d’eux : il voit en lui un élément du vaste organisme surnaturel qu’il appelle
tantot le corps du Christ et tantdt ’Eglise et auquel il est requis de s’agréger
pour participer a la rédemption... »

Et des lors, il poursuit son exposé de la théologie paulinienne sous des
titres bien significatifs : Le Christ mystigue (il s’agit de Pecclésiologie, de
Peucharistie en tant qu’aliment du corps mystique et du mariage considéré
comme I’accroissement du corps mystique). La vie du corps mystique (la morale).
L’avenir du corps mystique (conversion d’Israél et fins derniéres). Ainsi
dong, la vie chrétienne, tant dans ses rapports avec Dieu que dans ses rela-
tions humaines, est envisagée sous l’angle de la communauté, de I'Eglise.
Ceest 1a, ce nous semble, un événement considérable dans l'interprétation
du paulinisme.

Il est toutefois regrettable que Pauteur n’ait pas jugé nécessaire de définir
’épithéte dont il fait un si abondant usage et qui risque d’inquiéter tels
de ses lecteurs: le mot mystique.

Si M. Amiot nous donne une meilleure interprétation de saint Paul parce
qu’il a mieux saisi le contenu de la formule In Christo Fesu, il faut déplorer,
croyons-nous, qu’il n’ait pas mieux relié a cette pensée, qui constitue le

() Bérulle, Condren, Olier. Cf. t. I, p. 307.
() T. I, p. 236.
(3) T. II, p. 20-22. Nous citons d’aprés la 6° édition.



ENSEIGNEMENT DE SAINT PAUL Irg

centre de la théologie paulinienne, la notion particuliérement importante
de la justification par la foi. En cela il eit bien fait de tenir compte de Pavis
du P. Prat qu’il cite si souvent. Pour ce savant, en effet, la justification
par la foi, loin de jouer chez saint Paul un role central, n’est qu’« une thése
inspirée par la controverse et qui doit son haut relief a la polémique judai-
sante. La controverse finie, Papdtre semble Poublier et s’en désintéresser :
preuve certaine qu’elle ne tient pas au fond de sa théologie. » (%)

Aprés beaucoup d’autres, M. Amiot voit les choses autrement. Il donne
a cette doctrine un role de premier plan. Elle est en quelque sorte la porte
par laquelle on accéde au Royaume du Christ et a ses richesses. Aussi, aprés
avoir exposé la doctrine de la justification par la foi, notre auteur nous
donne-t-il un paragraphe intitulé Effets formels de la justification et com-
mengant par ces mots : « La justification introduit dans le nouvel Israél,
incorpore au Christ, constitue le croyant fils adoptif de Dieu, le fait héritier
du ciel » (2). C’est donc en recevant de Dieu la justification qu’on entrerait
«dans le Christ Jésus». Mais n’est-ce pas plutdt Pinverse qui est vrai ?
Par la foi, nous devenons bénéficiaires de l’ceuvre rédemptrice accomplie
en Christ, nous sommes « en lui », nous sommes morts et ressuscités avec
lui, nous sommes donc justifiés, qu’on I’entende au sens classique des pro-
testants (déclarés justes, pardonnés) ou des catholiques (rendus justes,
vainqueurs du péché). Il suffit de relire deux textes des épitres, qui sont
caractéristiques a cet égard, pour se convaincre que la justification est 'un
des fruits de Iunion au Christ par la foi et non Punion au Christ Pun des
effets de la justification : I Cor. 1, 30 et Col. 1, 14. De méme I Cor. vi, 11
nous montrera que la justification ne va pas toujours en téte sur la voie
du salut et qu’elle n’est qu’un des aspects — sans doute important — du
don multiple de Dieu dans le Christ Jésus (3).

Nous venons de relever dans 'ouvrage de M. Amiot une premiére incon-
séquence avec son principe : la place qu’il donne a la justification par la foi
au sein du systéme paulinien. Il en faut relever une autre encore, qui appa-
rait dés qu’on parcourt son premier volume, surtout si on prend soin de
comparer la marche de son exposé avec celle que suit le P. Prat. Ce der-
nier, en effet, a fort bien vu que «la théologie de saint Paul étant une doc-
trine du salut, elle doit étre envisagée en fonction de Pacte rédempteur » (4).
I1 adapte donc les divisions usuelles de la dogmatique catholique au mouve-
ment de la pensée paulinienne : il expose d’abord la préhistoire de la rédemp-
tion (’humanité sans le Christ, Pinitiative salvatrice du Pére), puis il parle

() T. II, p. 16. Nous ne souscrivons pas entiérement & I'avis qu'exprime cette
citation et qui nous semble excessif. Cf. note 3.

() T. I, p. 232. C’est nous qui soulignons.

(3) Il est donc faux, a notre sens, de ne voir dans la justification par la foi
qu’une thése de polémique que I'apdtre aurait ensuite oubliée (PrAT), qu'un « cra-
tére latéral» de sa pensée (Albert ScHwEITZER) ou qu’une forme primitive de la
théologie paulinienne ou le « juridique » aurait prédominé.

(9) T. II, p. 593. '



116 JEAN BURNIER

de la personne du rédempteur (le Christ préexistant, ses relations internes et
externes, son incarnation), il décrit ensuite 'ceuvre de la rédemption (mis-
sion et mort rédemptrices, leurs effets immédiats) pour passer enfin a sa réali-
sation dans le croyant. M. Amiot, lui, n’a pas cru nécessaire de se dégager
des divisions traditionnelles de P’école et il impose & la pensée de I’apétre,
qui s’est constituée sur un axe tout pratique, c’est-a-dire en rapport immé-
diat avec sa vie spirituelle et sa vocation missionnaire, une classification qui
ne lui convient guére. C’est ainsi qu’il commence par un livre premier inti-
tulé La vie divine : Dieu, le Pére. Le Christ. L’Esprit. La sainte Trinité. Le
livre II traite de L’humanité avant le Christ, en trois chapitres qui portent les
titres suivants : « Psychologie paulinienne», « La domination du péché» et
«La promesse. La loi mosaique ». Le livre III nous améne a la Rédemption
voulue par le Pére et réalisée en Jésus-Christ, tandis que les livres suivants
en exposeront les fruits.

Peut-étre notre auteur aurait-il évité les erreurs que nous avons signa-
lées et qui nous semblent graves, s’il avait fait place dans son Introduction,
consacrée aux « Sources et i 'expression de la doctrine de saint Paul», a un
chapitre ou il aurait montré les lignes maitresses et le mouvement de la
construction théologique de I’apétre (¥).

La place nous manque pour en dire davantage. Aprés les considérations
ci-dessus d’un caractére général, il y aurait pourtant lieu de faire plus d’une
remarque de détail. Nous nous en tiendrons a une seule.

Il est toujours un peu douloureux et inquiétant, pour nous protestants,
de voir un savant poursuivre son ceuvre en étant limité dans sa liberté.
C’est naturellement le cas de notre auteur qui marche encadré de ses gar-
diens : les décrets du Concile de Trente d’une part et, d’autre part, ceux de
la Commission biblique pontificale (2). Reconnaissons-lui en tout cas le
mérite de ne pas s’en cacher. En revanche, il est intéressant de le surprendre,
une fois au moins, en train de s’écarter un peu de la voie qu’il lui est interdit
de quitter. A un moment donné, en effet, il se risque a une petite concession
en faveur de la doctrine protestante classique de la justification par la foi.

La justification a, nous semble-t-il, chez saint Paul, et dans I’épitre aux
Romains elle-méme, deux acceptions qu’il y a lieu de distinguer. La pre-
miére correspond a la doctrine des réformateurs: Dieu agrée linjuste; il
traite le coupable comme §’il était innocent ; lui remettant ses péchés en
vertu du sacrifice expiatoire de Jésus-Christ, il le regoit dans sa communion.
C’est la justification dont saint Paul parle dans Romains 111, 21 a 1v, 25, et
particuliérement 1v, 5. La seconde correspond a la doctrine catholique du
Concile de Trente: en Jésus-Christ, Dieu rend juste le pécheur croyant ; il
lui communique la vie du Ressuscité, qui est vie pour Dieu, service de la
justice. Cest la dwxaimwoig fw7c de Romains v, 18; c’est Romains v1 et

(*) Le chapitre premier de la Conclusion : « L’Evangile de Paul » (t. II, p. 217 ss.)

ne le remplace pas.

(3 T. I, p. 4 et 224.



ENSEIGNEMENT DE SAINT PAUL 117

suivants, En somme, par un méme vocable, 'apitre exprime deux réalités
différentes bien que ressemblantes. Sans doute est-ce poussé par les néces-
sités de la polémique avec les judaisants qu’il a préféré, dans le premier cas,
le terme de justification a celui qu’il emploie ailleurs de rémission des
péchés (1). Toujours est-il que, selon épitre aux Romains, nous recevons,
par la foi au Christ mort et ressuscité pour nous et sous le nom de justifica-
tion, un double bienfait : nous sommes quittes de notre passé et nous accé-
dons a une vie nouvelle. Protestants et catholiques, qui ont donc les uns
et les autres partiellement raison, cesseront d’avoir tort sur ce point quand
ils auront reconnu P’ambiguité de la notion paulinienne de justification et
consenti a réunir ce qu’ils ont malheureusement cru devoir opposer. On
sait que du coté protestant cela s’est fait de diverses manicres (2).

I1 est fort intéressant de constater que M. Amiot le fait aussi a sa fagon,
qui est, il est vrai, fort discréte. %l insiste naturellement dans le sens catho-
lique et s’applique a prouver que la justification consiste dans le don au
croyant d’une vie juste, il ne lui arrive pas moins de parler de «... la justi-
fication, dont Peffet premier est la rémission de tous les péchés, tant du péché
originel que des fautes personnelles. Saint Paul affirme ces points avec
beaucoup d’énergie », ajoute-t-il, avant de citer Col. 11, 18 (3).

Nous osons espérer que ce compte rendu, malgré son caractére peut-étre
trop critique, donnera & tous amateurs de théologie paulinienne le désir de
lire cet ouvrage. Ils y apprécieront, outre des exposés consciencieux et clairs
sur les divers points de la doctrine, de trés belles pages ou M. Amiot révele
a son lecteur les richesses de la vie intérieure du grand apétre (4). Il ’a péné-
trée en effet avec la sympathie et l'intelligence de quelqu’un qui vit, lui
aussi, « dans le Christ Jésus ».

Jean BURNIER.

(r) Col. 1, 145 11, 135 Eph. 1, 7.

(2) Voir par exemple Schrenk, Article dikn,dans le Theol. W érterbuch de KiTTEL,
t. II, p. 180-229.

(3) T. I, p. 225. (C’est nous qui avons souligné.) Voir aussi t. I, p. 219.

(4) Voir notamment le chapitre: « Paul apétre du Christ», t. II, p. 229 ss.



	Études critiques : L'enseignement de saint Paul [François Amiot]

