
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 144

Artikel: Études critiques : L'enseignement de saint Paul [François Amiot]

Autor: Burnier, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES CRITIQUES

François Amiot, L'enseignement ie saint Paul. Collection « Etudes bibliques ».

Paris, Gabalda, 1946. 2 vol.

Cet ouvrage, dont nous avons en mains la quatrième édition revue,
parue en 1946, semble avoir connu un succès considérable, puisque sa
préface, qui est celle de la première édition, porte la date de 1938. Connaître
ainsi quatre éditions en sept ou huit ans, dans une période où les difficultés
d'impression n'ont cessé de grandir, c'est certainement beaucoup pour un
ouvrage qui n'est nullement populaire. L'œuvre de M. Amiot est, en effet,
un exposé théologique minutieux de plus de 600 pages.

On se demande, au premier moment, si cet ouvrage était bien nécessaire

après la classique et magistrale Théologie le saint Paul du P. Prat
(dont s'achève maintenant la trente-troisième édition à laquelle du reste
notre auteur se réfère souvent. A y regarder de plus près, on ne tarde pas à

discerner l'originalité de l'œuvre.
Elle se manifeste peut-être déjà dans le ton, moins magistral et moins

dédaigneux à l'endroit des théologiens protestants, dont, à quelques reprises,
M. Amiot se plaît à reconnaître les mérites (').

On remarque aussi que l'auteur, qui professe au Séminaire de Saint-
Sulpice, se montre plus soucieux de puiser à la source où s'abreuvera la
piété des séminaristes et des prêtres que de préparer un aliment à des débats
de pure théologie. Cela ne signifie nullement que l'exposé des doctrines soit
négligé, mais bien que l'intérêt dernier en est l'édification, dans le sens le
meilleur de ce mot (*). M. Amiot laisse deviner — et le cardinal Tisserant

(') T. I, p. 43, 99 s. Notre auteur renvoie fréquemment son lecteur au Theol.
Wörterbuch de Kittel.

C'est aussi l'orientation des précédents ouvrages de notre auteur, à qui l'on
doit également une édition de morceaux choisis tirés des Instructions sur la vie
chrétienne et saceriotale de Jean-Jacques Olier.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXV (n° I44, I947). 8



114 JEAN BURNIER

qui a signé la préface de ces deux volumes le dit expressément —- qu'il est
allé à saint Paul poussé par des préoccupations spirituelles avant de se

pencher en théologien sur l'enseignement des épîtres et des Actes. Il arrive
même, à plus d'une reprise au cours de l'ouvrage, que M. Amiot fasse état
de la tradition mystique qui l'a formé : l'Ecole française du XVIIe siècle (').

On ne s'étonnera donc pas qu'une expression paulinienne retienne plus

que toute autre son attention et lui inspire ses pages les plus ferventes : la
fameuse formule In Christo Jesu, si fréquente dans les épîtres. « On est

ici, dit-il, au cœur de la doctrine paulinienne ; l'union ineffable du chrétien
et du Christ constitue la raison d'être et l'aboutissement du plan rédempteur.

»

Le P. Prat avait déjà reconnu (3), en principe du moins, le rôle central
de cette expression dans la théologie paulinienne, mais son exposé prouve
qu'il n'en a pas saisi toute l'importance ni toute la richesse. M. Amiot y
est mieux parvenu. Tandis que son prédécesseur ne sort pas d'une
interprétation individualiste de la rédemption, lui s'en dégage résolument pour
faire droit au caractère collectif, ecclésiastique de la pensée paulinienne.
En effet, après avoir parlé, dans un premier volume, de l'œuvre de la rédemption

et exposé la doctrine de la justification par la foi qui est, dit-il, « l'application

à l'homme des fruits de la rédemption », il commence son second

volume par des réflexions de ce genre :

« L'apôtre ne considère jamais le chrétien comme un isolé qui ferait
son salut tout seul sans se préoccuper de ses frères et indépendamment
d'eux : il voit en lui un élément du vaste organisme surnaturel qu'il appelle
tantôt le corps du Christ et tantôt l'Eglise et auquel il est requis de s'agréger

pour participer à la rédemption... »

Et dès lors, il poursuit son exposé de la théologie paulinienne sous des

titres bien significatifs : Le Christ mystique (il s'agit de l'ecclésiologie, de
l'eucharistie en tant qu'aliment du corps mystique et du mariage considéré

comme l'accroissement du corps mystique). La vie lu corps mystique (la morale).
L'avenir lu corps mystique (conversion d'Israël et fins dernières). Ainsi
donc, la vie chrétienne, tant dans ses rapports avec Dieu que dans ses
relations humaines, est envisagée sous l'angle de la communauté, de l'Eglise.
C'est là, ce nous semble, un événement considérable dans l'interprétation
du paulinisme.

Il est toutefois regrettable que l'auteur n'ait pas jugé nécessaire de définir
l'épithète dont il fait un si abondant usage et qui risque d'inquiéter tels
de ses lecteurs : le mot mystique.

Si M. Amiot nous donne une meilleure interprétation de saint Paul parce
qu'il a mieux saisi le contenu de la formule In Christo Jesu, il faut déplorer,

croyons-nous, qu'il n'ait pas mieux relié à cette pensée, qui constitue le

(") Bérulle, Condren, Olier. Cf. t. I, p. 307.
(») T. I, p. 236.
(3) T. II, p. 20-22. Nous citons d'après la 6" édition.



ENSEIGNEMENT DE SAINT PAUL 115

centre de la théologie paulinienne, la notion particulièrement importante
de la justification par la foi. En cela il eût bien fait de tenir compte de l'avis
du P. Prat qu'il cite si souvent. Pour ce savant, en effet, la justification
par la foi, loin de jouer chez saint Paul un rôle central, n'est qu'« une thèse

inspirée par la controverse et qui doit son haut relief à la polémique judaï-
sante. La controverse finie, l'apôtre semble l'oublier et s'en désintéresser :

preuve certaine qu'elle ne tient pas au fond de sa théologie. » (r)

Après beaucoup d'autres, M. Amiot voit les choses autrement. Il donne
à cette doctrine un rôle de premier plan. Elle est en quelque sorte la porte
par laquelle on accède au Royaume du Christ et à ses richesses. Aussi, après
avoir exposé la doctrine de la justification par la foi, notre auteur nous
donne-t-il un paragraphe intitulé Effets formels le la justification et

commençant par ces mots : « La justification introduit dans le nouvel Israël,
incorpore au Christ, constitue le croyant fils adoptif de Dieu, le fait héritier
du ciel » (z). C'est donc en recevant de Dieu la justification qu'on entrerait
« dans le Christ Jésus ». Mais n'est-ce pas plutôt l'inverse qui est vrai
Par la foi, nous devenons bénéficiaires de l'œuvre rédemptrice accomplie
en Christ, nous sommes « en lui », nous sommes morts et ressuscites avec

lui, nous sommes donc justifiés, qu'on l'entende au sens classique des

protestants (déclarés justes, pardonnes) ou des catholiques (rendus justes,
vainqueurs du péché). Il suffit de relire deux textes des épîtres, qui sont
caractéristiques à cet égard, pour se convaincre que la justification est l'un
des fruits de l'union au Christ par la foi et non l'union au Christ l'un des

effets de la justification : I Cor. 1, 30 et Col. 1, 14. De même I Cor. vi, il
nous montrera que la justification ne va pas toujours en tête sur la voie
du salut et qu'elle n'est qu'un des aspects — sans doute important — du
don multiple de Dieu dans le Christ Jésus (3).

Nous venons de relever dans l'ouvrage de M. Amiot une première
inconséquence avec son principe : la place qu'il donne à la justification par la foi
au sein du système paulinien. Il en faut relever une autre encore, qui apparaît

dès qu'on parcourt son premier volume, surtout si l'on prend soin de

comparer la marche de son exposé avec celle que suit le P. Prat. Ce

dernier, en effet, a fort bien vu que « la théologie de saint Paul étant une
doctrine du salut, elle doit être envisagée en fonction de l'acte rédempteur » (4).

Il adapte donc les divisions usuelles de la dogmatique catholique au mouvement

de la pensée paulinienne : il expose d'abord la préhistoire de la rédemption

(l'humanité sans le Christ, l'initiative salvatrice du Père), puis il parle

(') T. II, p. 16. Nous ne souscrivons pas entièrement à l'avis qu'exprime cette
citation et qui nous semble excessif. Cf. note 3.

(J) T. I, p. 232. C'est nous qui soulignons.
(i) U est donc faux, à notre sens, de ne voir dans la justification par la foi

qu'une thèse de polémique que l'apôtre aurait ensuite oubliée (Prat), qu'un « cratère

latéral » de sa pensée (Albert Schweitzer) ou qu'une forme primitive de la
théologie paulinienne où le « juridique » aurait prédominé.

(4) T. II, p. 593.



ii6 JEAN BURNIER

de la personne du rédempteur (le Christ préexistant, ses relations internes et
externes, son incarnation), il décrit ensuite l'œuvre de la rédemption (mission

et mort rédemptrices, leurs effets immédiats) pour passer enfin à sa
réalisation dans le croyant. M. Amiot, lui, n'a pas cru nécessaire de se dégager
des divisions traditionnelles de l'école et il impose à la pensée de l'apôtre,
qui s'est constituée sur un axe tout pratique, c'est-à-dire en rapport immédiat

avec sa vie spirituelle et sa vocation missionnaire, une classification qui
ne lui convient guère. C'est ainsi qu'il commence par un livre premier intitulé

La vie iivine : Dieu, le Père. Le Christ. L'Esprit. La sainte Trinité. Le
livre II traite de L'humanité avant le Christ, en trois chapitres qui portent les

titres suivants : « Psychologie paulinienne », « La domination du péché » et
« La promesse. La loi mosaïque ». Le livre III nous amène à la Rêlemption
voulue par le Père et réalisée en Jésus-Christ, tandis que les livres suivants
en exposeront les fruits.

Peut-être notre auteur aurait-il évité les erreurs que nous avons signalées

et qui nous semblent graves, s'il avait fait place dans son Introduction,
consacrée aux « Sources et à l'expression de la doctrine de saint Paul », à un
chapitre où il aurait montré les lignes maîtresses et le mouvement de la
construction théologique de l'apôtre

La place nous manque pour en dire davantage. Après les considérations
ci-dessus d'un caractère général, il y aurait pourtant lieu de faire plus d'une

remarque de détail. Nous nous en tiendrons à une seule.

Il est toujours un peu douloureux et inquiétant, pour nous protestants,
de voir un savant poursuivre son œuvre en étant limité dans sa liberté.
C'est naturellement le cas de notre auteur qui marche encadré de ses
gardiens : les décrets du Concile de Trente d'une part et, d'autre part, ceux de

la Commission biblique pontificale (2). Reconnaissons-lui en tout cas le

mérite de ne pas s'en cacher. En revanche, il est intéressant de le surprendre,
une fois au moins, en train de s'écarter un peu de la voie qu'il lui est interdit
de quitter. A un moment donné, en effet, il se risque à une petite concession

en faveur de la doctrine protestante classique de la justification par la foi.
La justification a, nous semble-t-il, chez saint Paul, et dans l'épître aux

Romains elle-même, deux acceptions qu'il y a Heu de distinguer. La
première correspond à la doctrine des réformateurs : Dieu agrée l'injuste ; il
traite le coupable comme s'il était innocent ; lui remettant ses péchés en

vertu du sacrifice expiatoire de Jésus-Christ, il le reçoit dans sa communion.
C'est la justification dont saint Paul parle dans Romains m, 21 à iv, 25, et

particulièrement iv, 5. La seconde correspond à la doctrine catholique du
Concile de Trente : en Jésus-Christ, Dieu rend juste le pécheur croyant ; il
lui communique la vie du Ressuscité, qui est vie pour Dieu, service de la
justice. C'est la StxatWt; Çwi5ç de Romains v, 18 ; c'est Romains vi et

(J) Le chapitre premier de la Conclusion : « L'Evangile de Paul » (t. II, p. 217 ss.)

ne le remplace pas.
(>) T. I, p. 4 et 224.



ENSEIGNEMENT DE SAINT PAUL 117

suivants. En somme, par un même vocable, l'apôtre exprime deux réalités
différentes bien que ressemblantes. Sans doute est-ce poussé par les nécessités

de la polémique avec les judaïsants qu'il a préféré, dans le premier cas,
le terme de justification à celui qu'il emploie ailleurs de rémission des

péchés (r). Toujours est-îl que, selon l'épître aux Romains, nous recevons,

par la foi au Christ mort et ressuscité pour nous et sous le nom de justification,

un double bienfait : nous sommes quittes de notre passé et nous accédons

à une vie nouvelle. Protestants et catholiques, qui ont donc les uns
et les autres partiellement raison, cesseront d'avoir tort sur ce point quand
ils auront reconnu l'ambiguïté de la notion paulinienne de justification et
consenti à réunir ce qu'ils ont malheureusement cru devoir opposer. On
sait que du côté protestant cela s'est fait de diverses manières (2).

Il est fort intéressant de constater que M. Amiot le fait aussi à sa façon,
qui est, il est vrai, fort discrète. S'il insiste naturellement dans le sens catholique

et s'applique à prouver que la justification consiste dans le don au

croyant d'une vie juste, il ne lui arrive pas moins de parler de «... la
justification, dont l'effet premier est la rémission le tous les péchés, tant du péché

originel que des fautes personnelles. Saint Paul affirme ces points avec

beaucoup d'énergie», ajoute-t-il, avant de citer Col. 11, 18 (3).

Nous osons espérer que ce compte rendu, malgré son caractère peut-être
trop critique, donnera à tous amateurs de théologie paulinienne le désir de

lire cet ouvrage. Ils y apprécieront, outre des exposés consciencieux et clairs

sur les divers points de la doctrine, de très belles pages où M. Amiot révèle
à son lecteur les richesses de la vie intérieure du grand apôtre (4). Il l'a pénétrée

en effet avec la sympathie et l'intelligence de quelqu'un qui vit, lui
aussi, « dans le Christ Jésus ».

Jean BURNIER.

Col. 1, 14; 11, 13; Eph. 1, 7.
Voir par exemple Schrenk, Article òntr}, dans le Theol. Wörterbuch de Kittel,

t. W, p. 180-229.
(3) T. I, p. 225. (C'est nous qui avons souligné.) Voir aussi t. I, p. 219.
(4) Voir notamment le chapitre : « Paul apôtre du Christ », t. II, p. 229 ss.


	Études critiques : L'enseignement de saint Paul [François Amiot]

