Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 35 (1947)

Heft: 143

Artikel: Mythe et évangile

Autor: Prenter, Regin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MYTHE ET EVANGILE

Le conflit entre ’aspect que revét de nos jours le message chrétien
et son essence, indépendante de tous les changements historiques,
n’est pas un probléme nouveau. Chaque génération y prend part,
a sa maniere. Pour que ’Evangile n’ait pas I’air d’un anachronisme,
il faut, dans un certain sens, qu’il soit adapté a la langue et aux
idées modernes. Dans I’histoire de la pensée chrétienne, la plupart
des débats sont sortis de la. Qu’est-ce qui obligeait, en effet, les
hérétiques a chercher de nouvelles formules, sinon le besoin de
présenter le message dans la langue de leur temps et conformément
a sa maniere de penser ? Et qu’est-ce qui obligeait les orthodoxes a
s’élever contre ces formulations nouvelles, sinon le sentiment qu’en
essayant de rendre la doctrine évangélique conforme a la langue
et a la pensée de I’époque, on changeait non seulement ’apparence
extérieure du message, mais sa substance méme ; que ce n’était
pas la langue et la manidre de penser de I’époque qui devenaient
serviteurs du message évangélique, mais au contraire PEvangile
qui était étendu sur le lit de Procuste de la pensée et de la langue
modernes, jusqu’a ce qu’il dit « sagement » ce que les penseurs de
I’époque avaient déja dit.

Si on laisse de cbté la formulation concréte qu’il revét a chaque
époque, on constate que le probleme reste toujours le méme :
comment éviter cette alternative qui semble absolument inévitable,

N. B. Legon donnée, en février 1947, a la Faculté de théologie de I'Université de
Lausanne, et a celle de Strasbourg.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. 8., t. XXXV (N° 143, 1947). 4



50 REGIN PRENTER

a savoir annoncer le message biblique dans sa substance originelle,
mais tout a fait incompréhensible et indifférente a4 ’homme moderne,
ou ’annoncer dans le langage propre de I’époque, de sorte qu’il
réponde directement a ses problemes, mais avec le risque de ne
plus annoncer le véritable christianisme. Le plus souvent, c’est cette
alternative qui a provoqué, a toutes les époques, la séparation entre
les tendances libérales et orthodoxes, dans les conflits théologiques.
Il n’est évidemment pas facile de trouver, au dela de cette alter-
native et de cette ligne de démarcation, un « troisitme point de
vue » qui unisse la substance théologique a la formulation moderne,
et qui mette ainsi fin 4 la stérile opposition entre orthodoxes et
libéraux ; telle est pourtant la tiche de la théologie évangélique.

La recherche d’un troisitme point de vue, qui ferait droit a
cette double exigence : conformité & la manitre de penser de I'époque
et cependant accord essentiel avec le kerygma du Nouveau Testa-
ment, tel est le programme théologique de Rudolf Bultmann, lors-
qu’il se propose de « démythologiser » I’Evangile. Il a indiqué ce
programme en de précédents écrits, mais il ’a formulé récemment
d’une fagon particulierement nette dans un petit livre, Offenbarung
und Heilsgescheben (Minchen, 1941) qui a suscité une assez grande
attention en Allemagne et au Danemark, mais apparemment moindre
dans les autres pays nordiques.

Bultmann cherche a établir un troisidme point de vue par dela
Porthodoxie et le libéralisme. En demandant qu’on renonce a tous
les concepts périmés, il se rattache a la théologie libérale. Mais en
critiquant ’élimination de la « mythologie » du N. T., proposée par
la théologie libérale, et qui équivaut a un abandon de la substance
méme du kerygma, en remplagant cette élimination par une inter-
prétation de cette méme mythologie qui doit maintenir 1’essentiel
du kerygma, i1 défend en fait la cause de lorthodoxie. Démytho-
logiser PEvangile, cela veut dire que le vétement d’images mytho-
logiques, sous lequel ’Evangile se présente dans le N. T., doit dis-
paraitre pour étre remplacé par une interprétation existentielle de
la mythologie. Ce programme devrait satisfaire tout ensemble a
Pépoque, car la philosophie existentielle est justement la forme de
la propre compréhension que notre temps a de lui-méme, et a exi-
gence de substance du N. T., car la véritable intention de ’Evangile
lui-méme — de I’avis de Bultmann — est de donner une compréhen-
sion de l’existence et non une mythologie.



MYTHE ET EVANGILE 51

Ce programme semble extrémement séduisant, mais est-il réa-
lisable ? Tout dépend de la réponse faite & deux questions trés
importantes. D’abord : Bultmann a-t-il réussi 4 opérer une « démy-
thologisation » systématique ? Ou subsiste-t-il un reste de mytho-
logie que P'interprétation existentielle ne saurait réduire ! Et quelle
est la place de ce reste dans le kerygma du N. T. ?

Ensuite : cette mythologie existentiellement représentée recouvre-
t-elle vraiment la compréhension de Dieu et de ’homme du N. T. ?
Ce sont des questions sur lesquelles il faut se garder de passer trop
légerement, si 'on veut juger le programme de «démythologisa-
tion » de Bultmann.

Nous allons reprendre ces questions I’une apreés ’autre.

Bultmann a-t-il réussi une « démythologisation » méthodique ?
I1 a regardé le probleme en face. Il exige mémwe (Offenbarung und
Heilsgescheben, p. 34 s.) que la « démythologisation » soit opérée a
fond sans que subsiste le moindre reste. On ne peut résoudre le
probléme par « Auswahl und Abstriche », ce ne serait quure demi-
mesure. Mais cependant, parvenu a la fin de son opération, Bult-
mann voit fort bien qu’il subsiste un reste, savoir la notion d’un
Dieu agissant (cf. p. 68). Cette inconséquence tient i I’idée méme
qu’on se fait du mythe, de la mythologie et de la « démythologisa-
tion », aussi devons-nous y insister un peu. Ce n’est que lorsqu’elles
seront éclaircies que nous pourrons prendre position et voir si, en
fin de compte, une « démythologisation » est possible et, dans Paffir-
mative, si elle peut contribuer a résoudre le corflit entre Pexigence
d’une prédication conforme a chaque époque et fidele a la substance
de PEvangile.

Les idées de Bultmann sur la mythologie du N.T. et sur la
«démythologisation » sont trés complexes, et ce n’est qu’apres
avoir vu les différentes composantes de sa pernsée que on peut en
comprendre Pinconséquence.

Selon lui, 1a mythologie du N. T. qu’il s’agit d’interpréter a une
double origine : 'unie, en quelque sorte formelle — savoir un tableau



52 REGIN PRENTER

mythique du monde — et ’autre, en partie matérielle — savoir
Pinterprétation concréte de la Rédemption dans le Christ — qui
s’ajoute a 'image du monde.

A ce tableau mythique appartient, par exemple, la conception
du monde divisé en trois étages : ciel, terre et enfer, celui du milieu,
la terre, étant devenu le champ de bataille des puissances des deux
autres, les anges et les démons, Dieu et le diable. Et ce combat tire
4 sa fin dans une catastrophe mondiale, qui mettra un terme a
P« éon » dominé par les puissances du mal et, aprés le Jugement
dernier, inaugurera le nouvel « éon » ou Dieu régnera seul. L’homme
se trouve entrainé dans cette lutte, car le diable aussi bien que Dieu
peuvent agir sur lui au moyen de forces surnaturelles, qui lui sont
communiquées respectivement par la magie et les sacrements.

A cette image du monde s’ajoute une conception mythologique
du salut ; en effet, selon les données de 'apocalyptique juive et de
la doctrine gnostique de la .rédemption, Jésus-Christ est un étre
divin préexistant, qui s’est fait homme pour racheter les péchés
de ’humanité et pour lui apporter le message du salut par sa mort
et sa résurrection ; par les sacrements, le baptéme et la communion,
sont communiquées aux croyants des forces pour leur nouvelle et
véritable vie, celle de ’Esprit.

A cette dualité, dans la mythologie, de 'image du monde et de
la religion, correspond aussi chez Bultmann un double motif de
travailler 4 cette « démythologisation ». Si la mythologie contient
une image déterminée du monde, elle est ¢o ipso irrecevable,
«unglaubhaft », pour ceux qui n’admettent plus cette image. Or, il
est de fait qu’un homme, ou une époque, ne choisissent pas leur
image du monde. C’est un héritage que la pensée consciente
regoit de tous les sitcles révolus. Nous qui vivons présentement, et

~dont 'image du monde est. fixée par les sciences naturelles de 1’4ge
moderne, nous ne pouvons simplement pas, sans un sacrificium
intellectus qui serait déloyal, admettre I’image mythique du monde
qui est celle du N. T. C’est ainsi que, partant de 'image du monde
qui nous est donnée par notre situation historique et par les sciences
naturelles, la critique s’exerce sur toute une série d’images du N. T.
Celles-ci sont simplement erledigt par le seul fait d’appartenir
A une conception du monde périmée. C’est le cas, par exemple, de
conceptions comme ’ascension du Christ ou sa descente aux enfers,
Ja croyance aux esprits et aux démons, les miracles, les images



MYTHE ET EVANGILE | 53

eschatologiques de la catastrophe finale. La science moderne en a
fini avec ces images qui sont inacceptables. On ne peut employer
la lumitre électrique ou un poste de radio et conserver en méme
temps de telles conceptions (cf. p. 31).

Toutefois, 'image que nous nous faisons du monde n’est pas
uniquement déterminée par la science physique, mais aussi par la
psychologie. Que celle-ci soit idéaliste ou naturaliste, peu importe,
elle considére ’homme comme une réalité personnelle indépen-
dante, et non comme le champ de bataille de forces célestes et démo-
niaques. L’« Esprit» et les sacrements, dont- parle la mythologie,
sont ainsi incompréhensibles. Il en va de méme pour les idées de
Pexpiation par substitution et de la résurrection entendue comme
la libération de la mort. La psychologie moderne considére '’homme
ou comme un produit de forces purement naturelles (naturalisme)
ou comme une créature responsable de ses propres actions (idéalisme).
Dans les deux cas, I’idée d’une force infusée qui puisse transformer
sa qualité éthique, est absurde. De méme, 'idée d’un martyr qui
souffre la-mort pour un autre. Pour la philosophie naturaliste, la
résurrection est un non-sens, parce que la mort est le terme naturel
de la vie; et pour la philosophie, la seule possibilité d’existence
éternelle est celle qui jaillit du plus profond de sa propre nature, et
non la résurrection physique d’un autre étre (p. 32-34).

C’est donc une bonne partie du N.T. qui devrait étre ainsi
écartée, par le seul fait que notre représentation du monde est
toute différente. Mais, selon Bultmann, ce n’est 1 ni la seule, ni
méme la plus importante des raisons qui nécessitent une « démytho-
logisation ». Car la mythologie du N. T. se compose non seulement
d’une image du monde, mais aussi de la doctrine d’une rédemption
concrete, de I’événement-Christ. Et c’est cette doctrine qui est le
point central de cette mythologie et non I'image du monde qui
n’est qu'un cadre. Si ’on comprend la mythologie en partant de son
centre, on voit aussi que le mythe n’est pas la pour donner une
image du monde. Dans la mesure ou le mythe parle d’une rédemp-
tion — le N. T. n’est pas seul 4 en parler — son but est existentiel
et non cosmologique. Le concept de salut est existentiel, non cos-
mologique. Mais si — comme dans les mythes les plus apparentés au
christianisme, ceux de ’apocalyptique et du gnosticisme — le salut
est au centre du mythe, alors il y a déja, dans le mythe lui-méme,
un motif de «démythologisation », ¢’est-a-dire- de suppression du



54 ' REGIN PRENTER

cosmologique, et la possibilité d’une interprétation existentialiste.
De plus, selon Bultmann, ce motif est renforcé par les contradic-
tions d’ordre cosmologique que contient la mythologie du N.T.:
Le Christ mort en tant que victime est opposé au Christ mort en
tant qu’événement cosmique ; le Christ Messie des Juifs s’oppose au
Christ nouvel Adam ; la kénose du Fils préexistant de Dieu, aux
miracles du Messie comme signe de puissance ; la préexistence 3 la
naissance miraculeuse, etc. (cf. p. 35-37).

Arrétons-nous donc un instant pour voir ce que sont exacte-
ment les notions de mythe et de « démythologisation » avec lesquelles
nous avons opéré jusqu’ici. Nous remarquons d’abord une singu-
liere contradiction qui tient apparemment a la nature du mythe :
il est a la fois cosmologique et existentiel. Dans la premiére partie
du raisonnement de Bultmann, 'image mythique du monde est si
essentielle, si indispensable 4 la mythologie, qu’un simple change-
ment de cette image rend la « démythologisation » nécessaire. En
revanche, dans la seconde partie du raisonnement, 'image du monde
semble étre tout accidentelle. La véritable intention du mythe n’est
pas cosmologique, mais existentielle. C’est pourquoi le mythe con-
tient déja en soi un motif de « démythologisation ».

Mais alors, ou est le vrai ? La tendance cosmologique, ’image
mythique du monde font-elles partie intégrante du mythe au point
que celui-ci disparait quand la science détruit sa signification cos-
mologique ! N’est-ce pas plutét la compréhension non cosmolo-
gique, mais existentielle de la condition humaine par rapport aux
puissances du mal et du bien — si concrétes qu’on se les figure —
qui est ’essentiel, de sorte que le mythe, privé de ce qu’il contient
de cosmologique, puisse étre interprété existentiellement, confor-
mément a son sens profond ? Bultmann semble opérer avec les deux
réponses selon leur opportunité. Quand il combat une théologie
orthodoxe opposée a toute « démythologisation », Paspect cosmo-
logique devient quelque chose de tellement décisif pour toute mytho-
logie, qu’il serait simplement malhonnéte pour un homme moderne
d’en conserver la moindre partie. C’est tout ou rien ; ni « Auswahl»
ni ¢ Abstriche» ! Avec le cosmologique, la mythologie comme telle
disparait. En revanche, lorsque Bultmann discute Pinterprétation
existentielle de la mythologie, c’est un autre son de cloche. §’il veut
faire une véritable interprétation et non une élimination, comme la
tentative de «démythologisation » des théologiens libéraux qu’il



MYTHE ET EVANGILE 55

critique lui-méme, il est naturellement obligé de soutenir que, dans
son essence, le mythe est basé sur une interprétation existentielle.
Car ¢’il n’est pas dans la nature du mythe de donner une significa-
tion de Dlexistence et non de la cosmologie, si par conséquent la
mythologie — en nette opposition avec la signification donnée pré-
cédemment comme essentielle — n’est pas cosmologique par essence,
mais existentielle, alors son interprétation existentielle n’est pas
une interprétation mais une élimination.

Ainsi le troisitme point de vue de Bultmann, opposé 4 lortho-
doxie comme au libéralisme, aboutit 4 une doctrine chancelante et
obscure de mythologie et de « démythologisation ». Quand il s’at-
taque a 'orthodoxie, ’essentiel de la mythologie devient a ses yeux
sa cosmologie et son image du monde, de sorte que la seule exis-
tence de 'image moderne interdit de redonner leur ancienne valeur
aux conceptions du N. T. Donc, démythologisation ! Foin de toute
mythologie ! La position prise par Bultmann est typiquement libé-
rale: la science est employée comme argument dans la question
théologique ! En revanche, quand il s’attaque a la théologie libérale,
la mythologie devient subitement existentielle et non cosmologique,
puisque c’est la nature méme du mythe de fixer la position de
Phomme par rapport aux puissances bonnes ou mauvaises, de fagon
a4 permettre une interprétation existentielle qui ne soit pas une
variation d’interprétation, mais qui atteigne justement lintention
la plus profonde. C’est évidemment 1a une attitude orthodoxe. Car
que se propose lorthodoxie sinon d’interpréter le mythe sotério-
logique essentiel contre toutes les digressions libérales de la méta-
physique et de la cosmologie? Et quand Bultmann parle ainsi de
« démythologisation », il ne devrait pas en vérité, s’il était logique,
parler de « démythologisation ». L’expression centrale du mythe est
en effet conservée, dans une interprétation existentielle; il y sub-
siste un reste mythologique assez important: la conception d’un
Dieu agissant. Mais ce n’est naturellement pas la « Mythologie im
alten Sinne», c’est-a-dire la cosmologie mythologique, qui est, par
conséquent, légitimée. Le titre de « démythologisation » ne convient
pas, en définitive, a cette manidre d’opérer. Il n’est en réalité pas
question d’une « démythologisation », mais bien de ce qu’on pourrait
appeler une « décosmologisation », une suppression de la métaphy-
sique mythique en faveur d’une interprétation existentielle (sotério-
logique) du mythe.



56 REGIN PRENTER

La position adoptée par Bultmann n’est donc pas une troisiéme
position au delid de Porthodoxie et du libéralisme, mais seulement
une position qui alterne entre 'orthodoxie et le libéralisme, libérale
devant Porthodoxie et orthodoxe devant le libéralisme. De 1a ses
inconséquences. De 14 vient aussi que la notion méme de « démytho-
logisation » ne convient pas a la solution du probléme que Bult-
mann a indiqué, c’est-a-dire la séparation entre ce qui est limité
par le temps et I’essence méme du message évangélique. Car, pour
que la notion de « démythologisation » fiit utilisable ici, il faudrait
la comprendre de fagon qu’elle puisse s’opérer systématiquement.
Les termes: «démythologisation» et mythologie devraient é&tre
clairs, au point de devenir inconciliables en ce qui concerne ’essence
du kerygma et Pessence du rhythe. Autrement il y a contradiction a
parler de « démythologisation ».

Or, c’est ce qui se produit chez Bultmann. Les deux termes :
« démythologisation » et interprétation du mythe (opposés a élimi-
nation) sont aussi inconciliables : ou bien on supprime la mytho-
logie, et on ne Pinterprete pas ; ou bien on interpréte aussi le mythe,
mais alors cette opération ne peut pas s’appeler une « démytholo-
gisation », car toute interprétation a pour but de mettre en lumitre
la valeur essentielle de son objet. Pour étre systématique, une véri-
table « démythologisation » doit toujours éliminer toute la mytho-
logie, comme 1’a fait la théologie libérale. Mais I’«interprétation »
de Bultmann ne serait-elle pas justement une élimination ? Son
point de vue n’est-il pas, malgré tout, celui des libéraux, de sorte
qu’il opere tout de méme la « démythologisation » de ’Evangile ?
Nous le verrons en essayant de répondre a la seconde question.

L’interprétation existentielle de la mythologie du N. T., entre-
prise par Bultmann a Paide des catégories de la philosophie existen-
tielle, répond-elle réellement & la compréhension de la situation de
Dieu et de 'homme, selon le kerygma du N. T. ; ou bien y a-t-il, au
fond, élimination de ’essentiel de ce kerygma ? Voila la question
qui est décisive si 'on veut porter un jugement sur le programme
entier de Bultmann et sur toute sa théologie. ‘



MYTHE ET EVANGILE 57

Conformément a Pidée qu’il se fait de la mythologie du N.T.
soit de la cosmologie (image mythique du monde), soit de la sotério-
logie (doctrine du salut), Bultmann présente aussi son interpréta-
tion existentielle en deux étapes. A I’égard de la cosmologie mythique,
la conception chrétienne de ’existence est comme une interpréta-
tion existentielle de la cosmologie. A 1’égard de la doctrine mytho-
eschatologique du salut, elle est une interprétation existentielle de
la mort et de la résurrection de Jésus en tant que « geschichtliche
Bedeutsamkeit ».

Une conception chrétienne de Pexistence liée a I’idée que la mort
et la résurrection de Jésus (de quelque fagon que celle—ci soit com-
prise !) sont la base historique et la condition méme de cette concep-
tion, répond-elle réellement au message du N. T. ? Bultmann pense
que oui. Mais la prétention est hardie.

Dans la conception chrétienne de existence, ’homme est lié au
monde de la mort et de l’instabilité; ce qui n’est point compris
comme J’asservissement a la matiére que combat le gnosticisme spiri-
tualiste. Si ’homme est «chair», cela ne veut pas dire qu’il est
Pesclave de sa nature sensuelle, mais qu’il veut gouverner sa propre
existence au moyen de ce qui est tangible. L’homme ne veut pas
dans la foi s’abandonner totalement & P’avenir qui vient du dehors,
mais en utilisant les possibilités de sa propre vie, en dominant le
monde concret dont il dispose, il veut se rendre maitre de son propre
avenir. C’est pourquoi ’homme sans la foi vit en proie aux soucis
(cf. p. 42-44). C’est une existence dans la perdition, hors de la véri-
table existence humaine. L’homme perd justement sa propre exis-
tence en s’attachant au monde concret, en croyant assurer son avenir.
Car la véritable existence de ’homme est la foi, Pabandon au véri-
table avenir, a Pinvisible, a ’Unverfiighares. La véritable existence
est une Entweltlichung, une libération de tout ce qui est visible et
disponible dans le monde; c’est un abandon sans réserve 4 Dieu
comme 3 celui qui seul, & chaque instant, donne 4 ’homme son
avenir. C’est cette existence dans la foi qui — selon Bultmann —
est désignée dans Ieschatologie du N.T. par les deux « éons». La
foi est 'aveénement du nouvel « éon ». L’Esprit est la nouvelle pos-
sibilité de vie de la foi (cf. p. 44-47).

Mais alors comment se produit le passage de l’existence non
réelle dans P’incrédulité a Pexistence réelle dans la foi ? La réponse
ne devrait pas sembler difficile. Car quand on a compris la foi comme



58 REGIN PRENTER

la catégorie de la «véritable existence» selon la philosophie exis-
tentielle, on doit aussi comprendre le passage d’une existence 2
Pautre par la philosophie existentielle. Cela revient 4 dire que
I'homme décide de sa propre existence lorsqu’il choisit de com-
prendre son existence, non pas en partant de ce qu’il s’assure 2 lui-
méme par le monde concret, mais lorsque, par la voie du véritable,
de Pincalculable et de Vunmverfiighar avenir, il choisit d’abandonner
toute sécurité et de se livrer a la vie dans tout ce qu’elle comporte
d’incertain et d’aléatoire. Le passage de D’existence non réelle a
Iexistence réelle est Entscheidung de la foi de ’homme — décision
existentielle. Bultmann le dit aussi. «Der « Geist» wirkt nicht als
eine Naturkraft, und er ist nicht zum Besiz des Glaubenden geworden,
sondern er ist die faktische Moglichkeit des Lebens, die tm Entschluss
ergriffen werden muss» (p. 47). La fol est Pattitude «naturelle» de
Phomme, et non point une faculté mystérieuse et surnaturelle (p. 51).

Mais cette compréhension de la foi comme décision existentielle
place Bultmann devant un probléme difficile. Dans cette compré-
hension de la foi y a-t-il place, en fin de compte, pour ’événement
du salut et I’événement-Christ ? Quand la foi est comprise comme
Pexistence véritable de I’homme, ne constitue-t-elle pas, comme
telle, une forme d’existence possible pour ’homme ? Et que devient
alors I’événement eschatologique du salut ?

En réalité, Bultmann ne réussit pas a résoudre cette question
épineuse et la solution qu’il offre n’est pas satisfaisante. Car il va
de soi qu’avec un point de départ existentiel on ne peut parvenir
qu’a un résultat existentialiste. Si ’on interpréte la mythologie du
N. T. d’une maniére existentielle, il faut le faire a fond. Et les choses
sont telles que le concept de la rédemption est completement étranger
a la maniére de voir des existentialistes, il leur est incommensurable,
C’est pourquoi, malgré ses efforts, Bultmann ne réussit pas a trouver
place pour le salut dans son interprétation existentielle. Le salut
dont il parle n’est pas un véritable salut, c’est simplement un él¢-
ment dans la décision existentielle de Phomme.

Dans sa tentative, Bultmann part de la position que voici :

Il peut sembler possible de séculariser la conception chrétienne
de Dexistence, c’est-a-dire de Popérer sans Iévénement-Christ. Les
philosophies existentialistes de Jaspers, de Heidegger et de Kamlah
sont, en fait, des sécularisations. Mais le point décisif n’est pas que
Pexistence proprement dite de ’homme puisse étre reconnue sans



MYTHE ET EVANGILE 59

Iévénement-Christ. Le point décisif est de savoir si ’homme peut
conquérir lui-méme sa propre existence, ou si sa perdition dans la
non-réalité est si totale qu’il ne puisse pas de lui-méme, simplement
par la connaissance de sa véritable existence, s’arracher a la perdi-
tion et vivre sa vie véritable. Tandis que la philosophie le juge pos-
sible, le N.T. le croit impossible. Le N.T. considere la perdition,
«le péché», d’une fagon si absolue que ’homme ne peut de lui-
méme créer sa véritable existence. Car le péché est lié 4 ’homme
lorsqu’il veut assurer sa propre existence au lien de s’abandonner a
Pincertitude de P’avenir. Cela s’applique aussi a I’Entschlossenbeit
de Heidegger et a la Hingabe de Kamlah. 8i un homme est un pécheur
conscient, au sens du N. T., il ne peut recevoir son existence véri-
table que comme un don. Et c¢’est justement par le salut en Christ
que Dieu offre 2 ’homme sa véritable existence. C’est seulement en
recevant sa véritable existence, avec le pardon des péchés, que
I’homme peut se libérer de lui-méme, de son existence non réelle.
Mais ’homme ne peut pas obtenir le pardon des péchés par une
résolution quelconque. Ce pardon est un acte d’amour divin en sa
taveur. «Das in Christus sich ereignende Gescheben ist also die Offen-
barung der Licbe Gottes, die den Menschen von sich selbst befreit zu
sich selbst, indem sie ihn zu einem Leben der Hingabe im Glauben und
in der Liebe befreit» (p. 57).

Il semble que Bultmann trouve ici place a la fois pour 'interpré-
tation existentielle de la foi et pour la nécessité du salut. Mais ce
n’est qu’une apparence. La solution qu’il propose porte en soi une
contradiction intérieure que décele un examen logique. Car ou bien
le pardon des péchés doit étre congu comme un événement véri-
table — alors la position existentielle du probléme est bouleversée ;
ou bien la position existentielle du probléme est toujours détermi-
nante — et dans ce cas, les mots «rédemption » et « événement-
Christ» sont employés dans un sens impropre comme de simples
éléments de la décision existentielle. Il n’y a pas de troisi¢me pos-
sibilité.

Si ce n’est que par un acte d’amour divin — événement véri-
table — que ’homme peut atteindre a4 sa propre existence, alors
les termes « véritable» et «non réel» ne correspondent plus a des
possibilités d’existence, et la base de la philosophie existentielle est
abandonnée. Car Pexistence est la possibilité de vie que ’homme
opére lui-méme par sa décision. Dire que ’homme ne peut pas créer



6o REGIN PRENTER

sa véritable existence parce qu’il ne peut se dégager de sa perdition
dans le non réel, ce n’est pas parler existentiellement, mais mytho-
logiquement. Aussi bien la notion de péché, au sens d’un arbitraire
dont ’homme coupable ne peut pas se libérer par un simple passage
dans existence véritable, que la notion de grice, au sens d’un acte
divin proprement dit, constituent des conceptions de la philosophie
mythologique, mais non existentielle. Si le «non-réel» est compris
comme possibilité d’existence, il est dans sa nature que ’homme
coupable puisse ’adopter pour en faire une « véritable » existence.
Evaluée a 'Véchelle de la philosophie existentialiste, I’idée que
’homme ne regoit sa propre existence que par un don est exacte-
ment aussi mythologique que celle d’insuffler du pnewma dans la
profondeur de P’ame.

Donc, s’il est sérieusement question d’un salut et du don d’une
vie réelle, le point de départ existentiel a été abandonné, en prin-
cipe, au profit d'un retour ‘au point de vue mythologique.

Mais ce n’est pourtant pas ce que fait Bultmann. A l'observer de
plus pres, on s’apergoit que ce qu’il dit du salut et du Christ n’est
qu'une expression métaphorique pour la « décision » existentielle.
On le comprend 4 la maniere dont il parle de la croix et de la résur-
rection comme événements du salut.

La crucifixion du Christ est considérée par le N. T. comme un
événement eschatologique qui marque le changement des « éons »,
événement actualisé par le baptéme et la communion. C’est pour-
quoi, pense Bultmann, cet événement ne doit pas étre compris
mythologiquement, mais historiquement. Cette doctrine eschatolo-
gique énonce la geschichtliche Bedeutsamhkeit qui appartient 4 la
mise en croix en tant qu’événement historique. On remarquera la
différence entre les mots historisch et geschichtlich. Le premier pré-
sente la crucifixion comme un événement du passé, le second sou-
ligne son importance pour mon existence présente en tant que
Geschichtlichkeit. « Die mythologische Rede will im Grunde nichts
anderes als eben die Bedeutsamkeit des historischen Ereignisses zum
Ausdruck bringen. Das bistorische Ereignis des Kreuzes hat in der
thm eigenen Bedeutsamkeit eine neue geschichtliche Situation geschaffen ;
die Verkiindigung des Kreuzes als des Heilsereignisses fragt den Horer,
ob er sich diese Bedeutung aneignen, ob er sich mit Christus kreuzigen
lassen will» (p. 62). Cette phrase est extrémement importante, car
elle montre ce que Bultmann comprend en réalité par rédemption.



MYTHE ET EVANGILE 61

Selon Bultmann, le fait que la crucifixion est I’histoire du salut
signifie qu’elle contient une signification historique qui dépasse
Pévénement isolé du passé. Mais comment cette signification inter-
vient-elle dans mon existence ? Elle me demande si je veux me
Papproprier, si je veux me faire crucifier avec le Christ. C’est dire
qu’en tant qu’événement historique la crucifixion n’a que I'impor-
tance d’un exemple. (Bultmann repousse, comme mythologique,
toute théorie de satisfaction ou de sacrifice!). La crucifixion
représente lexistence propre de l’homme et elle me demande
sl je veux saisir cette méme existence. La croyance au crucifié
est donc, selon le terme médiéval, comprise comme une imitatio
Christi. La croix du Christ, est-il dit (p. 62), est un processus
( Gescheben) historique (geschichtlich), qui prend son origine (Ur-
sprung) dans DI’événement historique que constitue la crucifixion
de Jésus. .

Cette conception de la croix du Christ comme histoire du salut
est enti¢rement pensée selon les catégories de la philosophie exis-
tentielle. Cette crucifixion du passé n’est qu’une illustration de la
décision dans ’existence propre, illustration qui agit comme une
inspiration concréte — inspiration indispensable, de méme que le
prototype-Christ de Schleiermacher était aussi indispensable a la
victoire de la conscience divine sur la conscience du monde! —
sur ma décision existentielle actuelle quant a Pexistence de la foi.
La foi est-elle aussi comprise comme décision existentielle, inspirée
par ’exemple historique de la crucifixion du Christ ? Mais qu’est-il
resté de la rémission des péchés comme don de Pexistence ? Rien.
Que Dieu offre aux pécheurs le pardon par la crucifixion du Christ,
cela signifie donc simplement que le motif de la décision existentielle
ne vient pas de I’homme méme, mais qu’elle lui vient du dehors,
par un exemple historique. Dans cette conception, la libération du
passé est 4 la fois la rémission des péchés et la grace. L’homme ne
se libére pas de la perdition par ses propres ressources, mais il en
regoit 'impulsion par l’exemple historique du Christ dans cette
Bedeutsamkeit (on voit que cette conception est trés proche du «pro-
totype » de Schleiermacher). Mais pourtant la foi est une décision
existentielle, pourtant ’existence offerte est une possibilité d’exis-
tence méme. Voila pourquoi Bultmann souligne si fortement que
la rédemption ne doit pas étre comprise mythologiquement, mais
senlement « historiquement » (geschichtlich).



62 REGIN PRENTER

Mais est-ce bien ce que le kerygma du N. T. entend par la doctrine
de la mort du Christ comme histoire du salut ?

De la méme maniére, la résurrection est comprise existentielle-
ment. Selon Bultmann, la résurrection n’est pas ein beglaubigendes
Mirakel qu’il reconnaitrait comme un fait historique, mais c’est
un fait eschatologique quin’est que pour la foi. Mais qu’est-ce que
cela signifie ? Cela doit étre compris existentiellement. Ce fait escha-
tologique signifie notre rédemption par le Christ symbolisée dans le
baptéme et vécue dans notre vie (de nouveau, on voit ici la ligne
de Vimitatio ) comme une kampfende Freiheit von der Siinde, Ablegen
der Werke der Finstermis, etc. (p. 65). La résurrection, en tant que
réalité existentielle, est simplement la foi en la rédemption par la
croix que fait naitre la doctrine chrétienne. Piques est simplement
Pimage de la résurrection de la foi, la forme de Pexistence propre
née de la rencontre avec la doctrine chrétienne. Cette conception
de la résurrection entre tout enti¢re dans le cadre de la philosophie
existentielle. La résurrection est ici spiritualisée, jusqu’a devenir la
genesis méme de la décision existentielle par la rencontre avec la
doctrine. Il va de soi qu’un tel intermédiaire entre un épisode his-
torique, comme la crucifixion, et son inspiration moderne, comme
décision existentielle, est nécessaire. Si un événement du passé doit
prendre une geschichtliche Bedeutsamkeit dans mon existence, il doit
étre annoncé. Mais étaitce 13 vraiment l'intention du kerygma du
N.T. lorsqu’il annonce que Jésus est sorti du tombeau le troisiéme
jour, suivant PEcriture ? Est-ce vraiment une interprétation du
kerygma ou n’est-ce pas plutdét une élimination totale de toute sa
substance ?

Nous avons vu qu’aucune des deux conditions décisives pour
exécuter le programme de «démythologisation » n’a résisté a I’épreuve.
La « démythologisation » ne peut étre opérée systématiquement sans
éliminer toute la mythologie et, par conséquent, tout le kerygma
chrétien. Les notions de «démythologisation » et d’interprétation
existentielle de la mythologie s’excluent I'une Pautre. Et la prétendue
interprétation existentielle de la mythologie chrétienne n’est pas
conforme au kerygma du N.T. L’épisode du salut n’est pas compris
comme un événement véritable, mais il est spiritualisé jusqu’a



MYTHE ET EVANGILE 63

n’étre qu’une expression métaphorique de ce qu’il ya de particulier
dans la conception chrétienne de I’existence, a savoir que la décision
existentielle n’est pas motivée du dedans uniquement, mais par la
crucifixion de Jésus comme exemple historique dont on ne peut se
passer. La doctrine du kerygma de I’Eglise primitive, concernant,
la rémission des péchés comprise comme un événement paradoxal,
est réduite ici a une morale d’cimitation » existentielle. Peut-étre
Bultmann n’approuverait-il pas cette interprétation ? Cela prou-
verait qu’il ne tire pas les conséquences de ce qu’il dit, car, si ’on
approfondit sa pensée, c’est bien la ce qu’il dit et rien d’autre.

On peut donc dire que le programme de « démythologisation »
de Bultmann est erledigt. Toutefois le probléme reste: la tension
entre ce qui est conditionné par I’époque et Dessence inaltérable,
entre le point de vue libéral et Porthodoxie. En vérité, nous ne som-
mes pas plus avancés, ce qui reste n’a pas grande importance, car
il vaut mieux ne pas essayer de résoudre le probléme que de se laisser
tromper par une solution fallacieuse. Nous ne parviendrons sans
doute pas non plus 4 ce magnifique troisiéme point de vue, o 'ortho-
doxie et le libéralisme se confondent en une unité supérieure. Notre
génération ne parviendra sans doute pas au deld du dialogue entre
théologie libérale et orthodoxie. Toutefois, si un dialogue avait
vraiment lieu, on aurait déja accompli une bonne partie du chemin,
tandis que jusqu’ici nous n’avons eu qu’un pseudo-dialogue, partant
du point de vue libéral de Bultmann.

Le dialogue pourtant ne s’arrétera pas ici, car quelques-unes des
questions qui ont surgi en route doivent, encore une fois, étre exa-
minées de plus pres. Il s’agit, par exemple, du rapport entre la mytho-
logie, la cosmologie et la sotériologie ou bien entre la mythologie,
la philosophie et la théologie.

Nous avons vu que Bultmann, pour motiver Pexigence de « démy-
thologisation », opérait avec une notion ambigué de la mythologie.
Tant6t ’image du monde, le c6té cosmologique, était quelque chose
d’essentiel pour le mythe, tantdt cette image était tellement secon-
daire que non seulement le mythe permettait une interprétation
existentielle (sotériologique), mais qu’il y tendait méme.



64 REGIN PRENTER

Quelles sont donc les relations réciproques de ces grandeurs :
image du monde, mythologie et sotériologie ? Est-il d’abord certain
que tout mode d’expression mythologique implique fatalement une
image définie du monde ? Qu’il existe des mythes cosmologiques,
c’est un fait. Que plusieurs mythologies aient un caractére cosmolo-
gique, les mythes gnostiques du rachat, de la rédemption, par exemple,
que Bultmann rapproche si étroitement de lorigine du christia-
nisme, cela est aussi de la plus claire évidence.

Bultmann fait néanmoins quelques remarques justes en disant
que le mythe porte en soi une tendance a s’éloigner de la cosmo-
logie pour se rapprocher de la sotériologie; cela s’applique nettement
aux mythologies qui nous intéressent quant au christianisme et a
ce qui Pentoure. Mais la cosmologie contenue dans le mythe n’est
pas indépendante. Sa fonction principale n’est pas d’expliquer la
composition ou ’origine du monde, tiche qui est celle de la philoso-
phie. Des que l'intérét cosmologique prévaut, nous rencontrons la
philosophie et non la mythologie. Ici la transition manque évidem-
ment de netteté. La philosophie — nous le savons par Platon —
a souvent usé du mythe dans sa cosmologie. Mais quand l'intérét
cosmologique domine, il n’est plus question de vraie mythologie,
mais de philosophie sous une forme mythique. La propre intention
du mythe n’est pas de donner I’explication du monde, mais d’ap-
porter la rédemption. Des l'origine, le mythe s’apparente au culte,
et ses éléments cosmologiques ne servent pas a expliquer les énigmes
du monde, mais a procurer la force divine indispensable 4 ’homme.
Aussi pourrait-on s’exprimer ainsi: le mythe ne contient pas néces-
sairement une image déterminée du monde, bien qu’il contienne des
éléments cosmologiques ; il contient, en revanche, une image déter-
minée de Dieu, et, par 14, il contient aussi une notion déterminée de
I’homme. Toutefois, ce qui est décisif pour le mythe, ce n’est pas
son image du monde, mais son image de Dieu. Clest particuliére-
ment le cas de la mythologie chrétienne, qui vient donner une
image certaine de Dieu.

Cependant la mythologie chrétienne n’est pas liée 4 une image
certaine du monde. Il est du reste significatif — en comparaison
avec les autres mythes gnostiques — que précisément dans la mytho-
logie chrétienne, le coté cosmologique (’explication du monde par
la métaphysique) soit presque entiérement éliminé, tandis que les
systémes gnostiques sont pleins de spéculations cosmologiques sur



MYTHE ET EVANGILE 65

les « éons ». Grice & sa réserve si marquée i I’endroit de la cosmo-
logie, la mythologie chrétienne ne s’effondre pas devant les trans-
formations que la science apporte aux notions sur la composition et
Ihistoire du monde. Copernic n’a pas décidé 1’Eglise chrétienne a
supprimer le jour de I’Ascension.

Il est en revanche décisif, pour la mythologie chrétienne, de
fixer image chrétienne de Dieu. Et c’est ce qui rend impossible la
« démythologisation » de I’Evangile. Les progreés de la science peu-
vent bien changer ce que la théologie suédoise a appelé « le vétement
de I’idée » (opposé au « motif de ’idée»), rien n’est changé au fait
que Dieu — quand c’est le Dieu dont parle PEvangile — ne peut
étre annoncé que mythologiquement. Le « vétement » de I'idée peut
changer, pour ce qui concerne les accessoires cosmologiques de la
mythologie. En tout cas le N. T. ne cache pas que le vétement de
I'idée ne saurait couvrir par lui-méme la réalité mythique. Dieu
demeure dans une «lumiére inaccessible» (I Tim. vi, 16), ici-bas
nous ne reconnaissons que partiellement et comme dans un miroir
(I Cor. x111, 12), et lorsque Dieu est décrit, on ne nous cache pas que
ce ne sont que de grossitres images (Apoc. 1v, 3-11). En somme,
Bultmann a entrepris une tiche assez banale en croyant devoir
nous apprendre que la science moderne a rendu inadmissibles des
notions telles que: ascension, descente aux enfers, esprit, sacre-
ments, rachat, etc. D’abord, le mythe ne prétend pas donner une
cosmologie qui soit 4 prendre & la lettre ; ensuite, ce qui importe,
c’est que la mythologie n’est pas seule 4 recourir 4 une langue de
symboles. C’est aussi le cas de la philosophie existentielle que Bult-
mann admire tant. Son langage symbolique — que l’on pense a
Heidegger ! —, souvent difficile 4 comprendre, signale fréquem-
ment des phénomenes qui ne sont pas conformes a I’image du
monde que donne la science moderne. Un exemple, entre autres :
la notion méme d’cexistence historique». Evaluée scientifique-
ment, cette notion n’est-elle pas aussi mythique que 1’ascension
du Christ ?

Mais la science moderne n’agit-elle pas aussi de méme ? Quand
elle remonte jusqu’a ses données premiéres, la conception qu’elle se
fait des phénomeénes, pour autant que je puisse comprendre, n’est
plus mécanistique, mais bien, pourrait-on dire, «mythologique ».

Le langage symbolique de la mythologie ne saurait donc la dis-
qualifier, puisque le domaine de sa réalité ne peut étre congu que

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXV (N° 143, 1947). 5



66 ' REGIN PRENTER

mythologiqﬁement. Et, selon Pesprit de ’Evangile chrétien, Dieu
ne peut se révéler que d’une maniére mythologique. Une « démytho-
logisation » de ’Evangile fausserait donc I'image de Dieu. '

‘Quel serait, en somme, le résultat d’une « démythologisation » ?
C’est tout simplement que P'image de Dieu serait remplacée par une
notion ou par un sentiment de Dieu. La « démythologisation » n’est
pas du tout une idée nouvelle et ’histoire de la pensée chrétienne
comporte & cet égard deux tendances fort importantes, qui ont eu
de trés grandes conséquences. L’une est métaphysique, ’autre psy-
chologique.

Quand la mythologie disparait, la métaphysique prend sa place.
La tendance métaphysique de la théologie scolastique, avec toutes
ses conséquences, est un exemple de «démythologisation» La
théologie de Luther est, au contraire, une immense «re-mytholo-
gisation ». De 1a Pintérét qu’il porte aux grossitres images de I’Eglise
primitive, et le mépris qu’il voue i tous les artifices de la méta-
physique. La mythologie conserve en effet 'image de Dieu comme
" celle d’un étre vivant et agissant, la véritable image du Dieu de la
Bible et de Evangile qui s’est manifesté dans Dincarnation de
Jésus-Christ. Le rapport vrai entre la mythologie et P’histoire, cette
dépendance qui constitue Dénigme dans lhistoire religieuse du
N.T., tient a 'image méme de Dieu qui est partie intégrante de
PEvangile. L’Evangile n’annonce pas Jésus comme un maitre ou
comme un exemple. Il ’annonce comme Pacte véritable de 'agapé
que Dieu offre aux hommes. Par lui, Dieu lui-méme traite avec
nous. Mais on ne peut le dire qu’en faisant fusionner le mythe et
Phistoire : le Verbe s’est fait chair et il est descendu parmi les
hommes. A Pinstant méme ou ’on supprime le mythe, le Christ est
métamorphosé en maitre et en exemple, et I'image de Dieu devient
une autre image, celle d’un Dieu lointain, au repos majestueux, et
non le Dieu qui devint Phistoire.

Dans la théologie d’aprés la Réforme, nous avons ’exemple d’une
autre « démythologisation », qui a eu des conséquences incalculables.
Quand la mythologie s’en va, le sentiment prend sa place. Dans une
excellente étude (parue dans For Kirke og Kultur 1936) intitulée
« Kristen Mythologi ? » d’Einar Molland et Alex. L. Johrson, étude
qui, dans sa bri¢veté, nous en apprend plus que Bultmann sur les
problémes : mythe et mythologie, il est montré comment les can-
tiques postérieurs a la Réforme trahissent un effort toujours repris



MYTHE ET EVANGILE 67

pour supprimer la mythologie en faveur de la psychologie. L’ascen-
sion et la résurrection, par exemple, y deviennent des événements
qui se passent dans ’Ame. En un certain sens, la tendance piétiste
tout entidre signifie une telle « démythologisation ». Il est évident
d’ailleurs que la « démythologisation », lorsqu’elle ne conduit pas
a la métaphysique, aboutit forcément a la psychologie. En réalité,
la « démythologisation » de Bultmann contient une part de psycho-
logie, déguisée sous la terminologie existentielle. Pour lui, comme
pour Emmanuel Hirsch par exemple, la mise en croix et la résurrec-
tion .deviennent, a titre d’événements eschatologiques, des faits
dans P’«Ame» ou dans Pcexistence». Et cette « psychologisation »
signifie encore une déformation de I’image de Dieu. Dieu n’est plus
le Dieu vivant, agissant, souverain et miséricordieux, mais ’objet
du sentiment religieux, I'inspiration de la décision existentielle.

Mythologie, philosophie et théologie se trouvent donc dans cette
situation réciproque que, d’abord, par la mythologie, la théologie
se sépare de tous les problémes philosophiques et métaphysiques,
Le «monde» et son explication sont abandonnés a la philosophie.
Mais en outre la mythologie barre aussi a la philosophie et 4 la méta-
physique I’acces a la théologie. La mythologie monte la garde devant
Pimage chrétienne de Dieu.

Pour que la substance de I’Evangile ne soit pas volatilisée dans
la métaphysique ou la psychologie, il faut renforcer encore la mytho-
logie ! Que‘cette «re-mythologisation » comporte de nouveaux pro-
blémes, c’est une autre histoire. Mais une philosophie existentielle
honnéte, sincére et athée et un christianisme orthodoxe, également
honnéte et sincére, sont pourtant préférables, en:dépit de tous les
problemes que posent leur désaccord et leur incompatibilité, 4 un
compromis qui n’est ni le christianisme, ni la philosophie existen-
tielle.

Aarhus (Danemark). : Regin PRENTER.



	Mythe et évangile

