
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 143

Artikel: Mythe et évangile

Autor: Prenter, Regin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MYTHE ET EVANGILE

Le conflit entre l'aspect que revêt de nos jours le message chrétien
et son essence, indépendante de tous les changements historiques,
n'est pas un problème nouveau. Chaque génération y prend part,
à sa manière. Pour que l'Evangile n'ait pas l'air d'un anachronisme,
il faut, dans un certain sens, qu'il soit adapté à la langue et aux
idées modernes. Dans l'histoire de la pensée chrétienne, la plupart
des débats sont sortis de là. Qu'est-ce qui obligeait, en effet, les

hérétiques à chercher de nouvelles formules, sinon le besoin de

présenter le message dans la langue de leur temps et conformément
à sa manière de penser Et qu'est-ce qui obligeait les orthodoxes à

s'élever contre ces formulations nouvelles, sinon le sentiment qu'en
essayant de rendre la doctrine évangélique conforme à la langue
et à la pensée de l'époque, on changeait non seulement l'apparence
extérieure du message, mais sa substance même ; que ce n'était
pas la langue et la manière de penser de l'époque qui devenaient
serviteurs du message évangélique, mais au contraire l'Evangile
qui était étendu sur le lit de Procuste de la pensée et de la langue
modernes, jusqu'à ce qu'il dît « sagement » ce que les penseurs de

l'époque avaient déjà dit.
Si on laisse de côté la formulation concrète qu'il revêt à chaque

époque, on constate que le problème reste toujours le même :

comment éviter cette alternative qui semble absolument inévitable,

N. B. Leçon donnée, en février 1947, à la Faculté de théologie de l'Université de

Lausanne, et à celle de Strasbourg.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXV (n° 143, I947). 4



50 REGIN PRENTER

à savoir annoncer le message biblique dans sa substance originelle,
mais tout à fait incompréhensible et indifférente à l'homme moderne,

ou l'annoncer dans le langage propre de l'époque, de sorte qu'il
réponde directement à ses problèmes, mais avec le risque de ne

plus annoncer le véritable christianisme. Le plus souvent, c'est cette
alternative qui a provoqué, à toutes les époques, la séparation entre
les tendances libérales et orthodoxes, dans les conflits théologiques.
Il n'est évidemment pas facile de trouver, au delà de cette
alternative et de cette ligne de démarcation, un « troisième point de

vue » qui unisse la substance théologique à la formulation moderne,
et qui mette ainsi fin à la stérile opposition entre orthodoxes et
libéraux ; telle est pourtant là tâche de la théologie évangélique.

La recherche d'un troisième point de vue, qui ferait droit à

cette double exigence : conformité à la manière de penser de l'époque
et cependant accord essentiel avec le kerygma du Nouveau Testament,

tel est le programme théologique de Rudolf Bultmann,
lorsqu'il se propose de « démythologiser » l'Evangile. Il a indiqué ce

programme en de précédents écrits, mais il l'a formulé récemment
d'une façon particulièrement nette dans un petit livre, Offenbarung
und Heilsgeschehen (München, 1941) qui a suscité une assez grande
attention en Allemagne et au Danemark, mais apparemment moindre
dans les autres pays nordiques.

Bultmann cherche à établir un troisième point de vue par delà

l'orthodoxie et le libéralisme. En demandant qu'on renonce à tous
les concepts périmés, il se rattache à la théologie libérale. Mais en

critiquant l'élimination de la « mythologie » du N. T., proposée par
la théologie libérale, et qui équivaut à un abandon de la substance
même du kerygma, en remplaçant cette élimination par une
interprétation de cette même mythologie qui doit maintenir l'essentiel
du kerygma, il défend en fait la cause de l'orthodoxie. Démythologiser

l'Evangile, cela veut dire que le vêtement d'images
mythologiques, sous lequel l'Evangile se présente dans le N. T., doit
disparaître pour être remplacé par une interprétation existentielle de

la mythologie. Ce programme devrait satisfaire tout ensemble à

l'époque, car la philosophie existentielle est justement la forme de

la propre compréhension que notre temps a de lui-même, et à

l'exigence de substance du N. T., car la véritable intention de l'Evangile
lui-même — de l'avis de Bultmann — est de donner une compréhension

de l'existence et non une mythologie.



MYTHE ET ÉVANGILE 51

Ce programme semble extrêmement séduisant, mais est-il
réalisable Tout dépend de la réponse faite à deux questions très

importantes. D'abord : Bultmann a-t-il réussi à opérer une « démy-
thologisation » systématique Ou subsiste-t-il un reste de mythologie

que l'interprétation existentielle ne saurait réduire Et quelle
est la place de ce reste dans le kerygma du N. T.

Ensuite : cette mythologie existentiellement représentée recouvre-
t-elle vraiment la compréhension de Dieu et de l'homme du N. T.
Ce sont des questions sur lesquelles il faut se garder de passer trop
légèrement, si l'on veut juger le programme de « démythologisa-
tion » de Bultmann.

Nous allons reprendre ces questions l'une après l'autre.

Bultmann a-t-il réussi une « démythologisation » méthodique
Il a regardé le problème en face. Il exige m erre (Offenbarung und

Heilsgeschehen, p. 34 s.) que la « démythologisation » soit opérée à

fond sans que subsiste le moindre reste. On ne peut résoudre le

problème par «Auswahl und Abstriche», ce ne serait qu'ure demi-
mesure. Mais cependant, parvenu à la fin de son opération,
Bultmann voit fort bien qu'il subsiste un reste, savoir la notion d'un
Dieu agissant (cf. p. 68). Cette inconséquence tient à l'idée même

qu'on se fait du mythe, de la mythologie et de la « démythologisation

», aussi devons-nous y insister un peu. Ce n'est que lorsqu'elles
seront éclaircies que nous pourrons prendre position et voir si, en
fin de compte, une « démythologisation » est possible et, dans

l'affirmative, si elle peut contribuer à résoudre le coi flit entre l'exigence
d'une prédication conforme à chaque époque et fidèle à la substance
de l'Evangile.

Les idées de Bultmann sur la mythologie du N. T. et sur la

«démythologisation» sont très complexes, et ce n'est qu'après
avoir vu les différentes composantes de sa pensée que l'on peut en

comprendre l'inconséquence.
Selon lui, la mythologie du N. T. qu'il s'agit d'interpréter a une

double origine : l'une, en quelque sorte foimelle — savoir un tableau



52 REGIN PRENTER

mythique du monde — et l'autre, en partie matérielle — savoir

l'interprétation concrète de la Rédemption dans le Christ — qui
s'ajoute à l'image du monde.

A ce tableau mythique appartient, par exemple, la conception
du monde divisé en trois étages : ciel, terre et enfer, celui du milieu,
la terre, étant devenu le champ de bataille des puissances des deux

autres, les anges et les démons, Dieu et le diable. Et ce combat tire
à sa fin dans une catastrophe mondiale, qui mettra un terme à

1'« éon » dominé par les puissances du mal et, après le Jugement
dernier, inaugurera le nouvel « éon » où Dieu régnera seul. L'homme
se trouve entraîné dans cette lutte, car le diable aussi bien que Dieu

peuvent agir sur lui au moyen de forces surnaturelles, qui lui sont
communiquées respectivement par la magie et les sacrements.

A cette image du monde s'ajoute une conception mythologique
du salut ; en effet, selon les données de l'apocalyptique juive et de

la doctrine gnostique de la rédemption, Jésus-Christ est un être
divin préexistant, qui s'est fait homme pour racheter les péchés
de l'humanité et pour lui apporter le message du salut par sa mort
et sa résurrection ; par les sacrements, le baptême et la communion,
sont communiquées aux croyants des forces pour leur nouvelle et
véritable vie, celle de l'Esprit.

A cette dualité, dans la mythologie, de l'image du monde et de

la religion, correspond aussi chez Bultmann un double motif de

travailler à cette « démythologisation ». Si la mythologie contient
une image déterminée du monde, elle est eo ipso irrecevable,
« unglaubhaft », pour ceux qui n'admettent plus cette image. Or, il
est de fait qu'un homme, ou une époque, ne choisissent pas leur
image du monde. C'est un héritage que la pensée consciente

reçoit de tous les siècles révolus. Nous qui vivons présentement, et
dont l'image du monde est fixée par les sciences naturelles de l'âge
moderne, nous ne pouvons simplement pas, sans un sacrificium
intellectus qui serait déloyal, admettre l'image mythique du monde

qui est celle du N. T. C'est ainsi que, partant de l'image du monde

qui nous est donnée par notre situation historique et par les sciences

naturelles, la critique s'exerce sur toute une série d'images du N. T.
Celles-ci sont simplement erledigt pat le seul fait d'appartenir
à une conception du monde périmée. C'est le cas, par exemple, de

conceptions comme l'ascension du Christ ou sa descente aux enfers,
la croyance aux esprits et aux démons, les miracles, les images



MYTHE ET ÉVANGILE 53

eschatologiques de la catastrophe finale. La science moderne en a

fini avec ces images qui sont inacceptables. On ne peut employer
la lumière électrique ou un poste de radio et conserver en même

temps de telles conceptions (cf. p. 31).

Toutefois, l'image que nous nous faisons du monde n'est pas

uniquement déterminée par la science physique, mais aussi par la

psychologie. Que celle-ci soit idéaliste ou naturaliste, peu importe,
elle considère l'homme comme une réalité personnelle indépendante,

et non comme le champ de bataille de forces célestes et
démoniaques. L'« Esprit » et les sacrements, dont parle la mythologie,
sont ainsi incompréhensibles. Il en va de même pour les idées de

l'expiation par substitution et de la résurrection entendue comme
la libération de la mort. La psychologie moderne considère l'homme

ou comme un produit de forces purement naturelles (naturalisme)
ou comme une créature responsable de ses propres actions (idéalisme).
Dans les deux cas, l'idée d'une force infusée qui puisse transformer
sa qualité éthique, est absurde. De même, l'idée d'un martyr qui
souffre la mort pour un autre. Pour la philosophie naturaliste, la

résurrection est un non-sens, parce que la mort est le terme naturel
de la vie ; et pour la philosophie, la seule possibilité d'existence
éternelle est celle qui jaillit du plus profond de sa propre nature, et
non la résurrection physique d'un autre être (p. 32-34).

C'est donc une bonne partie du N. T. qui devrait être ainsi

écartée, par le seul fait que notre représentation du monde est

toute différente. Mais, selon Bultmann, ce n'est là ni la seule,' ni
même la plus importante des raisons qui nécessitent une «

démythologisation ». Car la mythologie du N. T. se compose non seulement
d'une image du monde, mais aussi de la doctrine d'une rédemption
concrète, de l'événement-Christ. Et c'est cette doctrine qui est le

point central de cette mythologie et non l'image du monde qui
n'est qu'un cadre. Si l'on comprend la mythologie en partant de son

centre, on voit aussi que le mythe n'est pas là pour donner une
image du monde. Dans la mesure où le mythe parle d'une rédemption

— le N. T. n'est pas seul à en parler — son but est existentiel
et non cosmologique. Le concept de salut est existentiel, non
cosmologique. Mais si — comme dans les mythes les plus apparentés au
christianisme, ceux de l'apocalyptique et du gnosticisme — le salut
est au centre du mythe, alors il y a déjà, dans le mythe lui-même,
un motif de « démythologisation », c'est-à-dire de suppression du



54 REGIN PRENTER

cosmologique, et la possibilité d'une interprétation existentialiste.
De plus, selon Bultmann, ce motif est renforcé par les contradictions

d'ordre cosmologique que contient la mythologie du N. T. :

Le Christ mort en tant que victime est opposé au Christ mort en

tant qu'événement cosmique ; le Christ Messie des Juifs s'oppose au
Christ nouvel Adam ; la kénose du Fils préexistant de Dieu, aux
miracles du Messie comme signe de puissance ; la préexistence à la

naissance miraculeuse, etc. (cf. p. 35-37).
Arrêtons-nous donc un instant pour voir ce que sont exactement

les notions de mythe et de « démythologisation » avec lesquelles
nous avons opéré jusqu'ici. Nous remarquons d'abord une singulière

contradiction qui tient apparemment à la nature du mythe :

il est à la fois cosmologique et existentiel. Dans la première partie
du raisonnement de Bultmann, l'image mythique du monde est si

essentielle, si indispensable à la mythologie, qu'un simple changement

de cette image rend la « démythologisation » nécessaire. En
revanche, dans la seconde partie du raisonnement, l'image du monde
semble être tout accidentelle. La véritable intention du mythe n'est

pas cosmologique, mais existentielle. C'est pourquoi le mythe
contient déjà en soi un motif de « démythologisation ».

Mais alors, où est le vrai La tendance cosmologique, l'image
mythique du monde font-elles partie intégrante du mythe au point
que celui-ci disparaît quand la science détruit sa signification
cosmologique N'est-ce pas plutôt la compréhension non cosmologique,

mais existentielle de la condition humaine par rapport aux
puissances du mal et du bien —¦ si concrètes qu'on se les figure —
qui est l'essentiel, de sorte que le mythe, privé de ce qu'il contient
de cosmologique, puisse être interprété existentiellement,
conformément à son sens profond Bultmann semble opérer avec les deux

réponses selon leur opportunité. Quand il combat une théologie
orthodoxe opposée à toute « démythologisation », l'aspect
cosmologique devient quelque chose de tellement décisif pour toute mythologie,

qu'il serait simplement malhonnête pour un homme moderne
d'en conserver la moindre partie. C'est tout ou rien ; ni « Auswahl »

ni « Abstriche » Avec le cosmologique, la mythologie comme telle
disparaît. En revanche, lorsque Bultmann discute l'interprétation
existentielle de la mythologie, c'est un autre son de cloche. S'il veut
faire une véritable interprétation et non une élimination, comme la
tentative de « démythologisation » des théologiens libéraux qu'il



MYTHE ET ÉVANGILE 55

critique lui-même, il est naturellement obligé de soutenir que. dans

son essence, le mythe est basé sur une interprétation existentielle.
Car s'il n'est pas dans la nature du mythe de donner une signification

de l'existence et non de la cosmologie, si par conséquent la
mythologie — en nette opposition avec la signification donnée
précédemment comme essentielle — n'est pas cosmologique par essence,
mais existentielle, alors son interprétation existentielle n'est pas
une interprétation mais une élimination.

Ainsi le troisième point de vue de Bultmann, opposé à l'orthodoxie

comme au libéralisme, aboutit à une doctrine chancelante et
obscure de mythologie et de « démythologisation ». Quand il
s'attaque à l'orthodoxie, l'essentiel de la mythologie devient à ses yeux
sa cosmologie et son image du monde, de sorte que la seule

existence de l'image moderne interdit de redonner leur ancienne valeur

aux conceptions du N. T. Donc, démythologisation Foin de toute
mythologie La position prise par Bultmann est typiquement libérale

: la science est employée comme argument dans la question
théologique En revanche, quand il s'attaque à la théologie libérale,
la mythologie devient subitement existentielle et non cosmologique,
puisque c'est la nature même du mythe de fixer la position de

l'homme par rapport aux puissances bonnes ou mauvaises, de façon
à permettre une interprétation existentielle qui ne soit pas une
variation d'interprétation, mais qui atteigne justement l'intention
la plus profonde. C'est évidemment là une attitude orthodoxe. Car

que se propose l'orthodoxie sinon d'interpréter le mythe sotériologique

essentiel contre toutes les digressions libérales de la
métaphysique et de la cosmologie Et quand Bultmann parle ainsi de

« démythologisation », il ne devrait pas en vérité, s'il était logique,
parler de « démythologisation ». L'expression centrale du mythe est

en effet conservée, dans une interprétation existentielle ; il y
subsiste un reste mythologique assez important : la conception d'un
Dieu agissant. Mais ce n'est naturellement pas la « Mythologie im
alten Sinne », c'est-à-dire la cosmologie mythologique, qui est, par
conséquent, légitimée. Le titre de « démythologisation » ne convient

pas, en définitive, à cette manière d'opérer. Il n'est en réalité pas

question d'une « démythologisation », mais bien de ce qu'on pourrait
appeler une « décosmologisation », une suppression de la métaphysique

mythique en faveur d'une interprétation existentielle (sotériologique)

du mythe.



56 REGIN PRENTER

La position adoptée par Bultmann n'est donc pas une troisième

position au delà de l'orthodoxie et du libéralisme, mais seulement

une position qui alterne entre l'orthodoxie et le libéralisme, libérale
devant l'orthodoxie et orthodoxe devant le libéralisme. De là ses

inconséquences. De là vient aussi que la notion même de «

démythologisation » ne convient pas à la solution du problème que
Bultmann a indiqué, c'est-à-dire la séparation entre ce qui est limité
par le temps et l'essence même du message évangélique. Car, pour
que la notion de « démythologisation » fût utilisable ici, il faudrait
la comprendre de façon qu'elle puisse s'opérer systématiquement.
Les termes : « démythologisation » et mythologie devraient être

clairs, au point de devenir inconciliables en ce qui concerne l'essence

du kerygma et l'essence du mythe. Autrement il y a contradiction à

parler de « démythologisation ».

Or, c'est ce qui se produit chez Bultmann. Les deux termes :

a démythologisation » et interprétation du mythe (opposés à

élimination) sont aussi inconciliables : ou bien on supprime la mythologie,

et on ne l'interprète pas ; ou bien on interprète aussi le mythe,
mais alors cette opération ne peut pas s'appeler une « démythologisation

», car toute interprétation a pour but de mettre en lumière
la valeur essentielle de son objet. Pour être systématique, une
véritable « démythologisation » doit toujours éliminer toute la mythologie,

comme l'a fait la théologie libérale. Mais l'a interprétation »

de Bultmann ne serait-elle pas justement une élimination Son

point de vue n'est-il pas, malgré tout, celui des libéraux, de sorte
qu'il opère tout de même la « démythologisation » de l'Evangile
Nous le verrons en essayant de répondre à la seconde question.

L'interprétation existentielle de la mythologie du N. T., entreprise

par Bultmann à l'aide des catégories de la philosophie existentielle,

répond-elle réellement à la compréhension de la situation de
Dieu et de l'homme, selon le kerygma du N. T. ; ou bien y a-t-il, au
fond, élimination de l'essentiel de ce kerygma Voilà la question
qui est décisive si l'on veut porter un jugement sur le programme
entier de Bultmann et sur toute sa théologie.



MYTHE ET ÉVANGILE 57

Conformément à l'idée qu'il se fait de la mythologie du N. T.
soit de la cosmologie (image mythique du monde), soit de la sotériologie

(doctrine du salut), Bultmann présente aussi son interprétation

existentielle en deux étapes. A l'égard de la cosmologie mythique,
la conception chrétienne de l'existence est comme une interprétation

existentielle de la cosmologie. A l'égard de la doctrine mytho-
eschatologique du salut, elle est une interprétation existentielle de

la mort et de la résurrection de Jésus en tant que « geschichtliche
Bedeutsamkeit ».

Une conception chrétienne de l'existence liée à l'idée que la mort
et la résurrection de Jésus (de quelque façon que celle-ci soit comprise

sont la base historique et la condition même de cette conception,

répond-elle réellement au message du N. T. Bultmann pense

que oui. Mais la prétention est hardie.
Dans la conception chrétienne de l'existence, l'homme est lié au

monde de la mort et de l'instabilité ; ce qui n'est point compris

comme l'asservissement à la matière que combat le gnosticisme
spiritualiste. Si l'homme est « chair », cela ne veut pas dire qu'il est
l'esclave de sa nature sensuelle, mais qu'il veut gouverner sa propre
existence au moyen de ce qui est tangible. L'homme ne veut pas
dans la foi s'abandonner totalement à l'avenir qui vient du dehors,
mais en utilisant les possibilités de sa propre vie, en dominant le

monde concret dont il dispose, il veut se rendre maître de son propre
avenir. C'est pourquoi l'homme sans la foi vit en proie aux soucis

(cf. p. 42-44). C'est une existence dans la perdition, hors de la
véritable existence humaine. L'homme perd justement sa propre
existence en s'attachant au monde concret, en croyant assurer son avenir.
Car la véritable existence de l'homme est la foi, l'abandon au
véritable avenir, à l'invisible, à VUnverfiigbares. La véritable existence

est une Entweltlichung, une libération de tout ce qui est visible et
disponible dans le monde ; c'est un abandon sans réserve à Dieu

comme à celui qui seul, à chaque instant, donne à l'homme son
avenir. C'est cette existence dans la foi qui — selon Bultmann —
est désignée dans l'eschatologie du N. T. par les deux « éons ». La
foi est l'avènement du nouvel « éon ». L'Esprit est la nouvelle
possibilité de vie de la foi (cf. p. 44-47).

Mais alors comment se produit le passage de l'existence non
réelle dans l'incrédulité à l'existence réelle dans la foi La réponse

ne devrait pas sembler difficile. Car quand on a compris la foi comme



58 REGIN PRENTER

la catégorie de la « véritable existence » selon la philosophie
existentielle, on doit aussi comprendre le passage d'une existence à

l'autre par la philosophie existentielle. Cela revient à dire que
l'homme décide de sa propre existence lorsqu'il choisit de

comprendre son existence, non pas en partant de ce qu'il s'assure à lui-
même par le monde concret, mais lorsque, par la voie du véritable,
de l'incalculable et de Vunverfügbar avenir, il choisit d'abandonner
toute sécurité et de se livrer à la vie dans tout ce qu'elle comporte
d'incertain et d'aléatoire. Le passage de l'existence non réelle à

l'existence réelle est VEntscheidung de la foi de l'homme — décision
existentielle. Bultmann le dit aussi. « Der « Geist » wirkt nicht als
eine Naturkraft, und er ist nicht zum Besitz des Glaubenden geworden,
sondern er ist die faktische Möglichkeit des Lebens, die im Entschluss

ergriffen werden muss » (p. 47). La foi est l'attitude «naturelle» de

l'homme, et non point une faculté mystérieuse et surnaturelle (p. 51).
Mais cette compréhension de la foi comme décision existentielle

place Bultmann devant un problème difficile. Dans cette compréhension

de la foi y a-t-il place, en fin de compte, pour l'événement
du salut et l'événement-Christ Quand la foi est comprise comme
l'existence véritable de l'homme, ne constitue-t-elle pas, comme
telle, une forme d'existence possible pour l'homme Et que devient
alors l'événement eschatologique du salut

En réalité, Bultmann ne réussit pas à résoudre cette question
épineuse et la solution qu'il offre n'est pas satisfaisante. Car il va
de soi qu'avec un point de départ existentiel on ne peut parvenir
qu'à un résultat existentialiste. Si l'on interprète la mythologie du
N. T. d'une manière existentielle, il faut le faire à fond. Et les choses

sont telles que le concept de la rédemption est complètement étranger
à la manière de voir des existentialistes, il leur est incommensurable.
C'est pourquoi, malgré ses efforts, Bultmann ne réussit pas à trouver
place pour le salut dans son interprétation existentielle. Le salut
dont il parle n'est pas un véritable salut, c'est simplement un
élément dans la décision existentielle de l'homme.

Dans sa tentative, Bultmann part de la position que voici :

Il peut sembler possible de séculariser la conception chrétienne
de l'existence, c'est-à-dire de l'opérer sans l'événement-Christ. Les

philosophies existentialistes de Jaspers, de Heidegger et de Kamlah

sont, en fait, des sécularisations. Mais le point décisif n'est pas que
l'existence proprement dite de l'homme puisse être reconnue sans



MYTHE ET ÉVANGILE 59

l'événement-Christ. Le point décisif est de savoir si l'homme peut
conquérir lui-même sa propre existence, ou si sa perdition dans la
non-réalité est si totale qu'il ne puisse pas de lui-même, simplement

par la connaissance de sa véritable existence, s'arracher à la perdition

et vivre sa vie véritable. Tandis que la philosophie le juge
possible, le N.T. le croit impossible. Le N.T. considère la perdition,
« le péché », d'une façon si absolue que l'homme ne peut de lui-
même créer sa véritable existence. Car le péché est lié à l'homme

lorsqu'il veut assurer sa propre existence au lieu de s'abandonner à

l'incertitude de l'avenir. Cela s'applique aussi à VEntschlossenheit
de Heidegger et à la Hingabe de Kamlah. Si un homme est un pécheur
conscient, au sens du N. T., il ne peut recevoir son existence
véritable que comme un don. Et c'est justement par le salut en Christ

que Dieu offre à l'homme sa véritable existence. C'est seulement en

recevant sa véritable existence, avec le pardon des péchés, que
l'homme peut se libérer de lui-même, de son existence non réelle.

Mais l'homme ne peut pas obtenir le pardon des péchés par une
résolution quelconque. Ce pardon est un acte d'amour divin en sa

faveur. «.Das in Christus sich ereignende Geschehen ist also die

Offenbarung der Liebe Gottes, die den Menschen von sich selbst befreit zu
sich selbst, indem sie ihn zu einem Leben der Hingabe im Glauben und
in der Liebe befreit» (p. 57).

Il semble que Bultmann trouve ici place à la fois pour l'interprétation

existentielle de la foi et pour la nécessité du salut. Mais ce

n'est qu'une apparence. La solution qu'il propose porte en soi une
contradiction intérieure que décèle un examen logique. Car ou bien
le pardon des péchés doit être conçu comme un événement
véritable — alors la position existentielle du problème est bouleversée ;

ou bien la position existentielle du problème est toujours déterminante

—¦ et dans ce cas, les mots « rédemption » et « événement-
Christ » sont employés dans un sens impropre comme de simples
éléments de la décision existentielle. Il n'y a pas de troisième
possibilité.

Si ce n'est que par un acte d'amour divin — événement
véritable — que l'homme peut atteindre à sa propre existence, alors
les termes « véritable » et « non réel » ne correspondent plus à des

possibilités d'existence, et la base de la philosophie existentielle est
abandonnée. Car l'existence est la possibilité de vie que l'homme

opère lui-même par sa décision. Dire que l'homme ne peut pas créer



6o REGIN PRENTER

sa véritable existence parce qu'il ne peut se dégager de sa perdition
dans le non réel, ce n'est pas parler existentiellement, mais mytho-
logiquement. Aussi bien la notion de péché, au sens d'un arbitraire
dont l'homme coupable ne peut pas se libérer par un simple passage
dans l'existence véritable, que la notion de grâce, au sens d'un acte
divin proprement dit, constituent des conceptions de la philosophie
mythologique, mais non existentielle. Si le « non-réel » est compris
comme possibilité d'existence, il est dans sa nature que l'homme
coupable puisse l'adopter pour en faire une « véritable » existence.
Evaluée à l'échelle de la philosophie existentialiste, l'idée que
l'homme ne reçoit sa propre existence que par un don est exactement

aussi mythologique que celle d'insuffler du pneuma dans la
profondeur de l'âme.

Donc, s'il est sérieusement question d'un salut et du don d'une
vie réelle, le point de départ existentiel a été abandonné, en principe,

au profit d'un retour au point de vue mythologique.
Mais ce n'est pourtant pas ce que fait Bultmann. A l'observer de

plus près, on s'aperçoit que ce qu'il dit du salut et du Christ n'est

qu'une expression métaphorique pour la « décision » existentielle.
On le comprend à la manière dont il parle de la croix et de la
résurrection comme événements du salut.

La crucifixion du Christ est considérée par le N. T. comme un
événement eschatologique qui marque le changement des « éons »,

événement actualisé par le baptême et la communion. C'est pourquoi,

pense Bultmann, cet événement ne doit pas être compris
mythologiquement, mais historiquement. Cette doctrine eschatologique

énonce la geschichtliche Bedeutsamkeit qui appartient à la
mise en croix en tant qu'événement historique. On remarquera la
différence entre les mots historisch et geschichtlich. Le premier
présente la crucifixion comme un événement du passé, le second
souligne son importance pour mon existence présente en tant que
Geschichtlichkeit. « Die mythologische Rede will im Grunde nichts
anderes als eben die Bedeutsamkeit des historischen Ereignisses zum
Ausdruck bringen. Das historische Ereignis des Kreuzes hat in der

ihm eigenen Bedeutsamkeit eine neue geschichtliche Situation geschaffen ;
die Verkündigung des Kreuzes als des Heilsereignisses fragt den Hörer,
ob er sich diese Bedeutung aneignen, ob er sich mit Christus kreuzigen
lassen will » (p. 6z). Cette phrase est extrêmement importante, car
elle montre ce que Bultmann comprend en réalité par rédemption.



MYTHE ET ÉVANGILE 6j

Selon Bultmann, le fait que la crucifixion est l'histoire du salut
signifie qu'elle contient une signification historique qui dépasse
l'événement isolé du passé. Mais comment cette signification
intervient-elle dans mon existence Elle me demande si je veux me

l'approprier, si je veux me faire crucifier avec le Christ. C'est dire

qu'en tant qu'événement historique la crucifixion n'a que l'importance

d'un exemple. (Bultmann repousse, comme mythologique,
toute théorie de satisfaction ou de sacrifice La crucifixion
représente l'existence propre de l'homme et elle me demande
si je veux saisir cette même existence. La croyance au crucifié
est donc, selon le terme médiéval, comprise comme une imitatio
Christi. La croix du Christ, est-il dit (p. 62), est un processus
(Geschehen) historique (geschichtlich), qui prend son origine
(Ursprung) dans l'événement historique que constitue la crucifixion
de Jésus.

Cette conception de la croix du Christ comme histoire du salut
est entièrement pensée selon les catégories de la philosophie
existentielle. Cette crucifixion du passé n'est qu'une illustration de la
décision dans l'existence propre, illustration qui agit comme une

inspiration concrète —- inspiration indispensable, de même que le

prototype-Christ de Schleiermacher était aussi indispensable à la

victoire de la conscience divine sur la conscience du monde —
sur ma décision existentielle actuelle quant à l'existence de la foi.
La foi est-elle aussi comprise comme décision existentielle, inspirée

par l'exemple historique de la crucifixion du Christ Mais qu'est-il
resté de la rémission des péchés comme don de l'existence Rien.
Que Dieu offre aux pécheurs le pardon par la crucifixion du Christ,
cela signifie donc simplement que le motif de la décision existentielle
ne vient pas de l'homme même, mais qu'elle lui vient du dehors,

par un exemple historique. Dans cette conception, la libération du

passé est à la fois la rémission des péchés et la grâce. L'homme ne
se libère pas de la perdition par ses propres ressources, mais il en

reçoit l'impulsion par l'exemple historique du Christ dans cette
Bedeutsamkeit (on voit que cette conception est très proche du «

prototype » de Schleiermacher). Mais pourtant la foi est une décision

existentielle, pourtant l'existence offerte est une possibilité d'existence

même. Voilà pourquoi Bultmann souligne si fortement que
la rédemption ne doit pas être comprise mythologiquement, mais
seulement «historiquement» (geschichtlich).



62 REGIN PRENTER

Mais est-ce bien ce que le kerygma du N. T. entend par la doctrine
de la mort du Christ comme histoire du salut

De la même manière, la résurrection est comprise existentielle-
ment. Selon Bultmann, la résurrection n'est pas ein beglaubigendes

Mirakel qu'il reconnaîtrait comme un fait historique, mais c'est

un fait eschatologique qui n'est que pour la foi. Mais qu'est-ce que
cela signifie Cela doit être compris existentiellement. Ce fait
eschatologique signifie notre rédemption par le Christ symbolisée dans le

baptême et vécue dans notre vie (de nouveau, on voit ici la ligne
de Vimitatio comme une kämpfende Freiheit von der Sünde, Ablegen
der Werke der Finsternis, etc. (p. 65). La résurrection, en tant que
réalité existentielle, est simplement la foi en la rédemption par la
croix que fait naître la doctrine chrétienne. Pâques est simplement
l'image de la résurrection de la foi, la forme de l'existence propre
née de la rencontre avec la doctrine chrétienne. Cette conception
de la résurrection entre tout entière dans le cadre de la philosophie
existentielle. La résurrection est ici spiritualisée, jusqu'à devenir la

genesis même de la décision existentielle par la rencontre avec la
doctrine. Il va de soi qu'un tel intermédiaire entre un épisode
historique, comme la crucifixion, et son inspiration moderne, comme
décision existentielle, est nécessaire. Si un événement du passé doit
prendre une geschichtliche Bedeutsamkeit dans mon existence, il doit
être annoncé. Mais était-ce là vraiment l'intention du kerygma du

N. T. lorsqu'il annonce que Jésus est sorti du tombeau le troisième

jour, suivant l'Ecriture Est-ce vraiment une interprétation du

kerygma ou n'est-ce pas plutôt une élimination totale de toute sa

substance

Nous avons vu qu'aucune des deux conditions décisives pour
exécuter le programme de « démythologisation » n'a résisté à l'épreuve.
La « démythologisation » ne peut être opérée systématiquement sans
éliminer toute la mythologie et, par conséquent, tout le kerygma
chrétien. Les notions de « démythologisation » et d'interprétation
existentielle de la mythologie s'excluent l'une l'autre. Et la prétendue
interprétation existentielle de la mythologie chrétienne n'est pas
conforme au kerygma du N. T. L'épisode du salut n'est pas compris
comme un événement véritable, mais il est spiritualise jusqu'à



MYTHE ET ÉVANGILE 63

n'être qu'une expression métaphorique de ce qu'il y a de particulier
dans la conception chrétienne de l'existence, à savoir que la décision
existentielle n'est pas motivée du dedans uniquement, mais par la

crucifixion de Jésus comme exemple historique dont on ne peut se

passer. La doctrine du kerygma de l'Eglise primitive, concernant,
la rémission des péchés comprise comme un événement paradoxal,
est réduite ici à une morale d'« imitation » existentielle. Peut-être
Bultmann n'approuverait-il pas cette interprétation Cela
prouverait qu'il ne tire pas les conséquences de ce qu'il dit, car, si l'on
approfondit sa pensée, c'est bien là ce qu'il dit et rien d'autre.

On peut donc dire que le programme de « démythologisation »

de Bultmann est erledigt. Toutefois le problème reste : la tension
entre ce qui est conditionné par l'époque et l'essence inaltérable,
entre le point de vue libéral et l'orthodoxie. En vérité, nous ne sommes

pas plus avancés, ce qui reste n'a pas grande importance, car
il vaut mieux ne pas essayer de résoudre le problème que de se laisser

tromper par une solution fallacieuse. Nous ne parviendrons sans
doute pas non plus à ce magnifique troisième point de vue, où l'orthodoxie

et le libéralisme se confondent en une unité supérieure. Notre
génération ne parviendra sans doute pas au delà du dialogue entre
théologie libérale et orthodoxie. Toutefois, si un dialogue avait
vraiment lieu, on aurait déjà accompli une bonne partie du chemin,
tandis que jusqu'ici nous n'avons eu qu'un pseudo-dialogue, partant
du point de vue libéral de Bultmann.

Le dialogue pourtant ne s'arrêtera pas ici, car quelques-unes des

questions qui ont surgi en route doivent, encore une fois, être
examinées de plus près. Il s'agit, par exemple, du rapport entre la mythologie,

la cosmologie et la sotériologie ou bien entre la mythologie,
la philosophie et la théologie.

Nous avons vu que Bultmann, pour motiver l'exigence de «

démythologisation », opérait avec une notion ambiguë de la mythologie.
Tantôt l'image du monde, le côté cosmologique, était quelque chose

d'essentiel pour le mythe, tantôt cette image était tellement secondaire

que non seulement le mythe permettait une interprétation
existentielle (sotériologique), mais qu'il y tendait même.



64 REGIN PRENTER

Quelles sont donc les relations réciproques de ces grandeurs :

image du monde, mythologie et sotériologie Est-il d'abord certain

que tout mode d'expression mythologique implique fatalement une

image définie du monde Qu'il existe des mythes cosmologiques,
c'est un fait. Que plusieurs mythologies aient un caractère cosmologique,

les mythes gnostiques du rachat, de la rédemption, par exemple,

que Bultmann rapproche si étroitement de l'origine du christianisme,

cela est aussi de la plus claire évidence.

Bultmann fait néanmoins quelques remarques justes en disant

que le mythe porte en soi une tendance à s'éloigner de la cosmologie

pour se rapprocher de la sotériologie ; cela s'applique nettement
aux mythologies qui nous intéressent quant au christianisme et à

ce qui l'entoure. Mais la cosmologie contenue dans le mythe n'est

pas indépendante. Sa fonction principale n'est pas d'expliquer la

composition ou l'origine du monde, tâche qui est celle de la philosophie.

Dès que l'intérêt cosmologique prévaut, nous rencontrons la

philosophie et non la mythologie. Ici la transition manque évidemment

de netteté. La philosophie — nous le savons par Platon -—¦

a souvent usé du mythe dans sa cosmologie. Mais quand l'intérêt
cosmologique domine, il n'est plus question de vraie mythologie,
mais de philosophie sous une forme mythique. La propre intention
du mythe n'est pas de donner l'explication du monde, mais

d'apporter la rédemption. Dès l'origine, le mythe s'apparente au culte,
et ses éléments cosmologiques ne servent pas à expliquer les énigmes
du monde, mais à procurer la force divine indispensable à l'homme.
Aussi pourrait-on s'exprimer ainsi : le mythe ne contient pas
nécessairement une image déterminée du monde, bien qu'il contienne des

éléments cosmologiques ; il contient, en revanche, une image
déterminée de Dieu, et, par là, il contient aussi une notion déterminée de

l'homme. Toutefois, ce qui est décisif pour le mythe, ce n'est pas
son image du monde, mais son image de Dieu. C'est particulièrement

le cas de la mythologie chrétienne, qui vient donner une
image certaine de Dieu.

Cependant la mythologie chrétienne n'est pas liée à une image
certaine du monde. Il est du reste significatif — en comparaison
avec les autres mythes gnostiques — que précisément dans la mythologie

chrétienne, le côté cosmologique (l'explication du monde par
la métaphysique) soit presque entièrement éliminé, tandis que les

systèmes gnostiques sont pleins de spéculations cosmologiques sur



MYTHE ET ÉVANGILE 65

les « éons ». Grâce à sa réserve si marquée à l'endroit de la cosmologie,

la mythologie chrétienne ne s'effondre pas devant les
transformations que la science apporte aux notions sur la composition et
l'histoire du monde. Copernic n'a pas décidé l'Eglise chrétienne à

supprimer le jour de l'Ascension.

Il est en revanche décisif, pour la mythologie chrétienne, de

fixer l'image chrétienne de Dieu. Et c'est ce qui rend impossible la

t démythologisation » de l'Evangile. Les progrès de la science

peuvent bien changer ce que la théologie suédoise a appelé « le vêtement
de l'idée » (opposé au « motif de l'idée »), rien n'est changé au fait
que Dieu — quand c'est le Dieu dont parle l'Evangile — ne peut
être annoncé que mythologiquement. Le « vêtement » de l'idée peut
changer, pour ce qui concerne les accessoires cosmologiques de la
mythologie. En tout cas le N. T. ne cache pas que le vêtement de

l'idée ne saurait couvrir par lui-même la réalité mythique. Dieu
demeure dans une «lumière inaccessible» (I Tim. vi, 16), ici-bas

nous ne reconnaissons que partiellement et comme dans un miroir
(I Cor. xm, 12), et lorsque Dieu est décrit, on ne nous cache pas que
ce ne sont que de grossières images (Apoc. iv, 3-11). En somme,
Bultmann a entrepris une tâche assez banale en croyant devoir

nous apprendre que la science moderne a rendu inadmissibles des

notions telles que : ascension, descente aux enfers, esprit,
sacrements, rachat, etc. D'abord, le mythe ne prétend pas donner une
cosmologie qui soit à prendre à la lettre ; ensuite, ce qui importe,
c'est que la mythologie n'est pas seule à recourir à une langue de

symboles. C'est aussi le cas de la philosophie existentielle que
Bultmann admire tant. Son langage symbolique — que l'on pense à

Heidegger —, souvent difficile à comprendre, signale fréquemment

des phénomènes qui ne sont pas conformes à l'image du
monde que donne la science moderne. Un exemple, entre autres :

la notion même d'à existence historique ». Evaluée scientifiquement,

cette notion n'est-elle pas aussi mythique que l'ascension
du Christ

Mais la science moderne n'agit-elle pas aussi de même Quand
elle remonte jusqu'à ses données premières, la conception qu'elle se

fait des phénomènes, pour autant que je puisse comprendre, n'est

plus mécanistique, mais bien, pourrait-on dire, «mythologique».
Le langage symbolique de la mythologie ne saurait donc la

disqualifier, puisque le domaine de sa réalité ne peut être conçu que

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXV (n° 143, I947). 5



66 REGIN PRENTER

mythologiquement. Et, selon l'esprit de l'Evangile chrétien, Dieu

ne peut se révéler que d'une manière mythologique. Une «

démythologisation » de l'Evangile fausserait donc l'image de Dieu.

Quel serait, en somme, le résultat d'une « démythologisation »

C'est tout simplement que l'image de Dieu serait remplacée par une
notion ou pair un sentiment de Dieu. La «démythologisation» n'est

pas du tout une idée nouvelle et l'histoire de la pensée chrétienne

comporte à cet égard deux tendances fort importantes, qui ont eu
de très grandes conséquences. L'une est métaphysique, l'autre
psychologique.

Quand la mythologie disparaît, la métaphysique prend sa place.
La tendance métaphysique de la théologie scolastique, avec toutes
ses conséquences, est un exemple de « démythologisation ». La
théologie de Luther est, au contraire, une immense « re-mytholo-
gisation ». De là l'intérêt qu'il porte aux grossières images de l'Eglise
primitive, et le mépris qu'il voue à tous les artifices de la
métaphysique. La mythologie conserve en effet l'image de Dieu comme
celle d'un être vivant et agissant, la véritable image du Dieu de la
Bible et de l'Evangile qui s'est manifesté dans l'incarnation de

Jésus-Christ. Le rapport vrai entre la mythologie et l'histoire, cette
dépendance qui constitue l'énigme dans l'histoire religieuse du
N. T., tient à l'image même de Dieu qui est partie intégrante de

l'Evangile. L'Evangile n'annonce pas Jésus comme un maître ou
comme un exemple. Il l'annonce comme l'acte véritable de Vagape

que Dieu offre aux hommes. Par lui, Dieu lui-même traite avec

nous. Mais on ne peut le dire qu'en faisant fusionner le mythe et
l'histoire : le Verbe s'est fait chair et il est descendu parmi les

hommes. A l'instant même où l'on supprime le mythe, le Christ est
métamorphosé en maître et en exemple, et l'image de Dieu devient
une autre image, celle d'un Dieu lointain, au repos, majestueux, et
non le Dieu qui devint l'histoire.

Dans la théologie d'après la Réforme, nous avons l'exemple d'une
autre « démythologisation », qui a eu des conséquences incalculables.
Quand la mythologie s'en va, le sentiment prend sa place. Dans une
excellente étude (parue dans For Kirke og Kultur 1936) intitulée
«Kristen Mythologi » d'Einar Molland et Alex. L. Johrson, étude

qui, dans sa brièveté, nous en apprend plus que Bultmann sur les

problèmes : mythe et mythologie, il est montré comment les

cantiques postérieurs à la Réforme trahissent un effort toujours repris



MYTHE ET EVANGILE 67

pour supprimer la mythologie en faveur de la psychologie. L'ascension

et la résurrection, par exemple, y deviennent des événements

qui se passent dans l'âme. En un certain sens, la tendance pietiste
tout entière signifie une telle « démythologisation ». Il est évident
d'ailleurs que la « démythologisation », lorsqu'elle ne conduit pas
à la métaphysique, aboutit forcément à la psychologie. En réalité,
la « démythologisation » de Bultmann contient une part de psychologie,

déguisée sous la terminologie existentielle. Pour lui, comme

pour Emmanuel Hirsch par exemple, la mise en croix et la résurrection

deviennent, à titre d'événements eschatologiques, des faits
dans P« âme » ou dans P« existence ». Et cette « psychologisation »

signifie encore une déformation de l'image de Dieu. Dieu n'est plus
le Dieu vivant, agissant, souverain et miséricordieux, mais l'objet
du sentiment religieux, l'inspiration de la décision existentielle.

Mythologie, philosophie et théologie se trouvent donc dans cette
situation réciproque que, d'abord, par la mythologie, la théologie
se sépare de tous les problèmes philosophiques et métaphysiques.
Le « monde » et son explication sont abandonnés à la philosophie.
Mais en outre la mythologie barre aussi à la philosophie et à la
métaphysique l'accès à la théologie. La mythologie monte la garde devant

l'image chrétienne de Dieu.
Pour que la substance de l'Evangile ne soit pas volatilisée dans

la métaphysique ou la psychologie, il faut renforcer encore la mythologie

Que cette « re-mythologisation » comporte de nouveaux
problèmes, c'est une autre histoire. Mais une philosophie existentielle

honnête, sincère et athée et un christianisme orthodoxe, également
honnête et sincère, sont pourtant préférables, en dépit de tous les

problèmes que posent leur désaccord et leur incompatibilité, à un
compromis qui n'est ni le christianisme, ni la philosophie existentielle.

Aarhus (Danemark). Regin PRENTER.


	Mythe et évangile

