Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 142

Artikel: Etudes critiques : le systéme de Karl Barth a la lumiére de la "kirchliche
Dogmatik" Il

Autor: Rilliet, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE SYSTEME DE KARL BARTH
A LA LUMIERE DE LA «KIRCHLICHE DOGMATIK »,
II1, 1

Le cinquiéme tome de la Kirchliche Dogmatik, qui a vu le jour a la fin
de 1945, rend aux lecteurs de cette étonnante construction intellectuelle
Pimmense service d’éclairer sur plusieurs points essentiels la pensée de
Pauteur et de faciliter ainsi sa compréhension. Grace 3 M. Karl Barth lui-
méme, la perplexité dans laquelle nous a longtemps maintenus une méthode
d’exposition, magnifique de fougue, mais paradoxale de forme, diminue
considérablement. Partisans et adversaires du barthisme ne devront plus
désormais batailler seulement sur les conséquences de son systéme, mais
prendre position pour ou contre celui-ci en I’étudiant dans ce qu’il a de
fondamental. Quelles que soient d’ailleurs les conclusions auxquelles cette
confrontation les aménera, tous seront d’accord pour admirer la surprenante
puissance d’abstraction d’un homme qui tient en haleine depuis plus de
vingt-cing ans les théologiens protestants, et quiles a contraints volens nolens
a s’occuper de ses idées, fascinant les uns, irritant les autres, sans que la plu-
part parviennent a déchiffrer le dernier mot de ’énigme intellectuelle qui
leur était présentée.

Pourtant rien n’est en somme plus simple que la pensée de M. Karl
Barth. Comme tous ceux qui, sur le plan de la philosophie, ont fait parler
d’eux, il n’a fait, dans les milliers de pages qu’il a publiées, que tirer toutes
les conséquences d’une ou deux idées centrales. Nous parlons intention-
nellement de philosophie, car c’est a cette discipline que ’ceuvre de notre
compatriote nous parait, en derniére analyse, appartenir. La théologie est
le manteau dont il a recouvert un systéme qui prendra place, dans 'estime
des historiens, a c6té de ceux de Fichte, de Schelling, de Hegel, ses illustres
prédécesseurs en Allemagne, la forme donnée a une pensée qui est, en fin
de compte, une explication de ce monde dans sa réalité contradictoire, dans
son oui et son non. Le pasteur qui, dans le presbytére de Safenwil, méditait
sur le mystére de notre destinée, a cru retrouver toutes ses conclusions
dans P’Ecriture sainte, mais une analyse perspicace révéle souvent I'inadé-
quation des termes employés. Le vétement trop étroit des mots bibliques



LE SYSTEME DE KARL BARTH 37

se déchire sous la pression d’idées qu’ils ne contenaient pas et Poriginalité
de la pensée barthienne apparait.

La Dogmatique de M. Karl Barth peut étre sommairement divisée en
deux parties principales, d’importance a notre avis trés inégale et dont
les chapitres enchevétrés doivent étre séparés par ’analyse. La premiére
expose sa conception de Ecriture sainte. Cest une introduction a son sys-
téme proprement dit et nous nous bornerons a en donner ici une trés bréve
esquisse (. Le livre que le chrétien ordinaire vénére comme lui apportant
la pensée méme de Dieu, révélée par les prophétes, le Fils, les apétres, et
les actes merveilleux accomplis au cours de I’histoire pour le salut de I’hu-
manité, devient essentiellement, pour le théologien-philosophe, le véhicule
de la conception qu'ont eue de Dieu ceux qui l'ont rencontré. Cette défi-
nition, qui n’est pas sans analogie avec celle de plusieurs théologiens « libé-
raux », étonnera sans doute certains de nos lecteurs., D’autres méconnaitront
I'importance de la distinction a laquelle nous donnons tant d’importance,
puisque la Bible, dans la seconde des deux conceptions opposées, nous
apparait plus comme une spéculation inspirée sur 1’essence de Dieu que
comme une révélation. Pour bien nous faire comprendre, nous prions ceux
qui ont peine a nous suivre de recourir aux textes si clairs du cinquiéme
volume de la Dogmatik. Qu’ils lisent eux-mémes dans ce livre I’éloge que
Barth fait de la légende ou Sage (p. 88-95 et 98-103) ; ils verront celle-ci
décrite comme le revétement poétique dont l’auteur sacré enveloppe sa
connaissance de Dieu. La Sage ne contient rien d’historique (historisch),
au sens ou en frangais nous entendons ce terme. Elle ne relate que la
Geschichte — au sens que Barth donne a ce mot — c’est-a-dire en somme
I’événement dans lequel Dieu et ’homme se rencontrent. Mais alors que
la Geschichte se passe souvent dans et a travers l'histoire (Historie), dans
certains textes, comme ceux de la Genése, il s’agit de rencontres, d’événe-
ments, antérieurs a I’bistoire et en ce sens absolument wunbistorisch ou prae-
historisch (p. 88). Le récit de la création est en effet, pour M. Karl Barth,
une description des actes divins, du mouvement de Dieu, en eux-mémes,
dans leur pureté originelle. L’auteur du premier livre biblique a saisi et
décrit cette réalité premiére sous la forme d’un naif compte rendu dont la
lettre — au dire de M. Karl Barth — recouvre des profondeurs que ’humble
lecteur des Ecritures ignore. Tout dans ces deux premiers chapitres devient
symbole pour le dogmaticien qui brosse, en partant des simples tableaux

de Pécrivain anonyme — que la science du XIXe¢ siécle nommait Jahviste,
Elohiste, ou P — une splendide fresque métaphysique.
Dans une telle perspective, Ecriture n’est plus guére — reprenons le

mot employé plus haut — que le #éhicule d’une spéculation philosophique.
Sa lettre ne compte plus que comme moyen de communiquer une Idée.

(*) Nous supposons connus du lecteur les quatre premiers tomes de la Dogmatik
et nous nous y référons tacitement, ne mettant en évidence que les définitions
précisées grice au tome III, 1.



38 YEAN RILLIET

Le philosophe de la Genése, dont M. Karl Barth croit retrouver la pensée,
était-il un instrument choisi par Dieu ou seulement un penseur audacieux
qui tentait de s’élever jusqu’au cceur du mystére originel ? Nous ne dispute-
rons pas maintenant sur ce point. Qu’il suffise de souligner que I’Ecriture
devient de toute maniére le revétement poétique d’un systéme qui nous
décrit le mouvement de Dieu et ses rapports avec la vie et avec ’homme.
C’est ce systéme qui va maintenant retenir notre attention (0.

Ce que le théologien contemporain nous décrit tout d’abord dans son
livre @ en se servant des termes du Credo — un Dieu qui est a lorigine
d’une autre réalité que la sienne (p. 5), un Dieu qui a été créateur et qui lest
encore (p. 12), dont le monde dépend donc absolument (p. 15), un Dieu
qui se tourne vers l'extérieur (p. 44) et cesse d’étre seul avec soi (p. 45),
un Dieu dont la vie intérieure multiple trouve une « correspondance », une
« analogie » (p. 52) dans la vie qui existe désormais 4 c6té de lui ; un Dieu
qui, de méme qu’il n’est pas seul en lui-méme (le Fils !) ne veut pas non
plus le demeurer en dehors de soi, qui est le Créateur comme il est le Pére
(p- 53) — la Genése le raconte donc en des tableaux apparemment enfan-
tins, mais dont M. Karl Barth démontre qu’ils ne le sont point du tout.
Si le théologien du XX siécle est audacieux, s’il ne recule pas devant une
description de l’essence méme de Dieu, ’écrivain juif dont des siécles nous
séparent lui fait écho et sa naiveté « barthianisée » se trouve merveilleuse-
ment accordée au commentaire d’un ‘disciple qui pourrait bien étre le
maitre ! (3

Ce mouvement de Dieu dans son éternité dont il est parlé a la page 73,
ce mouvement qui prélude a T’histoire (Geschichte) grice a ’abaissement
de I’étre premier (p. 74), serait donc saisi et exprimé poétiquement par
la Sage dans les premiers chapitres de la Bible. Avant que Dhistoire
( Geschichte) établisse son lien entre Dieu et la créature, il faut que celle-ci
existe. Alors pourra se former le temps véritable (p. 78-80), c’est-a-dire
la rencontre entre Dieu et ’homme, la création continuée dans les décisions
(Entscheidungen) par lesquelles sans cesse le Créateur arrache ’homme au

() Cet article était déja rédigé lorsque nous avons lu celui que le professeur
danois Prenter a consacré a Dogmatik, III, 1, dans la Theologische Zeitschrift,
1946, p. 161-182. Nous avons été trés heureux de 'accord qui existe entre le juge-
ment de cet auteur et le ndtre. Mais, comme on le verra, déplorant avec M. Prenter
la confusion entre foi et intellect que commet M. Karl Barth (voir 'analyse de
I'Einsicht, article cité, p. 163), nous estimons que, sous le nom de foi, M. Karl Barth
se livre purement et simplement 4 une spéculation métaphysique et nous voyons
dans celle-ci une réédition de I'hégélianisme. — (?) Les références se rapportent
a la Kirchliche Dogmatik, 111, 1. — (3) Comme le dit, non sans ironie, M. Prenter,
I'exégése de M. Karl Barth est «trop belle» pour étre vraiment convaincante
(are. cieé, p. 167).



LE SYSTEME DE KARL BARTH 39

néant et lui donne ainsi a la fois un présent, un passé et un avenir (p. 80).
Entre Thistoire (Geschichte) actuelle d’ailleurs et le premier acte divin,
celui de la création, comment établir un rapport de succession ou d’anté-
riorité ? Le mouvement divin est un et toujours le méme, en sorte que
M. Karl Barth, dans un langage propre 2 égarer ses adeptes aussi bien que
ses critiques, remarque que la grice est 'Urbild de la création (p. 82).
N’est-ce pas d’ailleurs a travers Jésus-Christ, c’est-a-dire dans I’ultime
rencontre, que la vérité premiére nous apparait (p. 29) ? (0

Tout cela, la Genése le dit — du moins a en croire la Dogmatik. Lisez
plutét : Dieu tout d’abord sépare la lumiére des ténébres (p. 130) et M. Karl
Barth trouve une premiére fois dans cette affirmation biblique la conception
de la Parole comme d’une réalité ou se mélent le positif et le négatif (@,
Les ténébres sont 'ombre de P’action divine ; elles ne sont jamais aujour-
d’hui, mais hier (p. 130), et toute création participe a cette rupture de la
lumiére d’avec la nuit. Aussi faut-il que chaque acte créateur soit accom-
pagné de son versant négatif, pour que le jour reste partout le passage du
soir au matin (p. 139). Le lecteur suit avec émerveillement Peffort du dog-
maticien pour retrouver sa thése essentielle dans I’humble description que
nos péres attribuaient a Moise et a travers lui a Dieu: n’y a-t-il pas les
eaux d’en haut et celles d’en bas (p. 148), ce qui implique une limite ? Et
la séparation de la terre d’avec les eaux (p. 158) ? Ou encore des créatures
animées (p. 188) a c6té de la nature sans mouvement, preuve que la vie
est. possible a c6té du chaos (p. 189) ? Alors la création s’achéve et manifeste
le mouvement qui est en Dieu: la gottliche Bewegung zu einem gittlichen
Anderen und von diesem zuriick (p. 205).

Si nous ne craignions pas de lasser ceux qui jetteront les yeux sur ce
sec résumé, nous énumérerions encore maints autres épisodes qui deviennent
symboles du mouvement éternel de Dieu. Mieux vaut que notre lecteur
recoure au texte méme de M. Karl Barth : quelle baguette magique a jamais
accompli plus de merveilles que son génie ! Les plantes, les oiseaux, la
femme, tout se métamorphose en réalités ontologiques. Force est bien de
choisir parmi ces prodiges : signalons les légumes mangés par Adam, sym-
boles de la paix primitive (p. 234-35), tandis que la manducation des ani-
maux, avec le sang répandu qu’elle implique, indique le début du drame
de la Geschichte. Le repos de Dieu prouve sa liberté ; il existe en lui-méme,
avant d’inaugurer le mouvement fatal de sa révélation (p. 243), avant de
« répéter » en sa créature ce qui était en lui-méme (p. 244) et de se lier a
elle pour poursuivre avec elle I’évolution dont M. Karl Barth est le chantre (3.

(¥) Il faut lire sur ce point I'intéressante critique de M. Prenter (art. cité, p. 174),
qui reproche 4 M. Karl Barth d’aller au-dela du triple credo, d’arracher la création
a la fol pour la mettre dans la dépendance d’une Ernsicht qui spécule sur la rédemp-
tion. — (%) Point essentiel sur lequel M. Karl Barth reviendra systématiquement
dés la page 424. — (3) En sorte, précise 'auteur de la Dogmatik, que le mot
d’immanence convient (p. 244).



40 YEAN RILLIET

Ainsi la création révéle-t-elle le plan de Dieu (p. 260), il faudrait presque
dire P’essence de Dieu. L’homme est Pexponent de Dieu, c’est son réle, sa
mission (p. 260). La création est donc le cadre prévu de la Geschichte qui
débutera par la chute (p. 264). Et Phomme tiré de la poussiére (encore un
élément négatif) recoit la mission de conduire celle-ci, comme cultivateur,
de la sécheresse a la fécondité, c’est-a-dire de la mort a la vie (p. 268) :
Jésus sera, de ce point de vue, le cultivateur parfait (p. 271), source de
notre espérance, car la rencontre de Dieu et de ’homme dans la conjugaison
de la mort et de la vie est 'acte dernier de I’existence (p. 280).

On sait que le paradis contient deux arbres, arbre de la vie et celui
de la connaissance du bien et du mal. Le premier devient pour M. Karl
Barth I'image de la vie en soi, telle que Dieu I’a préparée (p. 292 et 321)
pour Phomme : aussi celui-ci n’a-t-il pas besoin d’en manger les fruits. Quant
a Parbre du bien et du mal, qui ouvre les yeux, qui apprend a distinguer
le oui du mon (p. 293), il représente le fait que Dieu seul peut séparer le
bien du mal, le positif du négatif. L’homme ne peut usurper ce privilége
et doit accepter la contradiction inscrite dans lexistence de la main de
Dieu (p. 293). Avec la manducation, le drame de la Geschichte va commencer.
Ce drame est sans doute nécessaire et la faute de ’homme aurait consisté
a vouloir juger a la place de Dieu (p. 297). La créature qui usurpe la place
du Créateur ne pourra atteindre que le néant (p. 298) : la connaissance en
soi n’était cependant pas la mort, car la liberté de ’homme devait ratifier
la décision de Dieu (p. 302), son oui et son non (0, Au paradis perdu de
la Sage, correspond dans la Geschichte, Israél, lieu nouveau ou I’homme
rencontre son Dieu dans la profondeur de sa chute (p. 312-313). Enfin la
création de la femme rappelle, en inscrivant cette vérité dans la nature
méme de ’homme, que celui-ci a besoin d’un vis-a-vis (gegeniiber), d’un
«toi», d’une rencontre (p. 331): lalliance avec Dieu est ici préfigurée
(p- 337)- Le négatif que la Sage représentait ailleurs par la nuit regoit un
vétement nouveau et inattendu : la blessure créée par ’ablation d’une céte
(p- 339)-

Laissons au lecteur le soin de se perdre dans ’étude de ce que la nudité
paradisiaque peut devenir sous la plume de M. Karl Barth (p. 351 ainsi
que dans Pallusion au Cantique des cantiques relevée a la p. 359) et souli-
gnons le caractére audacieux de ’exégése que nous avons tenté de résumer.
Peut-étre le théologien contemporain a-t-il vraiment retrouvé sous le revéte-
ment de la légende la métaphysique qu’y avait cachée jadis un dogmati-
cien de génie ? Peut-étre a-t-il simplement affublé sa conception de I’absolu,
de PEtre originel, d’images arrachées au vieux livre ? La question déja

(*) On le voit, I'existence cote a cote d’un positif et d’un négatif est inhérente
a la création ou, pour mieux dire, au mouvement de Dieu. Le négatif n’est pas
la conséquence de la chute. La faute de 'homme se situe uniquement sur le plan
de la connaissance. En Israél, le négatif ne disparait pas (la croix !) parce qu’il
appartient 4 I'essence de Dieu.



LE SYSTEME DE KARL BARTH 41

posée remonte a notre esprit, mais nous doutons qu’il soit possible d’y
répondre sur le terrain de la seule exégése. La virtuosité (0 dialectique de
M. Karl Barth aura raison — les notes serrées qui accompagnent le texte le
présagent — de maintes objections. La discussion doit donc se porter sur
la notion méme de Dieu que son interprétation — juste ou fausse — du texte
nous propose, et ceci a la lumiére des pages capitales que nous trouvons a
la fin du volume,

En effet, le paragraphe que 'auteur de la Kirchliche Dogmatik a intitulé :
Schépfung als Rechtfertigung nous livre sous une forme enfin dépouillée de
tout pathos inutile la clef des allusions mystérieuses auxquelles se sont
heurtés dans ses premiers livres les analystes de sa pensée. Chose curieuse,
le dictionnaire du langage barthien que nous aurions si souvent désiré pos-
séder nous est offert ici, aprés vingt-cinq ans d’attente. Les termes long-
temps imprécis, parce que remplis d’un contenu ignoré de Luther ou de
Calvin, s’éclairent. Chose plus curieuse encore, ces pages récemment impri-
mées rejoignent celles que nous avions lues dans Parole de Dieu et parole
bumaine, ou dans le Rémerbrief. On s’est souvent imaginé que M. Karl
Barth évoluait — et peut-étre ’a-t-il cru lui-méme ! Mais il devient permis
d’en douter : Dintuition primitive, qui s’exprimait encore gauchement,
s’est certes approfondie, clarifiée ; celui qui ’exprimait jadis en termes
inadéquats a trouvé une meilleure expression de sa pensée : le fonds parait
étre resté le méme ; I’ceuvre crie son unité.

La création en tant que justification (p. 418) est le titre d’un paragraphe
capital. Le mot de justification y prend un sens inconnu du moine de Wit-
temberg qui se penchait avant tout sur le probléme de son péché personnel.
Ce qui était individuel chez Luther devient ici cosmique. M. Karl Barth
ne s’intéresse guére aux angoisses d’un cceur tourmenté par ses fautes :
sa préoccupation centrale est d’un tout autre ordre. Le monde est-il bon
ou mauvais ? Faut-il 4 son sujet se réjouir ou désespérer ? Certains signes
nous le disent voulu de Dieu (p. 419 et 424) : «fleurs et fruits, formes har-
monieuses, couleurs et tons, faits qui conservent et favorisent la vie...»
(p- 424). D’autres nous parlent de mort, de rejet. La création elle-méme
entend confusément ce oui et ce non; elle ne sait comment les relier
Pun a lautre ; elle est tentée de mettre en doute Paspect qui lui apparait
secondaire. Il est des philosophies tout a fait optimistes, d’autres tout a
fait pessimistes (voir note, p. 446-476). La véritable sagesse, celle qu’en-
seigne la révélation, est de maintenir cdte a cite le out et le non, car tous
deux ont leur origine en Dieu. Le oui, certes, est le dernier mot de 1’énigme
que nous sommes. Quand Dieu crée, il dit ous, mais en méme temps qu’il

(¥) Nous retrouvons sous la plume de M. Prenter (art. czté, p. 167) la méme
qualification et celle-ci contient évidemment a la fois un éloge et une réserve !



42 FEAN RILLIET

affirme et appelle du néant, il dit aussi zon, ou, plus exactement — tradui-
sons le texte méme — «son silence appartient a sa parole. Ce qu’il dit
s’accompagne de ce qu’il ne dit pas, son non appartient a son ou7, son juge-
ment & sa grice. L’annonce qu'il fait de lui-méme (seine Selbstkundgebung),
la révélation du Dieu créateur, contient aussi, comme étant sa vraie parole,
son silence, son non, son jugement » (p. 425). La révélation est donc tou-
jours double, et c’est pourquoi elle ne s’identifie pas avec le oui du monde
des créatures, elle inclut aussi le #on que nous rencontrons ici-bas, sans étre
cependant liée au c6té de 'ombre (). La révélation n’est ni le out seule-
ment, ni le non seulement ; elle est tous deux a la fois. Comme les fleurs
et Pharmonie ont leur vérité, le désespoir, le sens de nos limites, la décou-
verte de la perdition intérieure ont aussi la leur (p. 427). L’obscurité
cependant n’est pas toute la révélation et Dieu n’a pas seulement les
témoins de son non, de son silence, de son jugement (p. 428). On ne peut
arriver a Dieu par la seule viz megativa (p. 429).

On comprend en quel sens la création est justifibe : c’est en ce qu’elle
contient les deux aspects de la Parole de Dieu. La révélation elle-méme
dépasse ces deux aspects : elle les inclut ; elle dit un zon et un oui absolu
et ne s’épuise pas dans le oui et le non de la création (p. 432). Son unité
absolue nous sera révélée en Jésus-Christ ou le oui et le non s’unissent, ol
la mort se mue en résurrection. Christ est la réalité derniére dont la création
n’était que le reflet. Dieu en lui nous rencontre dans le double aspect de
son existence (p. 432), c’est-a-dire dans sa perfection (p. 433).

Grice a ces pages si importantes, I'ceuvre de M. Karl Barth s’explique
enfin. Si une révélation nous était nécessaire, c’était bien celle — disons-le
sans irrévérence — que contient la fin de ce cinquiéme livre.

Par elles nous comprenons les paradoxes déja anciens — songez au
Romerbrief et a Parole de Dieu et parole humaine — 1éternelle tension du
out et du non qui nous y était déja exposée. Clest a cette lumiére nouvelle
qu’il faudra désormais lire les obscures descriptions de la Trinité (vol. 1, 1)
et surtout celles de I’élection et du rejet qui étonnaient a juste titre M. Gaston
Deluz @, Que Judas puisse étre un témoin de Dieu, aussi bien que Pierre
ou Jean, rien d’é¢tonnant si le oui et le non unis forment lexistence.
L’extraordinaire d’une christologie oi Jésus apparait vidé de toute gran-
deur morale ® perd son mystére : ne fallait-il pas qu’en lui le non absolu

(*) Ainsi, 'ombre est liée & la lumiére par la volonté de Dieu, pour ne pas dire
par la nature méme de Dieu. La notion barthienne du péché s’en éclaire. Il faut
que le péché demeure méme dans I’dme chrétienne ; I'idée d'une dme pénétrée
et transformée par la lumiére est exclue par le dualisme qui est 4 la base du systéme.
— (?) Voir sa thése de doctorat : Prédestination et liberté, Delachaux & Niestlé
(en particulier p. 103, 104, 155, 156, 157 et 194-197. Si le oul et le non sont les
deux formes nécessaires de la Parole, on comprend que Judas aussi bien que Pierre
soit témoin de la Parole et Cain aussi bien qu’Abel (voir Dogmatik, II, 2, p. 391).
— (3) Voir nos études sur la christologie du Rémerbrief et sur la christologie de
la Dogmatik dans cette Revue, juillet 1942 et septembre 1944.



LE SYSTEME DE KARL BARTH 43

de la mort totale se fit entendre conjointement avec le oui absolu de la
résurrection pour que Dieu soit entiérement révélé ?

La notion barthienne de la foi s’éclaire aussi: croire, c’est discerner
’éternelle dualité de Dieu révéleé en Jésus-Christ. La foi ne supprime pas
la tension: elle consiste & savoir que la contradiction a son origine en Dieu,
que Dieu I'a portée et vaincue pour nous (p. 10 et 435). Pour parvenir a
cette foi, il faut renoncer a Poptimisme comme au pessimisme, en sorte que
le barthisme renvoie dos a dos le bourgeois et le romantique. La dialectique
du oui et du non exige une souplesse que donne seule la gnose contenue
dans la Dogmatik : toute connaissance partielle mérite donc d’étre ébran-
lée. Si les pages que nous avons analysées éclairent la pensée de M. Karl
Barth, n’expliquent-elles pas aussi son action, sa pédagogie ? Ce mépris de
la piété, de I’ceuvre constructive, ces efforts pour abattre aussi bien I'assu-
rance des orthodoxes que celle des libéraux, qu’on lui a si souvent repro-
chés, n’étaient-ils pas nécessaires pour empécher 'homme de s’arréter a un
seul aspect de la création ?

Certes, tout ce qui précéde gagnerait a étre complété par de longues
citations, mais les limites fixées a un article de ce genre nous empéchent
de livrer ici un matériel abondant et prét depuis longtemps. Les livres
maintes fols soulignés permettent, en effet, de retrouver les passages nom-
breux ou le systéme de M. Karl Barth marque sa présence par des rigueurs
inattendues, des conclusions déroutantes. A ceux qui ont peiné comme nous
sur son ceuvre de les relire. Nous avons ici maintenant, dans la mesure du
possible et sans apporter d’autres références, a examiner ce que la cons-
truction élevée par M. Karl Barth vaut en soi.

*
* *

Si nous la comparons aux dogmatiques de ’expérience, qui se basaient
sur une étude psychologique de ’Ame chrétienne, ou si nous la rapprochons
de lhistoricisme de 1’école ritschlienne, la théologie barthienne se carac-
térise comme un brusque retour aux audaces métaphysiques auxquelles se
plut le romantisme au début du XIXe si¢cle. Son systéme, comme ceux
de Hegel et de Schelling, satisfait I’esprit par la grandeur des problémes
abordés. Remonter & la cause premicre, s’efforcer de la définir, est un besoin
permanent de ’homme : Platon et Aristote en savaient déja quelque chose !
L’esprit ne se contentera jamais du plan limité de Ihistoire ou de celui,
profond certes, mais également restreint, de la psychologie : aux patientes
recherches menées sur ce que nous pourrions appeler — reprenant un terme
barthien — le plan horizontal, il préfére, 4 un moment donné, les grands
coups d’ailes qui P’entrainent au-dessus de la terre. La Bible a sa méta-
physique, et ce fut Perreur du rationalisme, sous sa forme critique a la fin
du siécle dernier, que de le nier. M. Karl Barth a eu raison de réagir, avec
la vigueur que on sait : la nouveauté comme la vérité de son point de vue
lui valurent un succés mérité.



44 YEAN RILLIET

Mais donner la place qui leur revient dans notre esprit aux réalités trans-
cendentales et spéculer sur elles sont deux. Si 'absolu qui nous domine
a sa place dans I’Ecriture, celle-ci demeure d’une étonnante réserve a son
égard. Elle parle de Dieu en termes enfantins, avec un anthropomorphisme
continuel. Les termes de Pére, d’éternel, d’amour lui suffisent pour évoquer
les réalités qui nous dépassent. La création est narrée de maniére a ce que
le plus petit comprenne ce récit. Moise et David étaient bergers, ne I’ou-
blions pas, comme plus tard Pierre et Jean furent pécheurs d’hommes.
Seul le rabbinisme hellénisé de Paul donne plus de place dans le livre des
livres a la spéculation du théologien, mais demeure d’une extréme prudence.
Message de vie, la Bible méle a notre nourriture spirituelle juste assez de
métaphysique pour que la grandeur de Dieu nous apparaisse. Peut-étre
y a-t-il un regret dans la réflexion de Paul (I Cor. xm): « Nous connais-
sons en partie », mais Papétre possédait assez de modestie pour accepter
les bornes fixées par Dieu a notre soif de savoir.

M. Karl Barth appartient & la cohorte des impatients, et c’est sans doute
pourquoi il a rallié des foules autour de sa théologie. La retenue de la Bible
lui est étrangére et il poursuit le mystére, auquel si souvent nous nous heur-
tons ici-bas, jusque dans le sein du Créateur. Avec une audace qui frise le
blasphéme, il situe Porigine du mal en Dieu lui-méme. Lorsque la Genése
décrit la chute, lorsque Job parle de Satan, ils se gardent de placer la source
du péché en Celui dont les yeux sont trop purs pour voir le mal. La liberté
humaine et la présence inexpliquée d’un ennemi sont les derniéres réponses
des textes les plus anciens a nos questions. Une parole de saint Jean les
confirme : « Dieu est lumiére et il n’y a point en lui de ténébres » (I Jean 1, 5).
La notion de la chute met tout le poids de la faute sur la créature qui a
mal usé du don royal de la liberté.

Cest 4 cette prudence qu’échappe M. Karl Barth. Alors que Charles
Secrétan, s’éloignant de Schelling, essaie de rejeter sur I’homme la respon-
sabilité de son malheur, 'auteur de la Kirchliche Dogmatik nous présente
ce qu’il faut bien appeler — que le terme déplaise ou non ! — une idée de
Dieu dans laquelle le mal apparait comme une nécessité. La Bible laisse
entendre que le mal aurait pu ne pas exister et qu’il disparaitra ; dans le
schéma des origines que nous pouvons extraire des ceuvres de M. Karl Barth,
le mal est inévitable, le non accompagne toujours le oui, le silence est associé
éternellement 4 la parole.

Certes, il serait injuste de ramener purement et simplement le barthisme
a n’étre qu’une réédition de Schelling et de Hegel. Si son systéme offre avec
ceux de ces deux philosophes, avec celui du second en particulier — j’y
reviendrai plus loin — d’indéniables parentés, il en différe nettement par
son insistance a rappeler la notion de révélation. C’est dans Pactualité d’une
relation, qui a sa source dans Dinitiative de Dieu, que celui-ci se découvre
4 nous et que nous percevons son essence. Peut-étre faudrait-il parler, sur
ce point, d’une christianisation de pensées empruntées aux philosophes



LE SYSTEME DE KARL BARTH 45

que nous venons de nommer. M. Karl Barth ne veut pas que son lecteur
contemple du dehors une notion dualiste de Dieu. L’unité dans le créateur
du oui et du non, du bien et du mal ne se découvre que dans la rencontre
avec sa Parole, hic et nunc. Plus exactement, c’est le Christ qui nous dévoile
le mystére dernier, ce Christ si spécial et si peu biblique du Rémerbrief et
de la Dogmatik qui unit le oui et le non dans le choc réconciliateur de la
Croix et de la résurrection. Mais la volonté de relever le caractére actuel
de notre connaissance de Dieu n’empéche pas celle-ci de reposer sur une
base dont nous dirons volontiers, comme Ernest Naville commentant cer-
tains textes de La philosophie de la liberté et se demandant si son ami Secré-
tan échapperait a la méthode de Hegel, qu’elle est « métaphysique et uni-
verselle » @M. Il suffit de lire le cinquiéme tome de la Dogmatik pour s’en
convaincre. Si M. Karl Barth a longtemps fait déferler sur nous sa théorie,
nous entrainant dans le fleuve tourbillonnant des paradoxes afin que nous
percevions ainsi 1'unité originelle du oui et du non, il a bien fallu qu’une
fois la source dont étaient issues ces milliers de pages apparaisse. Nous
Pavons rencontrée dans Dogmatik, 111, 1, sous la forme d’une théorie ration-
nelle, celle de la parole toujours accompagnée du silence.

Une telle andace, nous Pavons déja dit, dépasse la prudence biblique.
Si elle explique lorigine du mal de maniére rationnellement satisfaisante,
elle a Pinconvénient de le justifier. Comment condamner un noz qui est
le compagnon nécessaire du oui ? Les ténébres ne font-ils pas ressortir la
lumiére ? Dans la perspective de la vérité que M. Karl Barth nous présente,
une seule faute est possible : la négation de la conjonction du oui et du
non. Pécher reviendrait donc a se croire purement oui ou purement #o7n.
Avec de telles prémisses, on s’explique que le barthisme combatte tous les
satisfaits : les trop heureux, les trop paisibles. Mais la pauvre femme qui
s’efforce candidement de servir Dieu dans une conscience pure (I Tim. 1, 3)
risque de se voir plus mal traitée par lui que les étres partagés entre Dieu
et le démon.

Si cette conséquence dans ce qu’elle a d’outré peut étre évitée par un
maitre dont la personnalité morale et la foi sont naturellement indépen-
dantes de ses idées, si nombre de pasteurs barthiens retrouvent sur le terrain
pratique le sens aigu des problémes moraux et de leur importance que I’en-
seignement recu avec enthousiasme risquait de leur faire perdre, la théorie
barthienne justifiant le ous et non peut avoir cependant de ficheuses réper-
cussions sur l’estimation de la vie chrétienne. Le fait a été trop souvent
signalé pour que nous y insistions (2.

(*) Ces mots se trouvent dans un exemplaire de la Philosophie de la liberté
annoté par Ernest Naville, en notre possession. — (%) L’indifférence envers Ieffort
moral qu’ont professé tant de barthiens est bien dans la ligne du systéme. Ainsi
s’explique la différence si nette qui sépare la conception calviniste du péché et
de la griace de celle de M. Karl Barth. Pour Calvin,ily a une régénération réelle,
inconcevable dans la perspective de la Dogmattk. Méme sur le point de I'élection,
un accord est impossible. L’élection calviniste donne au croyant une assurance



46 FEAN RILLIET

Mais la conséquence la plus grave nous parait la méconnaissance pos-
sible du rapport qui doit s’établir entre le Christ et ses disciples. Si le Sau-
veur du monde n’est plus que Pincarnation voulue par Dieu de son oui et
de son non éternels, que devient le Maitre doux et humble de cceur, dont
un témoin de sa mort disait : Celui-ld est vraiment le Fils de Dieu ? Il y a
chez Kierkegaard, en dépit de son accentuation de la Knechtgestalt, un écho
plus complet du message évangélique que dans le barthisme. Nous avons
cité dans cette Revue (voir les deux études mentionnées plus haut) les textes
si frappants ou Jésus apparait dépouillé de toute vertu, de toute grandeur.
Le crucifix le plus vétuste dressé a un carrefour, ’Evangile le plus mal
imprimé et le plus usé parlent un langage bien différent. Ce qui attire I’Ame
au Christ, c’est la perfection qu’il a réalisée ici-bas jusque dans le supréme
sacrifice, la lumiére brillant en lui au milieu des ténébres que nous sommes.
Le lecteur de M. Karl Barth est souvent tenté de s’écrier, comme Marie :
« On a 6té mon Seigneur et je ne sais ou on ’a mis » (Jean xx, 13). I’Eglise,
qui a lutté jadis pour conserver son chef menacé par le rationalisme critique
des exégétes, ne se le laissera pas arracher par un rationalisme métaphysique.
Instinctivement, sans toujours comprendre la cause méme de son inquié-
tude, elle se sent vaguement menacée, malgré lorthodoxie verbale et le
sentiment incontestable et puissant de I’absolu divin qui caractérise I’ceuvre
de M. Karl Barth (). Au temps du gnosticisme, un effroi semblable a da
saisir beaucoup de fidéles, mais le traité d’Irénée montre aussi que ’émana-
tisme de Basilide ou de Carpocrate ne fut pas sans exercer sa séduction
sur beaucoup d’esprits @,

Peut-étre ce jugement paraitra-t-il sévére a beaucoup ? Méme ceux
qu’étonne l'indifférence avec laquelle M. Karl Barth considére la destinée
individuelle des 4mes, lui savent gré d’avoir jeté a terre la critique biblique
ratiocinante du XXe¢ siécle. Le service ainsi rendu a ’orthodoxie tradition-
nelle les empéche de regarder plus avant. Il faudra bien un jour se décider
a examiner le redoutable probléme posé par la nouvelle école. Cet article,
intentionnellement, n’a ménagé aucune susceptibilité. Nous y avons parlé
aussi fort qu’il était possible. Peut-étre nous sommes-nous outrageusement
trompé ? Le reméde est alors a la portée de tous : il suffit de prendre les
textes mémes que nous avons cités. Si nous nous sommes mépris, nous
sommes prét 4 nous en excuser. Mais le silence n’est plus possible : un
sérieux débat est devenu nécessaire.

Zurich. Jean RILLIET.

difficilement compatible avec le jeu du oui et du non (voir sur ce point notre
analyse dans UElection éternelle de Dieu (Labor), p. 64, et la réponse de M. Karl
Barth (Dogmatik, 11, 2, p. 208).

(*) On comprend pourquoi, dans les milieux piétistes wurtembergeois, par
exemple, 'ceuvre de notre illustre compatriote suscite souvent plus d’inquiétude
que d’admiration. — (?) Il est curieux de constater que M. Prenter arrive aussi, &
propos de la notion de la création contenue dans Dogmarik, III, 1, a formuler le
reproche de docétisme (are. cité, p. 1735).



LE SYSTEME DE KARL BARTH 47

*

P.-§. — 11 nous faut encore revenir ici briévement sur la question,
évoquée en passant, des rapports entre la philosophie de Hegel et la dog-
matique de M. Karl Barth. Elle mériterait, a elle seule, une longue étude.
La comparaison des deux systémes fait constater a la fois de grandes res-
semblances et de grandes différences. Tous deux contiennent les notions
d’un Dieu en mouvement et de la présence en celui-ci, dans une éternelle
unité, du positif et du négatif, de P’étre et du non-étre. La différence essen-
tielle réside dans' insistance avec laquelle M. Karl Barth reléve la liberté
de Dieu et subordonne l’esprit humain 4 Pesprit divin. On sait que Hegel,
au contraire, les identifie. Les pages que M. Karl Barth lui a consacrées
dans un cours sur I’histoire de la théologie protestante depuis Schleiermacher,
professé a Bonn en 1929-1930, qui a été multicopié en 1943 par le pasteur
Hans Walt, de Zurich, méritent d’étre lues ; si 'auteur de la Dogmatik s’y
oppose a certains aspects de I'hégélianisme, il ne peut s’empécher de lui
trouver de grands mérites (¥ et n’hésite pas a conclure son étude sur Hegel
en affirmant que sa philosophie constituait « une grande question, une
grande déception et peut-étre aussi uhe grande promesse» (p. 167). Le
lecteur de la Dogmatique — troublé par les rapports évidents qu’il constate
entre une série d’auteurs — ne peut s’empécher de se poser la question
que voici : Dans quelle mesure, réagissant contre le subjectivisme aigu de
Kierkegaard, qui lui-méme était en réaction contre I'objectivisme hégélien,
M. Karl Barth n’aurait-il pas évolué peu a peu vers une doctrine objective
de la vérité qui rejoindrait I’hégélianisme, mais en le corrigeant, c’est-a-
dire en mettant le mouvement de ’absolu dans la dépendance des décisions
divines ? Le reproche essentiel qu’il faisait 2 Hegel en 1930 n’était-il pas
d’avoir méconnu la liberté divine, parce qu’il avait confondu le mouvement
humain avec le mouvement divin ? (2

Si on prend la peine de lire, dans la Phaenomenologie des Geistes, les
pages ou Hegel étudie le rapport du sujet pensant et de objet pour conclure
4 leur unité fonciére, on a Pimpression que le barthisme est, 4 maints égards,
le transfert sur le plan métaphysique de cette théorie de la connaissance.
Rappelons que la connaissance de ’objet dans la certitude sensible appa-
rait comme un mouvement constant, I’étre ou la chose examinée étant
peru tantt comme une réalité et tantdt comme son contraire. Ainsi (3)
la définition du maintenant, qui est en cet instant la nuit, mais qui demain
a midi sera non-nuit ; qui est donc successivement un existant et un non-
existant, dont P’essence est d’étre aussi peu jour que nuit, ou, si ’on préfére,
a la fois jour et nuit. Cette ambiguité de ’objet — voyez aussi 'étude de
P’4ci qui est tant6t arbre, tantét non-arbre, mais plutét maison — n’est

(¥) Voir les pages 136-167, ainsi que celles ol est analysée la pensée de Mar-
heinecke (p. 223-230). — (2) Cours cité, p. 166. — (3) Phaenomenologie des Geistes,
¢d. Bolland, Leiden, 1907 .p. 66.



48 FEAN RILLIET

pas sans rappeler ambiguité de ’homme dans la Dogmatik qui, pour
M. Karl Barth, est aux yeux du sujet divin tantdt élu et tantdt réprouvé,
ou qui plus exactement est I'un et Pautre en Jésus-Christ.

Certes, il se peut que de telles analogies soient purement formelles. Mais
elles donnent un nom au malaise ressenti souvent par le lecteur de la Dog-
matique devant le jeu du négatif et du positif. Aux yeux de Dieu, la terre et
Phomme ne seraient-ils finalement que ce que Hegel appelait ein Allgemeines,
en sorte que le oui et le non, momentanément dissociés, seraient en somme
deux faces contraires d’une seule et méme réalité ? Si nous rapprochons
ces remarques de la critique faite dans les Stimmen der Zeit en 1928 par
le Jésuite G. Przywara @ qui voyait dans ce barthisme un renversement
du panthéisme libéral — le barthisme trouvant ’homme dans Pessence de
Dieu et non Dieu dans ’essence de ’homme — disons que celle-ci nous
parait susceptible d’étre reprise, mais en étant modifiée et précisée de la
maniére suivante : le barthisme serait un renversement du panthéisme
hégélien, I’homme étant en Dieu comme 'objet de sa connaissance, ’homme
étant connu au lieu de connaitre. Cette différence trés importante mise
en lumiére, le systéme de M. Karl Barth nous apparait donc comme la
reprise sur le plan théologique de quelques éléments essentiels de la pensée
hégélienne. Comme celle-ci, il donne, par Pinclusion dans ’étre de la contra-
diction, le sentiment d’avoir rendu hommage a la tension a laquelle notre
existence est soumise, mais ce résultat — cette dissociation du oui et du
non s’achevant dans une médiation — est finalement illusoire, le sérieux
méme de Popposition entre le positif et le négatif se volatilisant a cause
de leur unité derniére. Seule une liberté réelle de la créature et par consé-
quent une chute réelle — étrangéres au systéme de M. Karl Barth comme
a celui de Hegel — constituent un véritable, un tragique négatif. Ajoutons
que, tandis que Hegel a développé les rapports établis entre sujet et objet
dans le mouvement « horizontal » de I’histoire, le barthisme fixe le mouve-
ment divin dans une ligne éternellement « verticale ». Pour Hegel, Dieu
entrait dans le mouvement de I’esprit humain ; pour M. Karl Barth, Phomme
est saisi par Dieu et se découvre entrainé dans le mouvement de Dieu :
différence considérable d’accent et de perspective, mais qui n’exclut pas
une étroite parenté, Une théologie reprend souvent ainsi de son point de
vue les théses d’une philosophie.

J. R

(%) Citée Dogmatik, 1, 1, p. 178.

Lausanne., — Imprimerie La Concorde.



	Études critiques : le système de Karl Barth à la lumière de la "kirchliche Dogmatik" III

