
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 35 (1947)

Heft: 142

Artikel: Études critiques : le système de Karl Barth à la lumière de la "kirchliche
Dogmatik" III

Autor: Rilliet, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SYSTEME DE KARL BARTH
A LA LUMIÈRE DE LA «KIRCHLICHE DOGMATIK»,

III, i

Le cinquième tome de la Kirchliche Dogmatik, qui a vu le jour à la fin
de 194S, rend aux lecteurs de cette étonnante construction intellectuelle
l'immense service d'éclairer sur plusieurs points essentiels la pensée de

l'auteur et de faciliter ainsi sa compréhension. Grâce à M. Karl Barth lui-
même, la perplexité dans laquelle nous a longtemps maintenus une méthode

d'exposition, magnifique de fougue, mais paradoxale de forme, diminue
considérablement. Partisans et adversaires du barthisme ne devront plus
désormais batailler seulement sur les conséquences de son système, mais
prendre position pour ou contre celui-ci en l'étudiant dans ce qu'il a de

fondamental. Quelles que soient d'ailleurs les conclusions auxquelles cette
confrontation les amènera, tous seront d'accord pour admirer la surprenante
puissance d'abstraction d'un homme qui tient en haleine depuis plus de

vingt-cinq ans les théologiens protestants, et qui les a contraints volens nolens
à s'occuper de ses idées, fascinant les uns, irritant les autres, sans que la

plupart parviennent à déchiffrer le dernier mot de l'énigme intellectuelle qui
leur était présentée.

Pourtant rien n'est en somme plus simple que la pensée de M. Karl
Barth. Comme tous ceux qui, sur le plan de la philosophie, ont fait parler
d'eux, il n'a fait, dans les milliers de pages qu'il a publiées, que tirer toutes
les conséquences d'une ou deux idées centrales. Nous parlons intentionnellement

de philosophie, car c'est à cette discipline que l'œuvre de notre
compatriote nous paraît, en dernière analyse, appartenir. La théologie est
le manteau dont il a recouvert un système qui prendra place, dans l'estime
des historiens, à côté de ceux de Fichte, de Schelling, de Hegel, ses illustres
prédécesseurs en Allemagne, la forme donnée à une pensée qui est, en fin
de compte, une explication de ce monde dans sa réalité contradictoire, dans

son oui et son non. Le pasteur qui, dans le presbytère de Safenwil, méditait
sur le mystère de notre destinée, a cru retrouver toutes ses conclusions
dans l'Ecriture sainte, mais une analyse perspicace révèle souvent
l'inadéquation des termes employés. Le vêtement trop étroit des mots bibliques



LE SYSTÈME DE KARL BARTH 37

se déchire sous la pression d'idées qu'ils ne contenaient pas et l'originalité
de la pensée barthienne apparaît.

La Dogmatique de M. Karl Barth peut être sommairement divisée en

deux parties principales, d'importance à notre avis très inégale et dont
les chapitres enchevêtrés doivent être séparés par l'analyse. La première

expose sa conception de l'Ecriture sainte. C'est une introduction à son
système proprement dit et nous nous bornerons à en donner ici une très brève

esquisse M. Le livre que le chrétien ordinaire vénère comme lui apportant
la pensée même de Dieu, révélée par les prophètes, le Fils, les apôtres, et
les actes merveilleux accomplis au cours de l'histoire pour le salut de

l'humanité, devient essentiellement, pour le théologien-philosophe, le véhicule
de la conception qu'ont eue de Dieu ceux qui l'ont rencontré. Cette
définition, qui n'est pas sans analogie avec celle de plusieurs théologiens «

libéraux », étonnera sans doute certains de nos lecteurs. D'autres méconnaîtront

l'importance de la distinction à laquelle nous donnons tant d'importance,
puisque la Bible, dans la seconde des deux conceptions opposées, nous

apparaît plus comme une spéculation inspirée sur l'essence de Dieu que
comme une révélation. Pour bien nous faire comprendre, nous prions ceux
qui ont peine à nous suivre de recourir aux textes si clairs du cinquième
volume de la Dogmatik. Qu'ils lisent eux-mêmes dans ce livre l'éloge que
Barth fait de la légende ou Sage (p. 88-95 et 98-103) ; ils verront celle-ci
décrite comme le revêtement poétique dont l'auteur sacré enveloppe sa

connaissance de Dieu. La Sage ne contient rien d'historique (historisch),
au sens où en français nous entendons ce terme. Elle ne relate que la
Geschichte — au sens que Barth donne à ce mot — c'est-à-dire en somme
l'événement dans lequel Dieu et l'homme se rencontrent. Mais alors que
la Geschichte se passe souvent dans et à travers l'hîstoire (Historie), dans
certains textes, comme ceux de la Genèse, il s'agit de rencontres, d'événements,

antérieurs à l'histoire et en ce sens absolument unhistorisch ou prae-
historisch (p. 88). Le récit de la création est en effet, pour M. Karl Barth,
une description des actes divins, du mouvement de Dieu, en eux-mêmes,
dans leur pureté originelle. L'auteur du premier livre biblique a saisi et
décrit cette réalité première sous la forme d'un naïf compte rendu dont la
lettre — au dire de M. Karl Barth — recouvre des profondeurs que l'humble
lecteur des Ecritures ignore. Tout dans ces deux premiers chapitres devient
symbole pour le dogmaticien qui brosse, en partant des simples tableaux
de l'écrivain anonyme —¦ que la science du XIXe siècle nommait Jahviste,
Elohiste, ou P — une splendide fresque métaphysique.

Dans une telle perspective, l'Ecriture n'est plus guère — reprenons le
mot employé plus haut — que le véhicule d'une spéculation philosophique.
Sa lettre ne compte plus que comme moyen de communiquer une Idée.

(*) Nous supposons connus du lecteur les quatre premiers tomes de la Dogmatik
et nous nous y référons tacitement, ne mettant en évidence que les définitions
précisées grâce au tome III, 1.



38 JEAN RILLIET

Le philosophe de la Genèse, dont M. Karl Barth croit retrouver la pensée,
était-il un instrument choisi par Dieu ou seulement un penseur audacieux

qui tentait de s'élever jusqu'au cœur du mystère originel Nous ne disputerons

pas maintenant sur ce point. Qu'il suffise de souligner que l'Ecriture
devient de toute manière le revêtement poétique d'un système qui nous
décrit le mouvement de Dîeu et ses rapports avec la vie et avec l'homme.
C'est ce système qui va maintenant retenir notre attention G).

Ce que le théologien contemporain nous décrit tout d'abord dans son
livre (2) en se servant des termes du Credo — un Dieu qui est à l'origine
d'une autre réalité que la sienne (p. 5), un Dieu qui a été créateur et qui l'est
encore (p. 12), dont le monde dépend donc absolument (p. 15), un Dieu

qui se tourne vers l'extérieur (p. 44) et cesse d'être seul avec soi (p. 45),
un Dieu dont la vie intérieure multiple trouve une « correspondance », une
« analogie » (p. 52) dans la vie qui existe désormais à côté de lui ; un Dieu

qui, de même qu'il n'est pas seul en lui-même (le Fîls ne veut pas non
plus le demeurer en dehors de soi, qui est le Créateur comme il est le Père

(p. 53) — la Genèse le raconte donc en des tableaux apparemment enfantins,

mais dont M. Karl Barth démontre qu'ils ne le sont point du tout.
Si le théologien du XX" siècle est audacieux, s'il ne recule pas devant une
description de l'essence même de Dieu, l'écrivain juif dont des siècles nous

séparent lui fait écho et sa naïveté « barthianisée » se trouve merveilleusement

accordée au commentaire d'un disciple qui pourrait bien être le
maître (3)

Ce mouvement de Dieu dans son éternité dont il est parlé à la page 73,
ce mouvement qui prélude à l'histoire (Geschichte) grâce à l'abaissement
de l'être premier (p. 74), serait donc saisi et exprimé poétiquement par
la Sage dans les premiers chapitres de la Bible. Avant que l'histoire
(Geschiebte) établisse son lien entre Dieu et la créature, il faut que celle-ci
existe. Alors pourra se former le temps véritable (p. 78-80), c'est-à-dire
la rencontre entre Dieu et l'homme, la création continuée dans les décisions

(Entscheidungen) par lesquelles sans cesse le Créateur arrache l'homme au

(*) Cet article était déjà rédigé lorsque nous avons lu celui que le professeur
danois Prenter a consacré à Dogmatik, III, 1, dans la Theologische Zeitschrift,
1946, p. 161-182. Nous avons été très heureux de l'accord qui existe entre le jugement

de cet auteur et le nôtre. Mais, comme on le verra, déplorant avec M. Prenter
la confusion entre foi et intellect que commet M. Karl Barth (voir l'analyse de

VEinsicht, article cité, p. 163), nous estimons que, sous le nom de foi, M. Karl Barth
se livre purement et simplement à une spéculation métaphysique et nous voyons
dans celle-ci une réédition de l'hégélianisme. —¦ Les références se rapportent
à la Kirchliche Dogmatik, III, 1. — (3) Comme le dit, non sans ironie, M. Prenter,
l'exégèse de M. Karl Barth est « trop belle » pour être vraiment convaincante
(art. cité, p. 167).



LE SYSTÈME DE KARL BARTH 39

néant et lui donne ainsi à la fois un présent, un passé et un avenir (p. 80).
Entre l'histoire (Geschichte) actuelle d'ailleurs et le premier acte divin,
celui de la création, comment établir un rapport de succession ou d'antériorité

Le mouvement divin est un et toujours le même, en sorte que
M. Karl Barth, dans un langage propre à égarer ses adeptes aussi bien que
ses critiques, remarque que la grâce est l'Urbili de la création (p. 82).
N'est-ce pas d'ailleurs à travers Jésus-Christ, c'est-à-dire dans l'ultime
rencontre, que la vérité première nous apparaît (p. 29) M

Tout cela, la Genèse le dit — du moins à en croire la Dogmatik. Lisez

plutôt : Dieu tout d'abord sépare la lumière des ténèbres (p. 130) et M. Karl
Barth trouve une première foîs dans cette affirmation biblique la conception
de la Parole comme d'une réalité où se mêlent le positif et le négatif b).
Les ténèbres sont l'ombre de l'action divine ; elles ne sont jamais aujourd'hui,

mais hier (p. 130), et toute création participe à cette rupture de la
lumière d'avec la nuit. Aussi faut-il que chaque acte créateur soit accompagné

de son versant négatif, pour que le jour reste partout le passage du
soir au matin (p. 139). Le lecteur suit avec émerveillement l'effort du
dogmaticien pour retrouver sa thèse essentielle dans l'humble description que
nos pères attribuaient à Moïse et à travers lui à Dieu : n'y a-t-il pas les

eaux d'en haut et celles d'en bas (p. 148), ce qui implique une limite Et
la séparation de la terre d'avec les eaux (p. 158) Ou encore des créatures
animées (p. 188) à côté de la nature sans mouvement, preuve que la vie
est possible à côté du chaos (p. 189) Alors la création s'achève et manifeste
le mouvement qui est en Dieu : la göttliche Bewegung zu einem göttlichen
Anleren uni von liesem zurück (p. 205).

Si nous ne craignions pas de lasser ceux qui jetteront les yeux sur ce

sec résumé, nous énumérerions encore maints autres épisodes qui deviennent

symboles du mouvement éternel de Dieu. Mieux vaut que notre lecteur

recoure au texte même de M. Karl Barth : quelle baguette magique a jamais
accompli plus de merveilles que son génie Les plantes, les oiseaux, la

femme, tout se métamorphose en réalités ontologiques. Force est bien de

choisir parmi ces prodiges : signalons les légumes mangés par Adam,
symboles de la paix primitive (p. 234-35), tandis que la manducation des

animaux, avec le sang répandu qu'elle implique, indique le début du drame
de la Geschichte. Le repos de Dieu prouve sa liberté ; il existe en lui-même,
avant d'inaugurer le mouvement fatal de sa révélation (p. 243), avant de

« répéter » en sa créature ce qui était en lui-même (p. 244) et de se lier à

elle pour poursuivre avec elle l'évolution dont M. Karl Barth est le chantre Ö).

(') Il faut lire sur ce point l'intéressante critique de M. Prenter (art. cité, p. 174),

qui reproche à M. Karl Barth d'aller au-delà du triple crelo, d'arracher la création
à la foi pour la mettre dans la dépendance d'une Einsicht qui spécule sur la rédemption.

— Point essentiel sur lequel M. Karl Barth reviendra systématiquement
dès la page 424. —• (3) En sorte, précise l'auteur de la Dogmatik, que le mot
d'immanence convient (p. 244).



4o JEAN RILLIET

Ainsi la création révèle-t-elle le plan de Dieu (p. 260), il faudrait presque
dire l'essence de Dieu. L'homme est l'exponent de Dieu, c'est son rôle, sa

mission (p. 260). La création est donc le cadre prévu de la Geschichte qui
débutera par la chute (p. 264). Et l'homme tiré de la poussière (encore un
élément négatif) reçoit la mission de conduire celle-ci, comme cultivateur,
de la sécheresse à la fécondité, c'est-à-dire de la mort à la vie (p. 268) :

Jésus sera, de ce point de vue, le cultivateur parfait (p. 271), source de

notre espérance, car la rencontre de Dieu et de l'homme dans la conjugaison
de la mort et de la vie est l'acte dernier de l'existence (p. 280).

On sait que le paradis contient deux arbres, l'arbre de la vie et celui
de la connaissance du bien et du mal. Le premier devient pour M. Karl
Barth l'image de la vie en soi, telle que Dieu l'a préparée (p. 292 et 321)

pour l'homme : aussi celui-ci n'a-t-il pas besoin d'en manger les fruits. Quant
à l'arbre du bien et du mal, qui ouvre les yeux, qui apprend à distinguer
le oui du non (p. 293), il représente le fait que Dieu seul peut séparer le

bien du mal, le positif du négatif. L'homme ne peut usurper ce privilège
et doit accepter la contradiction inscrite dans l'existence de la main de

Dieu (p. 293). Avec la manducation, le drame de la Geschichte va commencer.
Ce drame est sans doute nécessaire et la faute de l'homme aurait consisté
à vouloir juger à la place de Dieu (p. 297). La créature qui usurpe la place
du Créateur ne pourra atteindre que le néant (p. 298) : la connaissance en
soi n'était cependant pas la mort, car la liberté de l'homme devait ratifier
la dérision de Dieu (p. 302), son oui et son non W. Au paradis perdu de

la Sage, correspond dans la Geschichte, Israël, lieu nouveau où l'homme
rencontre son Dieu dans la profondeur de sa chute (p. 312-313). Enfin la
création de la femme rappelle, en inscrivant cette vérité dans la nature
même de l'homme, que celui-ci a besoin d'un vis-à-vis (gegenüber), d'un
« toi », d'une rencontre (p. 331) : l'alliance avec Dieu est ici préfigurée
(p. 337). Le négatif que la Sage représentait ailleurs par la nuit reçoit un
vêtement nouveau et inattendu : la blessure créée par l'ablation d'une côte
(P- 339)-

Laissons au lecteur le soin de se perdre dans l'étude de ce que la nudité
paradisiaque peut devenir sous la plume de M. Karl Barth (p. 351 ainsi

que dans l'allusion au Cantique ies cantiques relevée à la p. 359) et
soulignons le caractère audacieux de l'exégèse que nous avons tenté de résumer.
Peut-être le théologien contemporain a-t-il vraiment retrouvé sous le revêtement

de la légende la métaphysique qu'y avait cachée jadis un dogmaticien

de génie Peut-être a-t-il simplement affublé sa conception de l'absolu,
de l'Etre originel, d'images arrachées au vieux livre La question déjà

(*) On le voit, l'existence côte à côte d'un positif et d'un négatif est inhérente
à la création ou, pour mieux dire, au mouvement de Dieu. Le négatif n'est pas
la conséquence de la chute. La faute de l'homme se situe uniquement sur le plan
de la connaissance. En Israël, le négatif ne disparaît pas (la croix parce qu'il
appartient à l'essence de Dieu.



LE SYSTÈME DE KARL BARTH 41

posée remonte à notre esprit, mais nous doutons qu'il soit possible d'y
répondre sur le terrain de la seule exégèse. La virtuosité W dialectique de

M. Karl Barth aura raison — les notes serrées qui accompagnent le texte le

présagent — de maintes objections. La dîscussîon doit donc se porter sur
la notion même de Dieu que son interprétation —juste ou fausse — du texte
nous propose, et ceci à la lumière des pages capitales que nous trouvons à

la fin du volume.

En effet, le paragraphe que l'auteur de la Kirchliche Dogmatik a intitulé :

Schöpfung als Rechtfertigung nous livre sous une forme enfin dépouillée de

tout pathos inutile la clef des allusions mystérieuses auxquelles se sont
heurtés dans ses premiers livres les analystes de sa pensée. Chose curieuse,
le dictionnaire du langage barthien que nous aurions si souvent désîré
posséder nous est offert icî, après vingt-cinq ans d'attente. Les termes
longtemps imprécis, parce que remplis d'un contenu ignoré de Luther ou de

Calvin, s'éclairent. Chose plus curieuse encore, ces pages récemment imprimées

rejoignent celles que nous avions lues dans Parole le Dieu et parole
humaine, ou dans le Römerbrief. On s'est souvent imaginé que M. Karl
Barth évoluait — et peut-être l'a-t-il cru lui-même Mais il devient permis
d'en douter : l'intuition primitive, qui s'exprimait encore gauchement,
s'est certes approfondie, clarifiée ; celui qui l'exprimait jadis en termes

inadéquats a trouvé une meilleure expression de sa pensée : le fonds paraît
être resté le même ; l'œuvre crie son unité.

La création en tant que justification (p. 418) est le titre d'un paragraphe
capital. Le mot de justification y prend un sens inconnu du moine de

Wittemberg qui se penchait avant tout sur le problème de son péché personnel.
Ce qui était individuel chez Luther devient ici cosmique. M. Karl Barth
ne s'intéresse guère aux angoisses d'un cœur tourmenté par ses fautes :

sa préoccupation centrale est d'un tout autre ordre. Le monde est-il bon

ou mauvais Faut-il à son sujet se réjouir ou désespérer Certains signes

nous le disent voulu de Dieu (p. 419 et 424) : «fleurs et fruits, formes
harmonieuses, couleurs et tons, faits qui conservent et favorisent la vie... »

(p. 424). D'autres nous parlent de mort, de rejet. La création elle-même
entend confusément ce oui et ce non ; elle ne sait comment les relier
l'un à l'autre ; elle est tentée de mettre en doute l'aspect qui lui apparaît
secondaire. Il est des philosophies tout à fait optimistes, d'autres tout à

fait pessimistes (voir note, p. 446-476). La véritable sagesse, celle qu'enseigne

la révélation, est de maintenir côte à côte le oui et le non, car tous
deux ont leur origine en Dieu. Le oui, certes, est le dernier mot de l'énigme

que nous sommes. Quand Dieu crée, il dit oui, mais en même temps qu'il

(') Nous retrouvons sous la plume de M. Prenter (art. cité, p. 167) la même
qualification et celle-ci contient évidemment à la fois un éloge et une réserve



42 JEAN RILLIET

affirme et appelle du néant, il dit aussi non, ou, plus exactement — traduisons

le texte même — « son silence appartient à sa parole. Ce qu'il dit
s'accompagne de ce qu'il ne dit pas, son non appartient à son oui, son jugement

à sa grâce. L'annonce qu'il fait de lui-même (seine Selbstkunlgebung),
la révélation du Dieu créateur, contient aussi, comme étant sa vraie parole,
son silence, son non, son jugement » (p. 425). La révélation est donc

toujours double, et c'est pourquoi elle ne s'identifie pas avec le oui du monde
des créatures, elle inclut aussi le non que nous rencontrons ici-bas, sans être
cependant liée au côté de l'ombre w. La révélation n'est ni le oui seulement,

ni le non seulement ; elle est tous deux à la fois. Comme les fleurs
et l'harmonie ont leur vérité, le désespoir, le sens de nos limites, la découverte

de la perdition intérieure ont aussi la leur (p. 427). L'obscurité
cependant n'est pas toute la révélation et Dieu n'a pas seulement les
témoins de son non, de son silence, de son jugement (p. 428). On ne peut
arriver à Dieu par la seule via negativa (p. 429).

On comprend en quel sens la création est justifiée : c'est en ce qu'elle
contient les deux aspects de la Parole de Dieu. La révélation elle-même

dépasse ces deux aspects : elle les inclut ; elle dit un non et un oui absolu
et ne s'épuise pas dans le oui et le non de la création (p. 432). Son unité
absolue nous sera révélée en Jésus-Christ où le oui et le non s'unissent, où
la mort se mue en résurrection. Christ est la réalité dernière dont la création
n'était que le reflet. Dieu en lui nous rencontre dans le double aspect de

son existence (p. 432), c'est-à-dire dans sa perfection (p. 433).
Grâce à ces pages si importantes, l'œuvre de M. Karl Barth s'explique

enfin. Si une révélation nous était nécessaire, c'était bien celle —• disons-le

sans irrévérence — que contient la fin de ce cinquième livre.
Par elles nous comprenons les paradoxes déjà anciens — songez au

Römerbrief et à Parole le Dieu et parole humaine — l'éternelle tension du
oui et du non qui nous y était déjà exposée. C'est à cette lumière nouvelle
qu'il faudra désormais lire les obscures descriptions de la Trinité (vol. 1, 1)

et surtout celles de l'élection et du rejet qui étonnaient à juste titre M. Gaston
Deluz te). Que Judas puisse être un témoin de Dieu, aussi bien que Pierre
ou Jean, rien d'étonnant si le oui et le non unis forment l'existence.
L'extraordinaire d'une christologie où Jésus apparaît vidé de toute grandeur

morale (3) perd son mystère : ne fallait-il pas qu'en lui le non absolu

Ainsi, l'ombre est liée à la lumière par la volonté de Dieu, pour ne pas dire
par la nature même de Dieu. La notion barthienne du péché s'en éclaire. Il faut
que le péché demeure même dans l'âme chrétienne ; l'idée d'une âme pénétrée
et transformée par la lumière est exclue par le dualisme qui est à la base du système.
— Voir sa thèse de doctorat : Préiestination et liberté, Delachaux & Niestlé
(en particulier p. 103, 104, 155, 156, 157 et 194-197. Si le oui et le non sont les
deux formes nécessaires de la Parole, on comprend que Judas aussi bien que Pierre
soit témoin de la Parole et Caïn aussi bien qu'Abel (voir Dogmatik, II, 2, p. 391).
— (3) Voir nos études sur la christologie du Römerbrief et sur la christologie de
la Dogmatik dans cette Revue, juillet 1942 et septembre 1944.



LE SYSTÈME DE KARL BARTH 43

de la mort totale se fît entendre conjointement avec le oui absolu de la
résurrection pour que Dieu soit entièrement révélé

La notion barthienne de la foi s'éclaire aussi : croire, c'est discerner
l'éternelle dualité de Dieu révélée en Jésus-Christ. La foi ne supprime pas
la tension : elle consiste à savoir que la contradiction a son origine en Dieu,
que Dieu l'a portée et vaincue pour nous (p. 10 et 435). Pour parvenir à

cette foi, il faut renoncer à l'optimisme comme au pessimisme, en sorte que
le barthisme renvoie dos à dos le bourgeois et le romantique. La dialectique
du oui et du non exige une souplesse que donne seule la gnose contenue
dans la Dogmatik : toute connaissance partielle mérite donc d'être ébranlée.

Si les pages que nous avons analysées éclairent la pensée de M. Karl
Barth, n'expliquent-elles pas aussi son action, sa pédagogie Ce mépris de

la piété, de l'œuvre constructive, ces efforts pour abattre aussi bien l'assurance

des orthodoxes que celle des libéraux, qu'on lui a si souvent reprochés,

n'étaient-ils pas nécessaires pour empêcher l'homme de s'arrêter à un
seul aspect de la création

Certes, tout ce qui précède gagnerait à être complété par de longues
citations, mais les limites fixées à un article de ce genre nous empêchent
de livrer ici un matériel abondant et prêt depuis longtemps. Les livres
maintes fois soulignés permettent, en effet, de retrouver les passages
nombreux où le système de M. Karl Barth marque sa présence par des rigueurs
inattendues, des conclusions déroutantes. A ceux qui ont peiné comme nous
sur son œuvre de les relire. Nous avons ici maintenant, dans la mesure du

possible et sans apporter d'autres références, à examiner ce que la
construction élevée par M. Karl Barth vaut en soi.

Si nous la comparons aux dogmatiques de l'expérîence, qui se basaient

sur une étude psychologique de l'âme chrétienne, ou si nous la rapprochons
de l'historicisme de l'école ritschlienne, la théologie barthienne se caractérise

comme un brusque retour aux audaces métaphysiques auxquelles se

plut le romantisme au début du XIXe siècle. Son système, comme ceux
de Hegel et de Schelling, satisfait l'esprit par la grandeur des problèmes
abordés. Remonter à la cause première, s'efforcer de la définir, est un besoin

permanent de l'homme : Platon et Aristote en savaient déjà quelque chose

L'esprit ne se contentera jamais du plan limité de l'histoire ou de celui,
profond certes, mais également restreint, de la psychologie : aux patientes
recherches menées sur ce que nous pourrions appeler — reprenant un terme
barthien —• le plan horizontal, il préfère, à un moment donné, les grands

coups d'ailes qui l'entraînent au-dessus de la terre. La Bible a sa

métaphysique, et ce fut l'erreur du rationalisme, sous sa forme critique à la fin
du siècle dernier, que de le nier. M. Karl Barth a eu raison de réagir, avec
la vigueur que l'on sait : la nouveauté comme la vérité de son point de vue
lui valurent un succès mérité.



44 JEAN RILLIET

Mais donner la place qui leur revient dans notre esprit aux réalités trans-
cendentales et spéculer sur elles sont deux. Si l'absolu qui nous domine

a sa place dans l'Ecriture, celle-ci demeure d'une étonnante réserve à son

égard. Elle parle de Dieu en termes enfantins, avec un anthropomorphisme
continuel. Les termes de Père, d'éternel, d'amour lui suffisent pour évoquer
les réalités qui nous dépassent. La création est narrée de manière à ce que
le plus petit comprenne ce récit. Moïse et David étaient bergers, ne
l'oublions pas, comme plus tard Pierre et Jean furent pêcheurs d'hommes.
Seul le rabbinisme hellénisé de Paul donne plus de place dans le livre des

livres à la spéculation du théologien, mais demeure d'une extrême prudence.
Message de vie, la Bible mêle à notre nourriture spirituelle juste assez de

métaphysique pour que la grandeur de Dieu nous apparaisse. Peut-être

y a-t-il un regret dans la réflexion de Paul (I Cor. xm) : « Nous connaissons

en partie », mais l'apôtre possédait assez de modestie pour accepter
les bornes fixées par Dieu à notre soif de savoir.

M. Karl Barth appartient à la cohorte des impatients, et c'est sans doute

pourquoi il a rallié des foules autour de sa théologie. La retenue de la Bible
lui est étrangère et il poursuit le mystère, auquel si souvent nous nous heurtons

ici-bas, jusque dans le sein du Créateur. Avec une audace qui frise le

blasphème, il situe l'origine du mal en Dieu lui-même. Lorsque la Genèse

décrit la chute, lorsque Job parle de Satan, ils se gardent de placer la source
du péché en Celui dont les yeux sont trop purs pour voir le mal. La liberté
humaine et la présence inexpliquée d'un ennemi sont les dernières réponses
des textes les plus anciens à nos questions. Une parole de saint Jean les

confirme : « Dieu est lumière et il n'y a point en lui de ténèbres » (I Jean i, 5).
La notion de la chute met tout le poids de la faute sur la créature qui a

mal usé du don royal de la liberté.
C'est à cette prudence qu'échappe M. Karl Barth. Alors que Charles

Secrétan, s'éloignant de Schelling, essaie de rejeter sur l'homme la responsabilité

de son malheur, l'auteur de la Kirchliche Dogmatik nous présente
ce qu'il faut bien appeler — que le terme déplaise ou non ¦—¦ une idée de

Dieu dans laquelle le mal apparaît comme une nécessité. La Bible laisse

entendre que le mal aurait pu ne pas exister et qu'il disparaîtra ; dans le
schéma des origines que nous pouvons extraire des œuvres de M. Karl Barth,
le mal est inévitable, le non accompagne toujours le oui, le silence est associé

éternellement à la parole.
Certes, il serait injuste de ramener purement et simplement le barthisme

à n'être qu'une réédition de Schelling et de Hegel. Si son système offre avec

ceux de ces deux philosophes, avec celui du second en particulier — j'y
reviendrai plus loin — d'indéniables parentés, il en diffère nettement par
son insistance à rappeler la notion de révélation. C'est dans l'actualité d'une
relation, qui a sa source dans l'initiative de Dieu, que celui-ci se découvre
à nous et que nous percevons son essence. Peut-être faudrait-il parler, sur
ce point, d'une christianisation de pensées empruntées aux philosophes



LE SYSTÈME DE KARL BARTH 45

que nous venons de nommer. M. Karl Barth ne veut pas que son lecteur

contemple du dehors une notion dualiste de Dieu. L'unité dans le créateur
du oui et du non, du bien et du mal ne se découvre que dans la rencontre
avec sa Parole, hic et nunc. Plus exactement, c'est le Christ qui nous dévoile
le mystère dernier, ce Christ si spécial et si peu biblique du Römerbrief et
de la Dogmatik qui unit le oui et le non dans le choc réconciliateur de la
Croix et de la résurrection. Mais la volonté de relever le caractère actuel
de notre connaissance de Dieu n'empêche pas celle-ci de reposer sur une
base dont nous dirons volontiers, comme Ernest Naville commentant
certains textes de La philosophie le la liberté et se demandant si son ami Secrétan

échapperait à la méthode de Hegel, qu'elle est « métaphysique et
universelle » W. Il suffit de lire le cinquième tome de la Dogmatik pour s'en
convaincre. Si M. Karl Barth a longtemps fait déferler sur nous sa théorie,
nous entraînant dans le fleuve tourbillonnant des paradoxes afin que nous
percevions ainsi l'unité originelle du oui et du non, il a bien fallu qu'une
fois la source dont étaient issues ces milliers de pages apparaisse. Nous
l'avons rencontrée dans Dogmatik, III, 1, sous la forme d'une théorie rationnelle,

celle de la parole toujours accompagnée du silence.

Une telle audace, nous l'avons déjà dit, dépasse la prudence biblique.
Si elle explique l'origine du mal de manière rationnellement satisfaisante,
elle a l'inconvénient de le justifier. Comment condamner un non qui est
le compagnon nécessaire du oui Les ténèbres ne font-ils pas ressortir la
lumière Dans la perspective de la vérité que M. Karl Barth nous présente,
une seule faute est possible : la négation de la conjonction du oui et du

non. Pécher reviendrait donc à se croire purement oui ou purement non.
Avec de telles prémisses, on s'explique que le barthisme combatte tous les

satisfaits : les trop heureux, les trop paisibles. Mais la pauvre femme qui
s'efforce candidement de servir Dieu dans une conscience pure (I Tim. 1, 3)

risque de se voir plus mal traitée par lui que les êtres partagés entre Dieu
et le démon.

Si cette conséquence dans ce qu'elle a d'outré peut être évitée par un
maître dont la personnalité morale et la foi sont naturellement indépendantes

de ses idées, si nombre de pasteurs barthiens retrouvent sur le terrain
pratique le sens aigu des problèmes moraux et de leur importance que
l'enseignement reçu avec enthousiasme risquait de leur faire perdre, la théorie
barthienne justifiant le oui et non peut avoir cependant de fâcheuses
répercussions sur l'estimation de la vie chrétienne. Le fait a été trop souvent
signalé pour que nous y insistions te).

(') Ces mots se trouvent dans un exemplaire de la Philosophie le la liberté
annoté par Ernest Naville, en notre possession. — L'indifférence envers l'effort
moral qu'ont professé tant de barthiens est bien dans la ligne du système. Ainsi
s'explique la différence si nette qui sépare la conception calviniste du péché et
de la grâce de celle de M. Karl Barth. Pour Calvin, il y a une régénération réelle,
inconcevable dans la perspective de la Dogmatik. Même sur le point de l'élection,
un accord est impossible. L'élection calviniste donne au croyant une assurance



46 JEAN RILLIET

Mais la conséquence la plus grave nous paraît la méconnaissance
possible du rapport qui doit s'établir entre le Christ et ses disciples. Si le

Sauveur du monde n'est plus que l'incarnation voulue par Dieu de son oui et
de son non éternels, que devient le Maître doux et humble de cœur, dont

un témoin de sa mort disait : Celui-là est vraiment le Fils le Dieu Il y a

chez Kierkegaard, en dépit de son accentuation de la Knechtgestalt, un écho

plus complet du message évangélique que dans le barthisme. Nous avons
cité dans cette Revue (voir les deux études mentionnées plus haut) les textes
si frappants où Jésus apparaît dépouillé de toute vertu, de toute grandeur.
Le crucifix le plus vétusté dressé à un carrefour, l'Evangile le plus mal

imprimé et le plus usé parlent un langage bien différent. Ce qui attire l'âme
au Christ, c'est la perfection qu'il a réalisée ici-bas jusque dans le suprême
sacrifice, la lumière brillant en lui au milieu des ténèbres que nous sommes.
Le lecteur de M. Karl Barth est souvent tenté de s'écrier, comme Marie :

« On a ôté mon Seigneur et je ne sais où on l'a mis » (Jean xx, 13). L'Eglise,
qui a lutté jadis pour conserver son chef menacé par le rationalisme critique
des exégètes, ne se le laissera pas arracher par un rationalisme métaphysique.
Instinctivement, sans toujours comprendre la cause même de son inquiétude,

elle se sent vaguement menacée, malgré l'orthodoxie verbale et le

sentiment incontestable et puissant de l'absolu divin qui caractérise l'œuvre
de M. Karl Barth te). Au temps du gnosticisme, un effroi semblable a dû
saisir beaucoup de fidèles, mais le traité d'irénée montre aussi que l'émana-
tisme de Basilide ou de Carpocrate ne fut pas sans exercer sa séduction

sur beaucoup d'esprits te).

Peut-être ce jugement paraîtra-t-il sévère à beaucoup Même ceux

qu'étonne l'indifférence avec laquelle M. Karl Barth considère la destinée

individuelle des âmes, lui savent gré d'avoir jeté à terre la critique biblique
ratiocinante du XXe siècle. Le service ainsi rendu à l'orthodoxie traditionnelle

les empêche de regarder plus avant. Il faudra bien un jour se décider
à examiner le redoutable problème posé par la nouvelle école. Cet article,
intentionnellement, n'a ménagé aucune susceptibilité. Nous y avons parlé
aussi fort qu'il était possible. Peut-être nous sommes-nous outrageusement
trompé Le remède est alors à la portée de tous : il suffit de prendre les

textes mêmes que nous avons cités. Si nous nous sommes mépris, nous
sommes prêt à nous en excuser. Mais le silence n'est plus possible : un
sérieux débat est devenu nécessaire.

Zurich. Jean RILLIET.
difficilement compatible avec le jeu du oui et du non (voir sur ce point notre
analyse dans l'Election éternelle ie Dieu (Labor), p. 64, et la réponse de M. Karl
Barth (Dogmatik, II, 2, p. 208).

(*) On comprend pourquoi, dans les milieux piétistes wurtembergeois, par
exemple, l'œuvre de notre illustre compatriote suscite souvent plus d'inquiétude
que d'admiration. — Il est curieux de constater que M. Prenter arrive aussi, à

propos de la notion de la création contenue dans Dogmatik, III, 1, à formuler le

reproche de docétisme (art. cité, p. 175).



LE SYSTÈME DE KARL BARTH 47

P.-S. — Il nous faut encore revenir ici brièvement sur la question,
évoquée en passant, des rapports entre la philosophie de Hegel et la
dogmatique de M. Karl Barth. Elle mériterait, à elle seule, une longue étude.
La comparaison des deux systèmes fait constater à la fois de grandes
ressemblances et de grandes différences. Tous deux contiennent les notions
d'un Dieu en mouvement et de la présence en celui-ci, dans une éternelle

unité, du positif et du négatif, de l'être et du non-être. La différence essentielle

réside dans' l'insistance avec laquelle M. Karl Barth relève la liberté
de Dieu et subordonne l'esprit humain à l'esprit divin. On sait que Hegel,
au contraire, les identifie. Les pages que M. Karl Barth lui a consacrées

dans un cours sur l'histoire de la théologie protestante depuis Schleiermacher,
professé à Bonn en 1929-1930, qui a été multicopié en 1943 par le pasteur
Hans Walt, de Zurich, méritent d'être lues ; si l'auteur de la Dogmatik s'y
oppose à certains aspects de l'hégélianisme, il ne peut s'empêcher de lui
trouver de grands mérites te) et n'hésite pas à conclure son étude sur Hegel
en affirmant que sa philosophie constituait « une grande question, une
grande déception et peut-être aussi une grande promesse » (p. 167). Le
lecteur de la Dogmatique — troublé par les rapports évidents qu'il constate
entre une série d'auteurs — ne peut s'empêcher de se poser la question

que voici : Dans quelle mesure, réagissant contre le subjectivisme aigu de

Kierkegaard, qui lui-même était en réaction contre l'objectivisme hégélien,
M. Karl Barth n'aurait-il pas évolué peu à peu vers une doctrine objective
de la vérité qui rejoindrait l'hégélianisme, mais en le corrigeant, c'est-à-
dire en mettant le mouvement de l'absolu dans la dépendance des décisions

divines Le reproche essentiel qu'il faisait à Hegel en 1930 n'était-il pas
d'avoir méconnu la liberté divine, parce qu'il avait confondu le mouvement
humain avec le mouvement divin te)

Si l'on prend la peine de lire, dans la Phaenomenologie ies Geistes, les

pages où Hegel étudie le rapport du sujet pensant et de l'objet pour conclure
à leur unité foncière, on a l'impression que le barthisme est, à maints égards,
le transfert sur le plan métaphysique de cette théorie de la connaissance.

Rappelons que la connaissance de l'objet dans la certitude sensible apparaît

comme un mouvement constant, l'être ou la chose examinée étant

perçu tantôt comme une réalité et tantôt comme son contraire. Ainsi te)

la définition du maintenant, qui est en cet instant la nuit, mais qui demain
à midi sera non-nuit ; qui est donc successivement un existant et un non-
existant, dont l'essence est d'être aussi peu jour que nuit, ou, si l'on préfère,
à la fois jour et nuit. Cette ambiguïté de l'objet — voyez aussi l'étude de

Vici qui est tantôt arbre, tantôt non-arbre, mais plutôt maison — n'est

Voir les pages 136-167, ainsi que celles où est analysée la pensée de
Marheinecke (p. 223-230). — Cours cité, p. 166. ¦— (3) Phaenomenologie ies Geistes,
éd. Bolland, Leiden, 1907 .p. 66.



48 JEAN RILLIET

pas sans rappeler l'ambiguïté de l'homme dans la Dogmatik qui, pour
M. Karl Barth, est aux yeux du sujet divin tantôt élu et tantôt réprouvé,
ou qui plus exactement est l'un et l'autre en Jésus-Christ.

Certes, il se peut que de telles analogies soient purement formelles. Mais
elles donnent un nom au malaise ressenti souvent par le lecteur de la
Dogmatique devant le jeu du négatif et du positif. Aux yeux de Dieu, la terre et
l'homme ne seraient-ils finalement que ce que Hegel appelait ein Allgemeines,
en sorte que le oui et le non, momentanément dissociés, seraient en somme
deux faces contraires d'une seule et même réalité Si nous rapprochons
ces remarques de la critique faite dans les Stimmen 1er Zeit en 1928 par
le Jésuite G. Przywara te) qui voyait dans ce barthisme un renversement
du panthéisme libéral — le barthisme trouvant l'homme dans l'essence de

Dieu et non Dieu dans l'essence de l'homme —¦ disons que celle-ci nous
paraît susceptible d'être reprise, mais en étant modifiée et précisée de la
manière suivante : le barthisme serait un renversement du panthéisme
hégélien, l'homme étant en Dieu comme l'objet de sa connaissance, l'homme
étant connu au lieu de connaître. Cette différence très importante mise

en lumière, le système de M. Karl Barth nous apparaît donc comme la

reprise sur le plan théologique de quelques éléments essentiels de la pensée

hégélienne. Comme celle-ci, il donne, par l'inclusion dans l'être de la
contradiction, le sentiment d'avoir rendu hommage à la tension à laquelle notre
existence est soumise, mais ce résultat — cette dissociation du oui et du

non s'achevant dans une médiation — est finalement illusoire, le sérieux
même de l'opposition entre le positif et le négatif se volatilisant à cause
de leur unité dernière. Seule une liberté réelle de la créature et par conséquent

une chute réelle — étrangères au système de M. Karl Barth comme
à celui de Hegel — constituent un véritable, un tragique négatif. Ajoutons
que, tandis que Hegel a développé les rapports établis entre sujet et objet
dans le mouvement « horizontal » de l'histoire, le barthisme fixe le mouvement

divin dans une ligne éternellement « verticale ». Pour Hegel, Dieu
entrait dans le mouvement de l'esprit humain ; pour M. Karl Barth, l'homme
est saisi par Dieu et se découvre entraîné dans le mouvement de Dieu :

différence considérable d'accent et de perspective, mais qui n'exclut pas
une étroite parenté. Une théologie reprend souvent ainsi de son point de

vue les thèses d'une philosophie.
J. R.

(*) Citée Dogmatik) I, i, p. 178.

Lausanne. — Imprimerie La Concorde.


	Études critiques : le système de Karl Barth à la lumière de la "kirchliche Dogmatik" III

