
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1946)

Artikel: Théologie du nouveau testament et histoire du salut

Autor: Menoud, Philippe H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEOLOGIE DU NOUVEAU TESTAMENT
ET HISTOIRE DU SALUT

Le Nouveau Testament est la source et la norme de la foi
chrétienne. Il est la règle qui mesure l'authenticité de toute pensée dans

l'Eglise. Il importe donc de connaître aussi bien que possible la

théologie du Nouveau Testament lui-même. Les interprètes de

l'Ecriture n'ont pas seulement pour tâche d'étudier les différents
livres du recueil canonique. Il ne leur suffit pas d'expliquer le texte
de chaque auteur ; l'exégèse, même enrichie d'excursus, demeure une
science du détail. Elle accumule les matériaux. Elle laisse à la théologie

biblique l'effort de construire et de donner une vue d'ensemble
de la foi et de la vie chrétiennes primitives.

La théologie biblique est apparue comme discipline autonome dans
le champ des études théologiques vers la fin du XVIIIe siècle. Elle est
née d'une réaction, du dessein de substituer à la méthode dogmatique
des loci probantes, tirés de l'Ecriture un peu mécaniquement, une

interprétation plus historique des livres canoniques. Le théologien
de léna, Jean-Philippe Gabier, proposa le premier d'établir <¦ une
véritable distinction entre les théologies biblique et dogmatique» et
de fixer « les fins propres à chacune d'elle » G). A la théologie biblique,

M Dans un discours académique de 1787 : De justo discrimine theologiae biblicae
et dogmatuae regendisque recte utriusque finibus. — Cf. F. Buechsel, Theologie des

Neuen Testaments, 2. Aufl., 1937, p. 1. Gabler avait eu quelques précurseurs au
XVII" siècle (cf. B. Weiss, Lehrbuch der biblischen Theologie des Neuen Testaments,

3. Aufl., 1880, p. 17).

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXV (n° I4I, I946). IO



146 PHILIPPE H. MENOUD

Gabler réservait la tâche spéciale d'étudier la pensée des auteurs
sacrés, non du point de vue de l'inspiration, mais du point de vue de

l'histoire, en tenant compte des circonstances de temps et de lieu qui
ont présidé à la naissance de chacun des livres, et de la personnalité
des auteurs qui les ont écrits.

L'influence de Gabier fut décisive. Dès le XIXe siècle et jusqu'à
nos jours, la plupart des manuels de théologie biblique envisagent
la pensée du Nouveau Testament dans son développement historique.
Ils étudient successivement la prédication de Jésus — et parfois
même en deux chapitres : selon les évangiles synoptiques et selon

l'évangile de Jean —, la foi de l'Eglise naissante, la théologie de

Paul, celle de Jean, la pensée des épîtres catholiques. Ces différents

sujets se suivent, plus ou moins indépendants les uns des autres, un

peu comme les chapitres d'une histoire des dogmes ou de la

philosophie. On remédie parfois à ce morcellement de la matière, en
consacrant une dernière étude aux notions néotestamentaires fondamentales

ou au message du Nouveau Testament dans son ensemble.
Ces divisions se sont si bien imposées qu'elles ont passé dans la

définition de la théologie biblique. Elle est, écrit Heinrich-Julius
Holtzmann, «une description scientifique de la religion du Nouveau
Testament ou, plus précisément, une description scientifique du

contenu religieux et moral des écrits canoniques réunis dans le

Nouveau Testament » ri). De son côté, Friedrich Büchsel donne la

défi.iition suivante : « La théologie biblique étudie le message de

Jésus et l'enseignement apostolique fondé sur ce message »to. On a

proposé à diverses reprises de supprimer le terme de « théologie
biblique » en tête des manuels et de le remplacer par des titres plus
expressifs, tels que « Histoire de la théologie chrétienne au siècle

apostolique» ou «La religion de Jésus et du christianisme primitif».
Mais, que! que soit le pavillon qu'elle arbore, la théologie biblique
est presque toujours une collection de monographies. La théologie
du Nouveau Testament devient l'ensemble des théologies renfermées
dans le Nouveau Testament, et entre lesquelles on souligne, selon la
tendance de son esprit, les divergences ou les équivalences.

Cette tradition scientifique ne s'est pas imposée sans avoir pour
elle des raisons solides. La plus évidente tient à la nature même des

C1) Theologie des Neuen Testaments, 2. Aufl., 1911, I, p. 20. — W Theologisch
Blätter, 1937, p. 301.



THÉOLOGIE DU NOUVEAU TESTAMENT 147

choses. Le Nouveau Testament n'est pas un livre, mais une collection
de livres. L'Ecriture contient deux traditions sur Jésus, la tradition
synoptique et la tradition johannique, et partant, deux portraits de

Jésus. C'est une question toujours controversée de savoir si, pour
connaître la vie et l'enseignement de Jésus — dans la mesure où on
le peut — il faut consulter les quatre évangiles ou seulement les trois

premiers. Les épîtres de Paul et l'épitre de Jacques n'emploient pas
les mêmes mots dans le même sens ; l'apôtre des Gentils déclare que
« l'homme est justifié par la foi, sans les œuvres de la loi » ; l'apôtre
de Jérusalem écrit : « La foi sans les œuvres est morte ». Presque

chaque livre ou groupe de livres dans le Nouveau Testament a quelque
élément original. La doctrine de la justification du pécheur par la foi
caractérise la pensée paulinienne. La vision du Christ céleste donne

son relief particulier à l'épître aux Hébreux. L'idée de la descente aux
enfers ne trouve d'expression explicite que dans la première épître
de Pierre. On pourrait allonger cette liste d'exemples.

De plus, la distinction devenue de règle dans les manuels de

théologie biblique entre l'enseignement de Jésus et la prédication des

apôtres correspond, à tout le moins, à un aspect de la réalité. La
révélation, dans la nouvelle alliance, comporte deux étapes. La
première est la venue de Jésus en chair. La seconde, c'est la résurrection
du Christ et le don du Saint-Esprit. L'évangile de Jean, par exemple,
souligne à maintes reprises que les disciples ne pouvaient comprendre
certains enseignements au temps de l'incarnation du Fils de Dieu
et qu'il leur était réservé de les connaître plus tard, quand l'Esprit
serait là pour les conduire dans toute la vérité. De son côté, saint
Paul écrit : «Même si nous avons connu Christ selon la chair, maintenant

nous ne le connaissons plus de cette manière. » L'apôtre veut
dire ainsi qu'il y eut un temps réservé à la manifestation du Christ
incarné, mais que maintenant l'Eglise vit l'époque où règne le

Christ-Esprit.

Puisque la pensée du Nouveau Testament est si diverse, il paraît
légitime et même indispensable d'user d'une méthode analytique en

théologie biblique. Mais si cette méthode est justifiée par la nature
même du Nouveau Testament, elle est insuffisante, à cause de l'unité
qui, dans l'Ecriture, domine toutes les distinctions.

L'Esprit successeur de Jésus, selon Jean, est uni à Jésus aussi
intimement que le Fils est uni au Père. Le Christ-Jésus et le Christ-



i|8 PHILIPPE H. MENOUD

Esprit sont, pour saint Paul, une seule et même personne. C'est « le

même salut qui a été prêché d'abord par le Seigneur et qui nous a été

transmis d'une manière sûre par ceux qui l'ont entendu » W. L'Evangile

comporte deux parties qui forment une suite historico-théologique:
ace que Jésus a commencé de faire et d'enseigner» to, ses disciples
le continuent, animés par la même puissance que leur Maître, guérissant

comme lui les malades et rappelant les morts à la vie. Un livre
comme l'évangile de Jean, qui veut être à la fois évangile de Jésus

et témoignage apostolique sur Jésus, n'aurait jamais été écrit — et
même aucun des Synoptiques ne serait ce qu'il est — si les premiers
chrétiens n'avaient pas été persuadés de l'unité fondamentale de la

révélation nouvelle.
C'est ce principe d'unité qu'il faut redécouvrir pour dépasser

l'étude analytique des livres canoniques et présenter en un tableau

synthétique la théologie du Nouveau Testament.

Depuis un demi-siècle l'étude de l'eschatologie biblique est passée

au premier plan des recherches. Cette étude elle-même a conduit
les exégètes et les théologiens à reconnaître de plus en plus l'importance

des notions de temps et d'histoire dans le Nouveau Testament.
En effet, le Dieu de la Bible est le créateur qui appelle le monde à

l'existence et qui, le monde étant déchu, intervient pour l'empêcher
de sombrer dans le chaos, et interviendra finalement pour le sauver.
Toutes ces interventions divines ont un caractère temporel. Le temps
est le mode d'action de Dieu. La révélation, selon le Nouveau Testament,

est une histoire et une eschatologie.
Aux travaux sur le temps et l'histoire, parus ces dix dernières

années to, vient de s'ajouter l'ouvrage capital de M. Cullmann,
Christ et le temps'-*). Le professeur de Bâle marque nettement que

M Hébreux u, 3. — (:) Actes i, 3 ; cf. Marc i, i. — (3) Parmi les plus signifi-
•catifs on peut citer : F. Holmstroem, Das eschatologische Denken der Gegenwart,
1936; H. D. Wendland, Geschichtsanschauung und Geschichtsbewusstsein im Neuen

Testament, 1938; W. Michaelis, «Zur Frage der Aeonenwende », Theologische
Blätter, 1939, p. 113-118; G. Delling, Das Zeitverständnis des Neuen Testaments,

1940 ; P. S. Minear, « The conception of history in Jesus and the prophets », Journal

of Bible and Religion, 1943, p. 156-161 ; «Time and the kingdom», Journal
of Religion, 1944, p. 77-88. — (4) Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und
Geschichtsauffassung, 1946. — Cf. Ch. Masson, «Christ et le temps», Revue de

théologie et de philosophie, 1946, p. 75-88. Cette excellente analyse de la pensée
de M. Cullmann nous permettra d'être bref.



THÉOLOGIE DU NOUVEAU TESTAMENT 149

l'idée du temps donne à la pensée néotestamentaire son unité. En

effet, selon l'Ecriture la révélation de Dieu décrit une histoire du

salut, dont le point central est la mort et la résurrection de Jésus-

Christ. Cette ligne du salut en Christ est toujours présupposée dans

le Nouveau Testament et par tout le Nouveau Testament, alors même

qu'elle n'est pas toujours clairement visible, et sur toute sa longueur,
dans chaque écrit particulier.

Cette notion linéaire du temps n'est pas seulement l'élément

commun à tous les livres de la nouvelle alliance. Elle est aussi

l'élément spécifique du christianisme. Les Juifs, qui attendent encore le

Messie, placent le moment décisif du salut dans l'avenir, la rédemption
aura lieu lors du changement des éons. Selon la pensée chrétienne, le

Christ est déjà venu — et avec lui les puissances du monde à venir —
tandis que le monde nouveau, comme son nom l'indique, est encore
à venir et ne sera présent qu'à la parousie du Christ. De là, cette
tension caractéristique de la vie du chrétien, qui est encore dans la

chair et qui possède déjà l'Esprit, qui est déjà sauvé et qui attend
de l'avenir la consommation du salut.

D'autre part, l'idée néotestamentaire du temps linéaire est

étrangère à la philosophie hellénique. La pensée grecque ne connaît

pas d'autre temps que le temps cyclique revenant éternellement sur
lui-même, dans un cercle sans fin. Tandis que pour les chrétiens le

salut se réalise par le déroulement même du temps, qui est moyen de

grâce, pour les Grecs le salut signifie toujours délivrance du temps.
Ce sont les idées de temps et d'histoire qui donnent au Nouveau

Testament son originalité, son unité et sa cohérence. Toute la pensée

néotestamentaire se situe sur la ligne salutaire dont le centre est

Jésus-Christ et qui part de la création pour aboutir à la création
nouvelle. La théologie du Nouveau Testament, vue d'ensemble, est
l'histoire du salut en Christ.

C'était déjà l'avis du professeur Ethelbert Stauffer, qui publia,
en 1941, un maître livre intitulé Die Theologie des Neuen Testaments.

Le théologien de Bonn sort des chemins battus et des cadres usuels.
Sa théologie du Nouveau Testament comprend trois parties d'inégale
longueur. La première partie décrit en une trentaine de pages le

développement de la pensée chrétienne de Jean-Baptiste à Ignace
d'Antioche, en passant par Jésus, Pierre, Paul et Jean. Ce bref

aperçu n'est qu'une introduction à la seconde partie, de beaucoup



150 PHILIPPE H. MENOUD

la plus importante, et qui a pour titre : Die christuszentrische Geschichtstheologie

des Neuen Testaments. Cette histoire du salut en Christ est
divisée en cinq étapes : I. La création et la chute ; 2. La loi et la

promesse; 3. Jésus-Christ; 4. L'Eglise; 5. L'achèvement. Une
dernière partie, plus courte encore que la première, étudie les confessions
de foi de l'Eglise naissante.

L'auteur tient la promesse de son titre. Il dépeint la théologie du
Nouveau Testament en un tableau synthétique, dont les touches sont
empruntées à tous les livres. Si le lecteur habitué aux théologies
bibliques traditionnelles est d'abord déconcerté, il est bier tôt
convaincu que cet exposé d'ensemble donne à la pensée néotestamentaire

sa véritable expression.
Le professeur de Bonn ne s'est pas autrement soucié de s'expliquer

sur sa méthode et son plan. Il a préféré prouver le mouvement en
marchant. On peut dire, sans exagérer, qu'il a donné la formule des

théologies du Nouveau Testament qui paraîtront à l'avenir to.

Toutefois on pourrait être tenté de garder le vieux, tout en faisant
du neuf. Si la partie constructive d'une théologie biblique doit être
l'histoire du salut selon le Nouveau Testament, il pourrait être

avantageux de conserver comme première partie de cette théologie
biblique un exposé analytique, plus ou moins conforme au plan
traditionnel et tel que Stauffer lui-même en a donné un. Cet exposé

serait, sur le plan théologique, un peu ce qu'est l'introduction au
Nouveau Testament sur le plan littéraire. Seulement, pour être utile,
cet inventaire théologique devrait être plus étoffé qu'il ne l'est dans

l'ouvrage de Stauffer. Il pourrait recevoir, par exemple, les

développements ou excursus que le professeur de Bonn a placés en de lor gucs

notes, dans sa seconde partie, et qui ralentissent l'exposé de l'histoire
du salut. En dressant l'inventaire dont nous parlons, on songerait

W Notre sentiment (déjà exprimé dans L'évangile de Jean d'après les recherches

récentes, 1" éd., 1943, p. 59, n. 3), va dans le même sens que celui de M. Cullmann :

a Alles was die ersten Christen in ihren Schriften verkünden, ist Offenbarung von
Gottes Handeln in Christus, also ein fortlaufendes Christus-Geschehen. So entspricht
es durchaus der Grundabsicht der neutestamentlichen Verfasser, wenn die Darstellung

der sogenannten « neutestamentlichen Theologie » als Einteilungsprinzip die
Heilsgeschichte nimmt. In dieser Disposition scheint mir das bleibende Verdienst
hrer neuesten Darstellung durch Ethelbert Stauffer zu liegen», op. cit., p. 21 et n. 9.



THÉOLOGIE DU NOUVEAU TESTAMENT 151

déjà à l'histoire du salut en vue de laquelle on l'établit. Ce sont les

grandes divisions de cette histoire qui serviraient à classer les matériaux

fournis par chacun des livres ou auteurs du Nouveau Testament.

Il serait bon, dans cette première partie, de dépasser quelque peu
le cadre du canon et d'étendre l'enquête à l'ensemble de la littérature
primitive jusqu'à Ignace d'Antioche, à l'exemple de Stauffer. En

effet, si l'évêque d'Antioche est encore très proche des auteurs

bibliques, sa pensée d'autre part cède sur plusieurs points essentiels

à la pression de la mystique intemporelle de l'hellénisme. Le caractère

spécifique de la pensée néotestamentaire ressort nettement sur
l'écran hellénisé qu'est Ignace. L'étude de la pensée des auteurs

bibliques a tout à gagner à cet élargissement de l'horizon, et sur ce

point Stauffer répond à des suggestions heureuses faites, il y a un

demi-siècle, déjà par Wrederi).

La seconde partie de la théologie biblique retracerait l'histoire du
salut selon le Nouveau Testament. Les étapes de cette histoire ont
été établies par Stauffer, et il n'est pas indiqué d'y changer grand'chose.
La quatrième étape pourrait s'intituler « l'Esprit et l'Eglise », plutôt
que « l'Eglise », vu le lien très étroit qui, dans le Nouveau Testament,
unit l'Esprit et l'Eglise. En effet, ces deux modes d'action sur la

terre du Christ glorifié sont l'un et l'autre annoncés et promis par
Jésus (Jean vu, 39 ; Mat. xvi, 18), ils sont manifestés ensemble dans

l'histoire (Actes 11), associés dans l'œuvre du salut (Eph. iv, 3), unis
dans une même attente de la parousie (Apoc. xxn, 17).

D'autre part, il serait plus judicieux de réserver à une introduction
à l'histoire du salut l'étude des notions de temps et d'histoire propres
au Nouveau Testament. C'est à tort que Stauffer en parle dans la
section consacrée à la création et à la chute. D'abord parce qu'on en

pourrait tirer la conclusion inexacte que, selon le Nouveau Testament,
le temps et l'histoire sont des conséquences de la chute. Ensuite,

parce que ces notions, qui commandent toute l'histoire du salut,
doivent être élucidées avant d'aborder cette histoire elle-même.

Ces deux parties capitales de la théologie du Nouveau Testament :

inventaire théologique des livres et histoire du salut, pourraient être
encadrées par une introduction et une conclusion.

to Cf. W. Wrede, Über Aufgabe und Metboie 1er sogenannten neutestamentlichen
Theologie, 1897.



152 PHILIPPE H. MENOUD

L'introduction situerait la pensée biblique par rapport à la

croyance juive et au mysticisme hellénistique. Elle traiterait de Dieu,
de l'homme et du monde, dans le judaïsme d'une part et dans l'hellénisme

d'autre part ri).
La conclusion s'inspirerait, elle aussi, de l'exemple de Stauffer.

Elle décrirait les confessions de foi de l'Eglise naissante, les textes

par lesquels l'Eglise elle-même a résumé sa foi et son espérance.
Avant le professeur de Bonn, cette question n'a jamais été étudiée,
sauf erreur, dans le cadre de la théologie du Nouveau Testament. Mais
l'essai de Stauffer est la meilleure preuve que c'est là la conclusion
normale de l'étude théologique du Nouveau Testament.

Le programme de la théologie biblique, tel qu'il vient d'être
tracé, serait plus vaste, soit que le programme traditionnel qui en

somme s'arrêtait à mi-chemin en bornant son étude à la partie
analytique, soit que l'histoire du salut de Stauffer, qui réduit trop la

part due à l'examen des différents livres bibliques.
Mais ce programme plus étendu aurait bien quelques avantages.

Il permettrait d'exposer ce qui est proprement la théologie du Nouveau

Testament, sans rien sacrifier de ce qui a fait et fait encore la
valeur des théologies bibliques d'hier et d'avant-hier.

Il fournirait à la théologie systématique une base plus ferme, et un
plan selon lequel elle pourra s'édifier elle-même.

Il fournirait enfin un équipement plus approprié à ceux qui sont
destinés par vocation et préparés par leurs études à faire entendre

aux hommes d'aujourd'hui le message du Nouveau Testament. Car
les pasteurs ne sont pas appelés à prêcher Pierre, ou Paul ou Jean,
mais Celui dont Pierre, Paul et Jean chantent la gloire en un chœur
accordé.

Philippe H. Menoud.

M Le beau livre de M. Schaerer, Dieu, l'homme et la vie i'après Platon, 1944'
correspondrait à peu près à cette introduction.


	Théologie du nouveau testament et histoire du salut

