Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1946)

Artikel: Le philosophe chinois Mé Ti et sa doctrine de I'amour mutuel
Autor: Corswant, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PHILOSOPHE CHINOIS ME TI
ET SA DOCTRINE DE L’AMOUR MUTUEL

« Pour le plus grand nombre parmi nous, un Chinois n’est jamais
qu’un demi-barbare, souvent vétu de soie, mais toujours plus ou
moins grotesque. On sait généralement que la Chine est un grand
pays qui produit et boit beaucoup de thé, ou les hommes portent une
lorgue tresse... et des éventails, ol les femmes élégantes ont les pieds
déformés... et ot 'on fabrique de belles porcelaines... Mais le Chinois
garde toujours a nos yeux quelque chose du magot et nous avons
toutes les peines du monde 4 le prendre au sérieux. »

Ainsi s’exprimait, vers la fin du sitcle dernier, Albert Réville,
professeur au Collége de France. Ces lignes se ressentent de leur
époque, assurément, et les Européens contemporains de M ™¢* Pearl
S. Buck et Tchang Kai-chek ont une «connaissance de I’Est» @
moins simpliste. Depuis sa révolution de 1911 et surtout depuis la
premiére guerre mondiale, le pays de Confucius s’est mis 4 jouer un
r0le trop important sur la scene politique des peuples, il est mélé de
trop pres a leur vie économique pour rester le domaine exclusif des
sinologues ou des amateurs de bibelots.

Et pourtant, chez la plupart des Occidentaux, 'ignorance de
la Chine est & peu prés totale. Malgré ses alliances avec les Nations
unies, cette terre de oo millions d’4mes demeure bien lointaine, sa
tres vieille civilisation nous reste étrangere. L’intérét qu’elles sus-
citent sporadiquement est fait scuvent de beaucoup de snobisme et

(*) Paul CraupEL, Connaissance de I Est.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXX1V. {N°® 140, 1946). vi



98 W. CORSWANT

de peu de curiosité vraiment intelligente et critique. « Méme les
jugements des politiciens de profession, des hommes d’Etat, sort la
plupart du temps si superficiels et si erronés que la politique chi-
noise des cabinets européens ne peut étre que fatalement fausse (0. »

De la littérature religieuse, morale ou philosophique si immensé-
ment riche de ’Empire du ciel nous ne connaissons, en somme, que
quelques noms et reflets ; méme I'ceuvre de Lao tse ne s’est que fort
tardivement imposée aux gens cultivés, et celle de Mé Ti est, sans
doute, encore parfaitement inconnue de la grande majorité d’entre
eux, De véritables trésors attendent, en terre chinoise, ceux que
rien de ce qui est humain ne laisse indifférents et qui, affranchis
d’orgueilleux préjugés, n’estiment pas 4 priori que les Jaunes sont
incapables de nous apprendre quelque chose, d'enrichir les domaines
de Part, de la sagesse, de la pensée.

Rien de surprenant d’ailleurs si le message que nous allons étu-
dier, et dont Pactualité sur certains points ne manquera pas de
frapper, est demeuré étranger a ceux qui se sont occasionnellement
penchés sur le Tao te king ou sur les Entretiens de Confucius: en
Chine méme, Mé Ti a été oublié pendant deux mille ans et, 3’1l est
devenu présentement populaire en Extréme-Orient, ce vieil héré-
tique, condamné par les Confucéens, n’a suscité un nouvel intérét,
dans son pays, qu’a partir de la fin du XVIII* siécle. En Occident,
quelques spécialistes ont attiré Pattertion sur lui dans la seconde
moitié du XIXe si¢cle, mais la traduction complete du livre qui
porte son nom ne date que de 1922 @, On peut compter sur les
doigts les études, succinctes, qui lui ont été consacrées ; et pourtant,
le succés de notre philosophe fut considérable en son temps, et son
école eut plus d’éclat que celle de Confucius, aux IVe et ITI¢ siecles
avant Jésus-Christ,

(*) E.-V. ZeNkER, Histoire de la philosophie chinoise, trad. frang., 1932, p. 10,
— (3) Alf. Forke, Mé Ti des Sozialethikers und seiner Schiiler philosophische Werke,
1922, — C’est cette traduction allemande qui est & la base de notre travail. — Me1
Y1-Pao a publié, en 1929, une traduction anglaise, partielle sauf erreur: Mo tse,
Works Etbical and Political ; il nous a été malheureusement impossible de nous la
procurer. — M=¢ A, Davip a donné la traduction frangaise de quelques fragments
dans l'opuscule intitulé : Le pbilosopbe Meb-Ts et lidée de solidarité, 1go7.



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME 11 99

Mé Ti ® virt au monde a ’époque méme ou le grand maitre de
la Chine allait mélancoliquement le quitter dans le sentiment d’avoir
travaillé en vair, soit vers 480 avant Jésus-Christ @, date aussi de
Per trée du Bouddha dars le rirvira supréme. Pas plus que celle de
mairt penseur chirois, sa vie re peut étre reconstituée. Originaire
de Lou, la méme province que celle de Corfucius, issu, comme lui,
d’une famille de petite noblesse, sars fortune, Mé Ti, aprés avoir
regu une séveére éducation confucéenne, aurait été fonctionnaire dans
un district voisin ; il passa cependant la plus grande partie de son
existence dans sa contrée natale, en qualité de professeur privé,
attirart a lui de nombreux disciples qu’il cherchait 4 gagner a sa
pensée et a ses méthodes, leur promettant méme certains emplois
lucratifs auprés de princes dort il aurait plus ou moins gagné la
confiance. On lui fit, du reste, a lui-méme des propositions allé-
chantes, mais, doctrinaire intransigeant, il ne pouvait s’entendre
avec ceux qui, disposés a le prendre a son service, hésitaient a mettre
ses théories en pratique. « Si je voulais vendre mes principes comme
du riz, aurait-il fitrement répondu 4 un monarque du sud, je puis
le faire en Chire, je n’ai pas besoin de me rendre a2 Yueh ®.»

A plus d’un titre, la destinée de Mé Ti rappelle, d’une fagon
frappante, celle de Confucius et de Mencius dont [’enseignement se
heurta constamment aussi au sens pratique ou a ’apathie des princes
auxquels ils auraiert voulu commuriquer leur ztle réformateur, en
qualité de miristres ou de conseillers. Par contre, une curieuse tra-
dition prétend que Mé Ti aurait excellé en mécanique et qu’inven-
teur génial, tel Léonard de Vinci, il aurait construit une sorte d’oi-
seau ou de dragon volant. Plus solide est son incontestable réputa-
tion de dialecticien : passé maitre dans la discussion ou il se complai-
sait, il apprenait a ses éléves 4 s’exprimer correctement, en fondant
leurs raisonnements sur la logique qu’il aurait été le premier a intro-
duire dans la philosophie.chiroise @, Ses propos, illustrés de compa-
raisons et d’exemples, laissaient une forte impression & ses audi-
teurs, gagnés d’autre part par sa simplicité, sa modestie, sa bonté.

(*) On a orthographié son nom de bien des maniéres: Mé Ti, Meh-ti, Mei-ti,
Mo Ti, Mo Di, Mek Tik, M: Ti, M6 tseu, Mek-tsi, Mi-tse qui, latirisé, a donné Micius,
comme Meng tse est devenu Mencius et Koung (fu) tse : Confucius, — Mé, nom
de famille, signifie : encre (de Chine) et Ti, surnom : faisan. — (3) D’autres dates
-ont été avancées ; il est trés difficile de préciser, mais Mé Ti a vraisemblablement
.vécu au Ve siécle et aurait été un éléve des disciples de Confucius, — (3) Forxke,
p- 31. — (4) ZENKER, p. 192,



100 W. CORSWANT

«Mei tse, dit un ancien livre @, fut le meilleur homme du monde...
c’était un savant de grande capacité.» «Mo Di en appelait, pour
justifier sa doctrine, 4 I'exemple du grand Yu qui avait donné sa
vie en travaillant durement pour le bien de ’humarité. » Et quoi
de plus significatif que le témoignage rendu par Mencius, son plus
farouche adversaire : « Mé tse aime tout le monde, s’il pouvait étre
utile & PEmpire en mortifiant son corps de la téte aux pieds, il le
ferait» @, Les taoistes qui ont accaparé Mé Ti ®, sans aucun droit,
en ont fait un de leurs saints et le héros de maintes légendes.
Comme Confucius et son plus grand disciple, Mé Ti mourut a un
Age avancé. Il ne laissait, semble-t-il, aucun texte rédigé de sa main,
mais ses amis se chargérent de transmettre sa doctrire, dans un
ouvrage qui ne comprend pas moins de quinze livres et soixante et
onze chapitres, dont dix-huit sont malheureusement perdus ®. Il
importe toutefois de dire d’emblée qu’une partie de cette volumi-
neuse collection d’écrits, quelque peu disparates, exprime plutét les
idées des partisans du sage, et que méme les passages qui refletent
le mieux sa pensée ne sont pas nécessairement ses ipsissima verba
1a encore, il faudra faire souvent la part des rédacteurs qui inter-
pretent ou completent les dires de leur maitre. De délicates ques-
tions se posent donc & propos de ’ceuvre attribuée a Mé Ti ©,
Des quatre parties qui la composent, les Entretiens (chap. 46-50),
analogues 4 ceux de Cenfucius, constituent, sans doute, le texte le
plus fidele au message du philosophe ; avec Ja Systématique (chap. 1-
39), formée de courtes dissertations portant bilen son empreinte
encore, ils ont été vraisemblablement rédigés peu de temps aprés
sa mort. Par contre, les deux autres parties ont été élaborées plus
tard, en particulier la Technique de guerre (chap. 51-71), tandis que
la Dialectique (chap. 40-45), malgré ses aphorismes lapidaires et son
style particulier, est animée du méme esprit qui caractérise les
Entretiens et la Systématique. Chose curieuse, chacun des thémes
principaux de cette derniére sont traités a trois reprises successive-

() Le dernier livre, apocryphe, de l'ouvrage de Tchouang tse, disciple de
Lao tse (cf. ZENKER, p. 186 et R. WiLHELM, Dschuang Dsi, Das wabre Buch vom
sudlichen Bliitenland, p. XVI. — (?) Meng Tsg, VII. A. 26. — (3) Ils ont con-
servé Pceuvre de Mé Ti dans leur canon, le sauvant ainsi de la destruction par
les Confucéens. — (4) La premiére des éditions complétes du livre attribué & Mé
Ti remonte au I°r siécle av. J.-C.; elle a disparu. La meilleure des anciennes édi-
tions date de 1445 apr. J.-C.; la plus connue est celle de Pi-Yuan (1783).
—(5) Il en existe plusieurs commentaires chinois.



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME T1 101

ment et de fagon plus ou moins développée. Ces exposés synoptiques
émanent, peut-étre, des trois écoles qui se partagérent, avec le
temps, les disciples de Mé Ti, et il est naturel de supposer que les
propos, du moins, qui se retrouvent a peu pres sous la méme forme
dans les trois rédactions remontent au maitre lui-méme.

II

A ces prolégomeénes ajoutons un mot encore, car on ne saurait
comprendre et juger le systéme de Mé Ti sans étre au courant des

circonstances qui 'ont vu raitre.
Son auteur n’a qu’un but: remédier a la situation lamentable

dans laquelle la Chine se débat depuis des siecles et souffrira long-
temps encore. La troisitme dynastie royale, celle des Tcheou, dont
les débuts, au XII¢ siécle, avaient été si glorieux, est en pleine déca-
dence ; Pordre féodal s’effrite ; unité du pays, encore lointaine, se
prépare lentement au milieu de luttes multiples. Les vassaux por-
tent piéce au pouvoir central dont ils cherchent & s’emparer ; leurs
ambitions les précipitent en des rivalités meurtri¢res ; ils doivent se
battre, au surplus, contre les grandes familles qui, dans les diffé-
rentes seigneuries, se révoltent a leur tour contre eux ou se livrent
entre elles des combats sanglants. Bref, c’est la guerre de tous contre
tous. Et, traitreusement appelés a ’aide, les barbares voisins ont
beau jeu pour se livrer au brigandage, La vie de ’'Etat n’est qu’une
suite de batailles et de révoltes, de pillages et d’assassinats. L’insé-
curité, des lors, est totale ; le fort vit aux dépens du faible ; avec leur
liberté, la vie des hommes est sars cesse menacée, le droit et la
Justice sont violés.

Princes et fonctionnaires, de plus, se laissent aller a4 la débauche ;
pour satisfaire les besoins d’un luxe sans frein, ils pressurent le
peuple travailleur, malheureuse victime de cette anarchie politique
et morale. « Vos cuisines regorgent de viande, dira Mencius un jour,
et vos écuries sont pleines de chevaux engraissés. Mais le visage
décharné du peuple montre la paleur de la faim et les campagnes
sont couvertes des cadavres de personnes mortes de misere (), »
En effet, corstamment obligé de prendre les armes, le paysan chinois
n’arrive souvent plus a cultiver ses champs ; y parvient-l, la guerre
ou les razzias les ravagent ainsi que maisons et villages, sans parler

(*) Me~a TsE, I.1.4.



102 W. CORSWANT

du débordement catastrophique des fleuves dort le cours n’est rlus
régularisé, Et c’est alors la famire. La misére gérérale est effroyable ;
on ne sait comment s’habiller et se rourrir. « Les chiers et les porcs
des princes mangeaient la nourriture des hommes, sars que le prince
s’y opposit et ouvrit ses greniers.» 0 Toute la littérature cortem-
poraine refléte cecte situation ;i) n’est que de lire certairs rodmes du
Che king, 'un des livres canoniques, pour corstater que le Chirois
est acculé au blasphéme, au désespoir, au crime : plutdt sexiler,
plutdt mourir que mener parcille vie, plutdt r’étre jamais ré que
souffrir 4 ce point !

Aussi bien les meilleurs esprits vort-ils s’affliger de ce lamen-
table état de choses et réagir. L’indigration rourrit la persée philo-
sophique, dont l'attention se portera tout naturellemert sur les
questions économiques et sociales. Et c’est airsi que — rhé- oméne
et contraste intéressants — ces temps de décadence politique pro-
noncée deviennent ’époque classique de la littérature et de la phi-
losophie chinoises.

Parallélement 4 d’autres essais de recorstruction, la doctrine
que nous allons étudier est, dés lors, aussi toute pérétrée du désir
de sauver le pays; elle épouse la cause du peurle auquel elle veut
venir en aide, au point qu’on a parfois parlé du «socialisme» de
Mé'Ti.®@ §i Lao tse se détourne d’un monde qu’il semble abandonner
a sa misére pour se réfugier sur les hauteurs du mysti isme et dars
le quiétisme, si le rihiliste Yang tchou (@ a pour idéal I'hédor isme
et préconise cyniquement ’égoisme et la jouissarce, Mé Ti tout au
contraire partage loptimisme de Corfucius: lui aussi, il croit & un
salut possible ; avec vigueur, il fiétrira tout ce qui lui parait mener
le pays a la ruine et, animé d’une magnifique convictior, il préchera
son message libérateur.

Non pas qu’i] le croie nouveau. Comme tous les grands Chirots,
et le sage de Lou singulitrement, Mé Ti dirige son regard vers le
passé. Il éprouve une véritable nostalgie d’un 4ge d’or disparu ou
les rois, modeles de toutes les vertus, étaient vraiment dignes de
leurs fonctions. Il vit en communion avec eux au poi: t d’en recevoir
des conscils, dans ses réves nocturnes ; avec ses disciples, 11 se plonge

() ZeNKER, p. 67. — (2) A. Davip, cf. le sous-titre de son petit livre sur Mé Ti:
« soctalisme chinois » ; E. FABER, Grundgedanken des alten chinesischen Sozialismus
oder Lebre des Pbilosopben Micius, 1877; E.-J. Eiter, etc. — (3} Philosophe
pessimiste du IVe siécle av. J.-C.



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME T1I 103

dans ’étude de cette époque héroique et dans celle des livres classi-
ques, du Chou king et du Che king en particulier. Les anciens sages
détiennent le secret du salut social ; les doctrines qu’il va soutenir,
Mé Ti pense qu’on les mettait en pratique au bon vieux temps.
Trésor irépuisable de sagesse, I’antiquité est pour lui ce que sont
les sairtes Ecritures pour un docteur chrétien, A tout propos, il
s’en réfere aux exemples que lui fournissent les anciens textes.
« Ce dont le monde vit, déclare-t-il, ce sont les doctrines et les pré-
ceptes des rois d’autrefois. Louer les anciens rois, c’est louer la
source méme de la vie du monde» (46/541) @,

Mé Tin’en reconnait pas moins la nécessité d’ajouter de nouvelles
idées aux anciennes, de faire ceuvre personnelle, en tirant de son
propre fonds ce qui en fait la valeur. Il est, au surplus, si hien per-
suadé de P'excellence de son message qu’il ne craindra pas de I'im-
poser : « 8i on ne violentait pas les gens pour les endoctriner, nul
ne vous préterait attention » (48/563), rétorque-t-il & un adversaire
qui lui reprochait son prosélytisme, et un autre jour il déclarait:
«Ceux qui attaquent mes paroles avec les leurs sont pareils a des
gens qui jetteraient des ceufs contre une pierre. Emploieraient-ils
tous les ceufs du monde, la pierre demeure et ne se laisse pas briser »

(47/561.19).
111

Si nous laissons de c6té les idées secondaires de Mé Ti et celles
qui émanent du cercle de ses disciples, nous constatons que sa doc-
trire se ramene a quelques affirmations seulement. Essayons d’expo-
ser ces thémes fondamentaux, sans nous perdre dans les multiples
variations qui les accompagnent, et en passant des moins importants
aux essentiels et aux plus intéressants.

1. Bien loin de vouloir un égalitarisme absolu, Mé Ti estime que
la prospérité de ’Etat n’est pas possible sans une hiérarchie soigneu-
sement établie (chap. 11, 12 et 13). Il montre la solide armature qui
fut créée dans le passé pour sortir de la confusion primitive: les
communes furent placées sous la direction d’« anciens », responsables
devant des chefs de district dépendant eux-mémes des différents

(*) Dans nos références 4 Mé Ti, le premier chiffre indique le chapitre de I'ou-
vrage qui lui est attribué et le second la page de la traduction de Forke ol se trouve
la citation.



104 W. CORSWANT

princes gouvernant le pays et sovmis, a leur tour, au chef de ’Etat,
considéré comme le fils du Ciel. Tenu lui-méme de ne pas désobéir a
la volonté d’En-haut, sous peine des pires calamités, ’empereur
pouvait ainsi la faire prévaloir a tous les degrés, en méme temps qu’il
était exactement renseigné <ur les faits et gestes de ses sujets. Pour
obtenir la cohésion désirable, du haut en bas de ’échelle doit natu-
rellement régrer un esprit de soumission : « Tout ce que les supé-
rieurs considérent comme juste, vous devez, vous aussi, le tenir
pour juste et tout ce qu’ils déclarent faux, vous devez l’envisager
comme faux aussi» (11/215). « A ce que le fils du Ciel approuve, tous
doivent consentir et ce qu’ll écarte, tous doivent le rejeter » (11/217).

Mais, précisons-le, il ne s’agit nullement d’ure sujétion servile qui
re serait, du reste, pas dans la ligne de la persée chinoise : un prince
doit avoir des fonctionnaires qui osent s’opposer 4 lui. Deux correc-
tifs sont, en effet, apportés au systéme, si nous le comprenons bien :
chacun, d’vne part, a la possibilité, en sulvant ce que nous appelle-
rions « la voie du service », de se plaindre d’un chef qui aurait failli
a son mandat et, d’une facon plus générale, de renseigner Pautorité
sur ce qui se fait en mal ou en bien ; d’autre part, les chefs et le
souverain seront toujours extrémement attentifs aux aspirations et
aux besoins du peuple. Une constante communion de pensée, une
parfaite collaboration entre les différents éléments de la nation,
entre les notables, les sages et les masses populaires, comme entre
le Ciel et Pempereur, voila ce qui importe.

Et Mé T1 d’affirmer que les malheurs de la Chine proviennent, en
grande partie, de I’abandon de ce principe. Tout va mal parce qu’il
y a diversité de points de vue, formation de partis, mésintelligence
entre gouvernants et gouvernés, désaccord avec le souverain et,
partant, avec le Ciel. Désirer la prospérité de I’Etat, c’est se per-
suader que «la mise en valeur de P'esprit d’entente est le fondement
méme de 'administration » (12/230). « Le fils du Ciel doit condenser
en une seule les opinions différentes existant dans I’Empire, Et si
méme les sujets de PEmpire se trouvent tous d’accord avec le fils du
Ciel, mais en désaccord avec le Ciel, les catastrophes ne sauralent
étre évitées. Les pluies torrentielles dont nous souffrons... sont
une punition du Ciel, parce que le peuple est en désaccord avec
Lo (5 1/207)s

2. Mais il est une autre cause aux maux qui accablent le pays :
le favoritisme y sévit. Les hautes fonctions sont confiées par les



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME TI 105

princes & leurs parents et a leurs protégés. Cette fagon de procéder est
coupable. La richesse ne crée pas Paptitude, seuls les capables méri-
tent d’étre nommés; tout fonctionnaire devrait étre fait pour sa
tiche. Qu’importe le milieu d’oti il vient, la classe sociale a laquelle il
appartient, c’est le meilleur qui doit étre élu. Dans Pantiquité, le
culte de la compétence était respecté ; plus d’un ministre célébre fut
paysan ou simple ouvrier. Les anciens, ici encore, suivaient ’exemple
du Ciel qui «re fait aucune différence entre pauvres et riches, gens
de haute ou de basse condition... parents et étrangers, mais éleéve
et favorise les capables et fait descendre et rejette les incapables»
(9/202). Quand les rois et les princes désirent une belle piéce de
bétail ou un habit convenable, ils savent bien recourir a un boucher
ou a un tailleur habiles ; ils ne s’adressent pas & leurs parents ou a
leurs protégés dont ils redoutent lignorance. « Mais quand il s’agit
de Etat, il en va tout autrement... C’est comme si ’on voulait faire
d’un muet un maitre de cérémonies ou d’un sourd un professeur de
musique » (10/208).

Au surplus, pour favoriser le recrutement des compétents, il
faut non seulement leur assurer les dignités auxquelles ils ont droit
et les pouvoirs nécessaires, mais leur donner un large traitement, car
«sile rang n’est pas €élevé, le peuple manque de respect, si les appoin-
tements ne sont pas importants, le peuple manque de confiance et,
si Pautorité ne peut pas décider, le peuple manque de crainte»
(8/191). Nous voici, en vérité, bien loin de tout socialisme.

3. En revanche, d’autres théories de Mé& Ti justifieront mieux
les rapprochements qu’on a cru devoir faire entre sa pensée et celle
d’un Robert Owen ou d’un Babeuf. C’est ainsi que, dans son souci
constant d’améliorer les conditions du peuple, il attache une grande
importance a la simplicité, 4 la sobriété, a la modération. Non pas
qu’il dédaigre en eux-mémes les beaux habits, les joies de la table,
les maisons bien construites (cf. 32/365). Déclarer que Mé& Ti était
parfaitement insensible a 'art, c’est aller au dela de sa pensée. Les
circonstances seules Pobligent a faire passer I'utile avant 'agréable
et le beau. Il est choqué par le contraste du luxe et de la misere.
Alors que les pauvres souffrent du froid et meurent de faim, com-

ment les grands peuvent-ils jouir de palais somptueux et de chevaux
" de prix ? Pour satisfaire leur golit du faste, les princes ne craignent
pas d’accabler leurs sujets d’impdts, de les frustrer méme du néces-
saire. Voila pourquoi Mé Ti s’éleve, avec insistance, contre toute vic



106 W.CORSWANT

dispendieuse, source de mécontentemert et de désordre dars PEmpire,
et recommande le retour non pas 4 ’état primitif o les hommes végé-
taient en d’humides cavernes et vétus de peaux de bétes, mais a la
sagesse des rois d’autrefois qui, se tenant a égale distarce de la
barbarie et de la somptuosité, vivaient d’une vie simple, hostiles &
tout exces. « Aujourd’hui, il en est autrement. On méne grand train
et Pon préleve des taxes sur le peuple pour appréter des mets déli-
cats. On engraisse des beeufs et I’on fait bouillir ou rotir des poissors
et des tortues... Les riches et les gens distingués donnert dars la
dissipation et Pextravagance, alors que les veuves et les orphelirs
ont froid et faim. Dans ces conditiors, des troubles sort inévitables.
Si le prince désire réellement de ’ordre dans I’Empire, s’il hait une
mauvaise administration, qu’il observe la mesure dars le boire et
le manger » (6/183 s.).

Et successivement Mé Ti reprend la méme argumertation a
propos des vétements, des maisors, des armes, des voitures, des
bateaux pour lesquels les grands font des dépenses déraisonnables,
au détriment des malheureux, Il va jusqu’a déclarer qu’en ertre-
tenant un nombre considérable de corcubines dars leurs harerrs,
les princes font baisser la natalité, les hommes du peuple re trou-
vant plus de femmes 4 épouser.

Au grand scandale des Chinois bien pensants, pour lesquels les
cérémonies funébres sont de premiére importance, on le sait, Mé Ti
n’hésite pas 4 protester aussi contre les enterrements prompeux qu’il
raille en termes vigoureux et abondarts. Causant de folles déper ses,
ils appauvrissent le peuple et nuisert aux vivarts, sars comrter
que les deunils prolongés, portant atteirte & la vie conjugale, favo-
risent la dépopulation. Ici encore, le salut est dars la simplicité.

Enfin, et toujours pour des raisons analogues, le philosorhe
g’attaque méme & la musique. Il serait prét & P’appré ier, certes -—
n’a-t-il pas joué lui-méme occasionnellement de la fliite ? — mais
«elle n’apaise pas la faim, elle n’habille pas les frileux, elle re repose
pas les fatigués » (33/366). A le bien lire, on voit que Mé Ti en veut
cependant moins 4 la musique qu’aux danses et aux fétes quelle
accompagne. Or, ces réjouissances cofitent cher, elles for t ro* ter les
impéts, elles détournent du devoir : alors qu’il faudrait cultiver les
champs, on perd son temps a ces inutiles manifestatiors. Les plal: tes
du protestataire ne manquent pas de pittoresque : « Aujourd’hui on
voit continuellement des rois, des princes et des grands s’iistaller



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME 11 107

sur leurs hautes terrasses et dans leurs splendides pavillons, tandis
que les cloches sonnent au loin... Mais, pour frapper sur ces cloches
(il s’agit de jeux de cloches harmonisées), on ne saurait employer
des gens 4gés... car la vue et 'ouie des gens... chargés d’années ne
sont pas bonnes, leurs bras ne sont pas forts, ils ne peuvent produire
des sors harmoniques et quand ils ont a faire résonner les timbales,
ils n’arrivent pas a faire tournoyer leurs baguettes. C’est pourquoi
on est obligé d’employer des gens d’4ge convenable. Or, si ’on prend
des gens de la campagne, on dérobe le temps dont ils ont besoin
pour labourer, semer et planter ; prend-on des femmes, on les empéche
de filer et de tisser. Chaque fois que maintenant les rois, les princes et
les seigneurs font faire de la musique, ils prennent au peuple le
temps dont il a besoin pour s’occuper des vétements et de la nour-
riture... C’est pourquoi... la musique doit étre maudite » (32/367 s.).
Et ailleurs, il remarque que «plus la musique se développa dans
Pantiquité, plus le gouvernement devint médiocre. Il en résulte
qu’on ne peut pas gouverner le monde au moyen de la musique»
(7/188).

4.Mais Mé Tiva dénoncer un autre mal beaucoup plus grave et le
combattre avec une hauteur de vue remarquable, avec toutes les res-
sources d’une implacable logique. La guerre, elle surtout, porte
préjudice au bien-étre, a la tranquillité du peuple. La ténacité du
philosophe, & ce propos, est émouvante; si son argumentation a la
froideur d’un couperet d’acier, elle en posséde la force aussi, et les
siecles n’ont point entamé la valeur de son attaque vigoureuse.

Ici, de nouveau, évitons tout malentendu. Mé Ti ne condamne pas
automatiquement, doctrinairement, toute guerre. Il n’est pas un
pacifiste a la manitre de Tolstoi. Un pays doit étre en état, pense-
t-il, de défendre ses frontiéres ; la construction de fortifications est
légitime : elle colite de longs efforts qui ne sont cependant pas inu-
tiles, puisque le peuple finalement en bénéficie . Les soldats sont
les ongles d’un pays. « La seule chose qui retienne les grands Etats
d’attaquer les petits, c’est amoncellement du matériel de guerre
de la part de ces derniers, ’amélioration des remparts et des murail-
les et de bons rapports entre le gouvernement et le peuple»
(25/304 s.). Mé Ti va méme jusqu’a admettre certaines expéditions

(1) Cf. les chap. 51-71, consacrés i la technique de la guerre défensive, et attri-
bués aux disciples de Mé Ti.



108 W. CORSWANT

punitives, pareilles a celles qu’ont dirigées les saints rois d’autrefois.

La plupart des entreprises guerriéres n’en sont pas moins des
actes d’injustice et de folie. Loin d’élever le niveau économique de
la nation, elles entrainent pour elle de redoutables conséquences.
Comme on ne saurait se battre en hiver, a cause du froid, ou en ét¢,
a cause de la chaleur, on fait la guerre au printemps, alors qu’il
faudrait labourer, semer, planter, ou en automne, ce qui enléve des
bras pour la moisson ; c’est donc infailliblement préparer la voie 3
la famine. De plus, les armes cofitent des sommes d’argent consi-
dérables et pourtant durent peu, trés vite elles sont détruites en
masse. Mé Ti excelle & brosser de saisissants tableaux de la guerre
de conquéte ol hommes et bétes périssent par milliers ), Et pour-
quoi ces exterminations ? Pour assurer la gloire du vainqueur ?
Triste gloire ! Pour acquérir de nouveaux territoires ? Mais 4 quel
prix ! Les gains ne compensent pas les pertes, 4 quelques exceptions
prés qui ne justifient pas le procédé : que vaudrait une médecine ne
guérissant que quatre ou cing personnes sur dix mille ?

Prompt 4 réfuter tous les arguments des apologistes de la force,
et sans donner dans un sentimentalisme facile, Mé Ti flétrit le plaisir
inhumain que les princes trouvent a la bataille, mais il déronce
surtout illogisme des fauteurs de guerre: tous les grands savent
fort bien condamner le vol ou le meurtre individuels ; or, si ’assas-
sinat d’un homme est une injustice, celui de dix hommes est une faute
dix fois plus grande, et celui de cent un forfait cent fois pire encore.
Par conséquert, la mise 4 sac d’un Etat est un crime : « C’est mille
ou dix mille fois plus grave que d’escalader le mur du voisin et de
blesser ses fils et ses filles, de forcer un coffre-fort et de voler lor,
les pierres précieuses et les trésors qu’il contient. C’est mille ou
dix mille fols plus grave que d’escalader des parcs & bestiaux et des
écuries pour voler beeufs et chevaux, ou que de pénétrer dans les
jardins d’autrui, pour en emporter des péches, des prunes, des
melons et du gingembre» (28/340 s.). Et pourtant, ceux qui atta-
quent le pays qu’ils convoitent, on les loue; on célebre a l'envi
leur action, on I’immortalise, on en conserve le souvenir sur soie
et bambous dans les archives, de génération en génération. Quelle
anomalie !

Et pour mieux souligner ces inconséquences, Mé Ti déclare, non

1) Cf. 28/337 s.



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME T1 109

sans quelque lourdeur, mais logique toujours : « Voici quelqu’un qui
appelle noir un peu de noir, mais que le noir abonde et il 'appelle
blanc ! Il faut bien admettre que cet homme ignore la différence qui
sépare le noir du blanc !... Un autre golite a quelque chose d’amer,
et il Pappelle amer, mais que 'amer abonde et il 'appelle doux !
D’un tel homme, il faut bien penser qu’il ignore la différence qu’il y
a entre le doux et 'amer ! Si donc quelqu’un reconnait qu’une injus-
tice minime est une injustice et la condamne, mais ne recon-
nait pas que ’attaque d’un Etat est une grande injustice et ne la
condamne pas, mais la loue au contraire, pouvons-nous prétendre
que cet homme connait la différence existant entre ce qui est juste
et ce qui est injuste ? » (17/266).

Enfin, condamnée au nom du bon sens, puis de la morale, la
guerre le sera aussi au nom de la religion. M& Ti n’hésite pas un
instant a déclarer, sans longues considérations, que le Ciel est hos-
tile a la guerre : « Le Ciel ne veut pas que les grands Etats attaquent
les petits, que les grandes maisons sément le trouble chez les petites,
que les forts fassent violence aux minorités, que les rusés dupent
les innocents, que les gens distingués méprisent les petits. Cela le
Ciel ne le veut pas» (27/322).

Si nous en croyons certains textes, Mé Ti n’en serait pas resté
aux protestations verbales: il sut, a 1’occasion, payer de sa per-
sonne, s’interposer lui-méme entre adversaires, faire tout ce qui
était en son pouvoir pour contrecarrer certains projets belliqueux.
Son livre rapporte, (au chap. 50), de quelle fagon incisive il dissuada
un souverain de donner suite a ses intentions agressives ; sa méthode
rappelle celle du prophdte racontant 4 David, pour le faire rentrer
en lui-méme, I’apologue que Pon sait (II Sam. x11, 1-4).

Mé Ti est ainsi, et de toutes fagons, un adversaire résolu de la
guerre de conquéte ; nous allons voir comment il la sapera par la
base. En tout cas, on ne saurait faire de plus grand tort & ’Etat en
la tolérant: « 8i les rois, les princes, les grands seigneurs veulent
pratiquer la bienveillance et la justice, étre des hommes distingués,
prendre pour modéles les principes des sages souverains d’autrefois
et agir pour le bien de I’Etat, des familles et du peuple, ils doivent
prendre fait et cause pour la condamnation de toute guerre offensive
et &tre au clair, 4 ce sujet» (19/288).

5. Mé Ti a flétri les désordres dont souffre 'empire et, ne se
contentant pas d’une critique simplement négative et facile, il en



1io W.CORSWANT

a recherché les causes ; bien mieux, déja il a préconisé divers remedes
efficaces. Mais I'essentiel il ne I’a pas dit encore, ou plutdt nous re
Pavons pas encore relevé. Il est temps de pénétrer au cceur de sa
pensée, d’en arriver aux déclarations qui sont la signature méme de sa
doctrine. Etonnantes, si nous pensons 4 la lointaine époque qui les
a vues naitre, elles ne manqueront pas d’éveiller notre sympathie,
de justifier le souci de ceux qui cherchent & faire sortir Mé Ti de
Pombre ou les siecles P'ont relégué et a lui assurer la place qu’il
mérite parmi les sages de son pays et de ’humanité.

Tous les maux que Mé Ti déplore proviennent en définitive, pour
lui, de Iégoisme. Ils s’expliquent par P’absence de tout sentiment
de solidarité. Seul 'amour des hommes les uns pour les autres pourra
les supprimer. Telles sont les déclarations capitales du philosophe ;
il ne se lasse pas de les répéter, mais il les développe particuli¢rement
dans les chapitres 14, 15 et 16 de son ceuvre, dans ce qu’on pourrait
appeler son «sermon sur la montagne ».

Ne songer qu’a soi-méme, dit en substance Mé Ti, c’est nuire a
son pere, 4 son fils, 4 ses sujets. Les voleurs et les brigands n’agis-
sent pas autrement : ne se souciant que de leurs propres intéréts
sans respecter ceux d’autrui, ils pillent pour s’enrichir aux dépens
de ceux qu’ils dépouillent; n’aimant que leur propre personne,
méprisant leur prochain, ils ne craignent pas de lui faire violence
s’ils en retirent quelque avantage. C’est parce que les hauts fonc-
tionnaires ne s’intéressent qu’a leur propre maison qu’ils ruinent
celles des autres ; c’est parce que les princes n’aiment que leur seul
Etat et dédaignent les autres qu’ils les attaquent, pour peu qu’ils
en retirent quelque profit. Partout et toujours, il y a défaut d’amour
réciproque. Et c’est la raison encore pour laquelle les forts font
violence aux faibles, les riches bafouent les pauvres, les grands sont
arrogants a ’égard des petits, les rusés trompent les simples. « Recher-
chons origine de toutes les mistres, de toutes les usurpations et
de toutes les haines dans le monde : tout provient du manque d’amour
mutuel » (15/244).

11 suffira donc de pratiquer cet amour et toutes choses devien-
dront nouvelles. « Il faut égaler la personne d’autrui a la sienne
propre » (15/245), tout est la.« Si 'on pouvait déterminer tous
les habitants de I’empire a s’entendre pour s’aimer réciproquement
et pour aimer autrui comme soi-méme, montreraient-ils encore des
sentiments d’impiété filiale ! Y aurait-il encore des gens sans ama-



LE PHILOSOPHE CHINOQIS ME 11 11

bilité ? Si 'on respectait la maison d’autrui comme la sierne pro-
pre, qui la pillerait ? Et st on traitait la personne d’autrui comme
la sierne propre, qui la violerterait ?... Si I'on mettait les autres
familles au méme rang que la sienne propre, qui voudrait les ruiner,
et si Uon respectait les Etats étrangers an méme titre que le sien
propre, comment pourrait-on les attaquer ?... Dés lors, pourquoi
le sage dor t la tAche est d’admiristrer ’Etat ne devrait-il pas s’oppo-
ser a la haine et préconiser I’amour ? Car lordre régne dans un
empire ol tous sort unis par I’amour, mais tout est désordre 1a ou
ils se haissert» (14/242 s.).

Mé Ti prévoit les objections et les railleries ; il est prét, du reste,
a abandorner toute idée impossible 4 mettre en pratique : un prin-
cipe ne saurait étre bon, s’il est inapplicable. Mais le sien n’est pas une
utopie. Sans doute, les obstacles ne manqueront pas. Il n’est cepen-
dant que de vouloir, pour en triompher. A des préjugés absurdes, a
une grotesque ambition, certains ont sacrifié les joles de la vie et
leur vie méme ; si 'on mettait au service de ’amour tous les efforts,
tous les renoncements, tout I’héroisme que réclame la guerre, par
exemple, a quels magnifiques résultats n’arriverait-on pas ? Comme
la haine appelle la haine, Pamour suscite "amour. Faites du tort a
autrui, il vous le paiera, mais on rend le bien 4 quifait du bien, pense
généreusement Mé Ti. L’oubli de cette loi est la seule vraie difficulté
que rencontrera son message. ,

Son argumentation devient plus pressante encore quand il releve
que ceux-la méme qui, théoriquement, contestent la possibilité de
Pamour mutuel, savent fort bien recourir 2 lui dans la pratique et
en recueillir les béréfices. Pour protéger leur famille, leur femme ou
leurs enfants n’accordent-ils pas leur confiance, de préférence a tout
autre, a celul qui, partisan de l’entente fraternelle, nourrit celui qui
a faim, donne des vétements a celui qui a froid, le soigne s’il est
malade et veille 4 ’enterrer quand la mort a fait son ceuvre ? De
deux princes, ’homme le plus borné hésiterait-il a choisir celui qui
se distinguerait par des actes de bonté, plutdt que celui qui déclare-
rait ne pas pouvoir témoigner a ses sujets les égards qu’il réclame
pour sa propre personne !

Vous déclarez que mon systéme n’est qu'une pure théorie ! Sou-
venez-vous pourtant que les saints rois d’autrefois n’ont pas pensé
autrement, enveloppant de leur amour tous les sujets de leur empire,
« comme la lumiére du soleil et de la lune éclaire tous les hommes sur



112 W. CORSWANT

la terre, sans marquer de préférence aucune» (16/259). Et M& Ti
d’illustrer son dire de rappels significatifs pour ses concitoyers.

Mais ceux-ci avaient une critique a lui faire encore, sur laquelle
ils reviennent souvent, car elle est importante a leurs yeux ; Mencius,
en particulier, la soulignera avec imsistance @ : précher ’amour
réciproque et universel, c’est porter pitce aux rapports sacrés, fon-
damentaux pour I’éthique chinoise, qui doivent unir prince et sujets,
pere et fils, époux, fréres, amis ; c’est méconnaitre les liers du sarg —
«on aime pourtant mieux le fils de son frére que ce ui du voisin » —
c’est instaurer un égalitarisme révolutionnaire, dangereux pour la
sainte institution de la famille. Mé Ti n’a pas de peine a répordre,
Si la pratique de ’amour universel fait tomber bien des barrieres,
elle ne porte aucun préjudice aux relations plus étroites qui tout
naturellement s’établissent entre certains hommes et qu’il est le
premier a respecter ; Pamour peut comporter des nuances @ ; il est
évident que J’affection qui unit les proches sera souvent tlus forte
que toute autre; elle est, d’ailleurs, le fondement de 'amour uni-
versel et, bien loin de nier la valeur des sentiments filiaux, la doc-
trine de Mé Ti les favorise au contraire : « Quand un fils sornge au
bien de ses parents, désire-t-il que d’autres aussi aiment ses parents
et les soutiennent, ou bien désire-t-il qu’on les haisse et qu’on leur
fasse du tort ?... Il désire que d’autres aiment et soutiennent ses
parents ! Mais alors, que dois-je faire préalablement ?... Je dois
nécessairement m’efforcer d’aimer et de favoriser les parents d’autres
hommes, afin que ceux-ci me le rendent, en aimant et en soutenant
mes parents» (16/262).

Pour défendre son idéal, Mé Ti avance une derniére raison encore.
D’un grand coup d’aile, il s’éléve aux plus hautes considérations, en
recourant a ses plus intimes convictions, assuré qu’elle ne laisseront
pas indifférents ses compatriotes, si souvent exhortés a régler leurs
actions sur celles du Ciel. Or, incontestablement, le Ciel désire que
les hommes s’aiment et se rendent mutuellement service ; sa volonté
n’est nullement qu’ils se haissent et se fassent du tort, — Affirmation
gratuite ? Non pas! La preuve, c’est qu’il aime lui-méme tous les
hommes, qu’il vient en aide 4 tous. — Comment le savons-rous ? —
Parce qu’il les tient tous en sa main et qu’il les nourrit tous. «Tous

(*) Voir son livre : VI.g. — (2) 44/506.5. Les disciples de Mé Ti ne suivront pas
toujours leur maitre, sur ce point.



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME TI 113

les Etats du monde, grands et petits, sans distinction, sont les lieux
du Ciel et tous les hommes, jeunes et vieux, de noble ou de basse
extraction, sont ses enfants... Et si le Ciel les possede et les corserve
ainsi tous, comment pourrait-on admettre qu’il ne veuille pas que
les hommes s’aiment et se favorisent les urs les autres ? » (4/173).
Bien mieux — et Mé Ti donne ici de nouveau quelques exemples
4 Pappui, qu’il emprunte a 'antiquité — le Ciel assure le bonheur
A ceux qui alment et soutiennent le prochain, tandis qu’il livre aun
malheur ceux qui haissent leurs semblables et leur font du tort. « Il
est donc clair que, selon le désir du Ciel, les hommes doivent s’aimer
et s’aider, et non pas se hair et se nuire les urs aux autres» (4/174).

Nous n’insisterors pas sur les moyens que Mé Ti envisage pour
amener les hommes & pratiquer la régle d’or qu’il a posée. Toute
une éducation est a faire a ce sujet, mais il ne doute pas du succes,
car il épouse Poptimisme de Confucius et d’autres Chirois : 1a nature
de Phomme est bonne, il est capable de bonté. L’exemple donné par
le Ciel sera, de plus, un stimulant. Mais il faudra surtout démontrer
les avantages de ’amour mutuel, alors que la haine, I'inimitié sont
la source de quantité de maux : une guerre d’agression, par exemple,
cause plus de mal que de bien, méme a I’Etat victorieux @, Au
besoin, on contraindra les hommes a la solidarité par des amendes
ou des punitions corporelles ; P’autorité doit prendre corscience de
ses responsabilités 4 ce sujet. Si les supérieurs qui savent bien tout
mobiliser, tout obtenir pour la guerre, comprennent leur devoir, les
hommes parviendront a la pratique de ’amour aussi sfirement que
monte la flamme d’un feu et que ’eau s’écoule le long d’une pente.

6. Nous aurons a dire tout a ’heure ce que Mé Ti entend exac-
tement par « amour réciproque », mais nous connaissons suffisamment
déja la logique de sa pensée pour ne pas étre surpris du réle que la
justice, enfin, joue dans sa systématique, de la grande place qu’il
lui fait : elle est le corollaire de ’amour, avec lequel elle marche de
pair. Le philosophe ne cesse d’en faire ’éloge, car elle vaut plus que
les plus beaux joyaux des princes @ ; « de toutes les choses qui sont,
il n’y en a pas de plus précieuse que la justice» (47/551). Elle est
«le fondement méme du gouvernement» (23/316). « Que la justice
régne dans empire et ce sera Pordre partout, mais 'injustice c’est
le désordre ; c’est pourquoi je sais que justice et bon gouvernement

(1) Ci. 46/542.9. — (3) Cf. 46/542.9.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXIV (N° 140, 1946). 8



114 W.CORSWANT

se recouvrent» (27/321). Des lors, il faut la vouloir, la setvir, agir
conformément a ses lois. « Mains, pieds, bouche, nez, oreilles, yeux
doivent étre mis a sa disposition » (47/555.6). Parler simplement
de justice et ne pas la traduire en actes, c’est faillir & une vue supé-
rieure des choses (¥, Aussi bien, Mé Ti lui-méme cherche-t-i] tou-
jours a lui obéir. Un jour qu’il se rendait de Lu a Tch’i, raconte le
chapitre 47, il passa devant une de ses connaissances. Celle-ci lui
dit: « Le monde ne fait aucun cas de la justice, pourquoi te mets-tu
en peine de la pratiquer ? » — Le Maitre lui répondit : « Un homme
a dix fils. L’un d’eux laboure le champ, les neuf autres demeurent
inactifs. Celui qui- travaille, dés lors, doit faire d’autant plus d’efforts.
Pourquoi ? Parce qu’il y a beaucoup de mangeurs et peu d’ouvriers.
Le monde d’aujourd’hui ne se soucie pas de la justice, c’est pourquoi
tu devrais m’affermir dans mon action. Pourquoi cherches-tu 2
lui faire obstacle ? » Les forts, dira-t-il ailleurs dans le méme esprit,
doivent travailler pour le prochain, les savants Pinstruire, les riches
donner de leurs richesses @ ; et, recourant ici et finalement aussi
aux plus hautes pensées, Mé Ti en vient a proclamer, 4 maintes
reprises, que la justice est un don du Ciel, que le Ciel veut la justice
et qu’il hait Piniquité @),

1%

Le Ciel! Une fois de plus le voici évoqué. Saisissante est, en
effet, la vénération que Mé Ti lui témoigne constamment, sans jamais
douter de son existence qu’il est inutile de prouver, tout le monde
voyant le Ciel et tous les peuples croyant en lui.

Qu’on ne s’attende pas non plus & des considérations suivies, de
la part de notre philosophe, sur la natureet les attributs du Tien.
Mé Ti ne fait pas de « théologie », 1] n’est pas dogmaticien ; aucun
chapitre de son ouvrage ne constitue une dissertation sur ce sujet.
C’est indirectement, quand il donne le Ciel pour modele ou quand
il en rappelle les bienfaits, que nous nous rendons compte de ses
conceptions. Et toujours, sans crainte de se répéter, de fagon presque
lassarte, il soulignera les mémes vertus essentielles de celui dont il
se fait la plus haute idée.

Autorité souveraine qui domine et posséde toutes choses, clef
de vofite de univers, le Ciel est au sommet de la hiérarchie qui de

(") Cf. 49/593.19. — (?) CL 27/322. — (3) Cf. 27/321; 28/3323 26/315.



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME TI 115

Pempereur jusqu’aux chefs de famille forme ’ossature de la Chire ;
car, si considérable que soit son pouvoir, le monarque le tiert du
T’ien qui peut le punir ou le récompenser : « Méme le fils du Ciel re
saurait gouverner en toute liberté d’aprés son jugemert, car i] est
lui-méme gouverné par le Ciel» (26/316). Sans irsister sur l'idée de
création, Mé& Ti salue plutdt dans le T°%en la puissance qui, depuis
un temps immeémorial, conserve et dirige le morde, réglart les élé-
ments et les saisons, éclairant et nourrissart tous les homires et
mettant a leur disposition tout ce dont ils ont besoin @. Rien re
lui échappe, bizn entendu ; il est omniprésent : « Si quelqu’un peéche
contre le Ciel, il n’existe aucun lieu ou il puisse s’enfuir » (28/331) .
« Pour le Ciel, il n’y a pas de vallée boisée, ni de lieu sombre, caché,
désert, car sa lumidre voit tout » (26/315).

Mais, plus encore que la toute-puissance, ce sont les qualités
morales du Ciel, source méme de l'ordre qui doit régner dars le
monde, que Mé& Ti aime a rappeler. Sans cesse, il loue la sagesse et
la justice de la divinité supréme dont la perfection doit servir de
modele 3 tous les hommes. Ses vertus dépassent celles des sairts
rois de jadis, et ce n’est pas peu dire !« Peut-il y avoir quelqu’un
de plus noble et de plus sage que le Ciel ? » (27/322). « J’ai une raison
pour conclure que le Ciel est plus noble et plus sage que le fils du
Ciel : lorsque le fils du Ciel fait le bien, le Ciel peut le récompenser et,
s’il commet un délit, le Ciel Ie punit» (27/321). Du reste, il procede
ainsi a ’égard de tous, car il ne fait poirt acception de personnes.

Enfin et surtout, le Ciel est plein d’am our, rous ’avors vu, pour
toutes les créatures humaines. Il est un pere pour elles. Tout ce qu’il
fait, il le fait en vue de leur bonheur, et c’est leur bien qu’il veut
encore en les frappant, quand elles ort n érité. « L’amour du Ciel
s’étend sur tout le monde et 1l cherche a faire participer tous les
étres a ses bienfaits» (27/335).

Faut-il s’étonner si, en présence de ces textes et de bien d’autres
qui leur ressemblent, on ait déclaré que le Dieu de M& Ti se rapproche
singulierement de celui des chrétiers ? Forke affirme que le T7ien est
un Dieu personnel et vivant ® et que Mé Ti est un théiste, un croyant
fervent et convaincu ; le P. Wieger, de son c6té, salue en lui non
seulement le seul apétre de la charité et chevalier du droit que la

(*) Cf. 277325 s. — (3) Cf. le mot de Confucius : « Celui qui péche contre le Ciel
n’a plus ou adresser ses priéres» (Louen Tu, II1.13). — (3) P. 41, —



116 W. CORSWANT

Chine ait produit, mais le seul écrivain (?) de ce pays dont on puisse
dire qu’il criit en Dieu @. — Non sans raison, Witte s’est opposé 3
ces conclusions quelque peu hitives et imprudentes; saps mécon-
naitre la piété de notre philosophe @, il le croit panthéiste : le Ciel
de Mé Ti n’est qu’une force divine imperso~nelle qui déploie incons-
ciemment ses effets dans la nature et & Paction de Jaquelle chacun
a tout intérét a conformer la sierne @. Si Mé Ti, remarque-t-il
en particulier, parle toujours de l'arrour du Ciel pour les hommes,
jamais il ne leur demande d’aimer le Ciel a leur tour @. Nous pour-
rions relever le fait aussi que, pour désigner 'Etre supréme, Mé Ti
utilise le nom de T’iem, terme plus large, moins persornel que celui
de Chang Ti (Seigreur supréme). En somme, il 0’y a pas ici de dif-
férence notable, nous semble-t-il; ertre les conceptions de Confucius
et de son rival, mais peut-étre vaudrait-il mieux parler pour tous
deux de déisme que de parthéisme.

Quoiqu’il en soit, il est incor testable que Je Ciel prend une place
considérable dans la persée de Mé Ti. Il est le seul et vrai modéle,
Pindispensable « compas», '« équerre » nécessaire (9. Se soumettre
au pouvoir supréme, faire la volorté d’En haut, disors mieux:
harmoniser ’action de ’homme avec la volonté céleste, voila 'essen-
tiel. « Alors prince et sujet, prérosés et subordonnés sont bienveil-
lants et loyaux; peres et fils, freres ainés et puirés sont bons et
affectueux. L’ordre régne daps la justice et Padmiristration, le
peuple est uni, Etat et les familles sont riches, les produits suffi-
sants, Tous regoivent des vétements chauds et ont assez a manger ;
ils peuvent vivre en paix, a Paise et sans souci» (27/323). Mais «si
Pon ne fait pas ce que le Ciel désire, il fera ce que "homme ne désire
pas», et les malheurs viendront immanquablement.

Sans parler de 'importance du Ta4o0 dans la doctrine de Lao tse,
on sait que pour Confucius aussi le devoir est de vivre en suivant
les décrets éternels et immuables du Ciel, conformément a la nature
qui est Pexpression méme de la volonté divine ®. En donnant donc
un fondement religieux 4 sa morale individuelle et sociale, Mé Ti
se rencontre avec les grands penseurs de son pays. Toutefois, il

(") Cf. M. GRANET, La pensée chinoise, 1934, p. 492. — (%) J. WirtE, Mé T3, ein
Quellenbuch, 1928, p. 12. — (3) Id., p. 11. — (4) Id., p. 11. — J. LEGGE dans'ses
Prolégoménes 4 la traduction de Mencius (1861) avait déja fait la méme constatation.
— Voir aussi: WiTrE, Die Christusbotschaft und die Religionen, 1936, p. 85 ss.
(5) Ci. chap. 4, 26 et 27. — (6) Cf. Tchong Tong 1.



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME TI 117

semble bien que les idées religieuses prennent plus de relief chez lui
que chez eux, il manifeste ses convictiors d’une fagon plus sensible ;
PEtre supréme est pour lui une divinité moirs abstraite que pour le
sage de Lou ; la piété de Mé Ti est, en tout cas, beaucoup moins réser-
vée. Il fera méme preuve d’une étonnante crédulité a P’égard des
esprits, des miracles, voire des fantdmes.

En effet, si le respect que Mé Ti témoigne au Ciel explique,
jusqu’a un certain poirt, Popirion de ceux qui rapprochaient volon-
tlers sa foi de celle des morothéistes, il faut déchanter dés le moment
ou l'on constate la valeur que le philosophe donne a ’antique croyance
aux esprits de la nature (fleuves, montagnes, sol, etc.) et aux esprits
des ancétres. Supérieurs, par leur intelligence, aux sages — ainsi
qu’un homme doué d’une vue et d’une ouie excellentes ’emporte sur
un aveugle ou un sourd ) — ils savent et voient tout, comme le Ciel,
et ils particifent avec lui au gouvernement du monde et des hommes
dont ils punisser t, eux aussi, les méfaits ou récompensent la vertu.

Nous ne nous attarderons pas aux considérations de Mé Ti a
ce sujet; elles n’offrent rien de particulierement intéressant. Au
contraire, leur raiveté est parfois telle qu'on peut se demander si
les disciples n’ont pas desservi le Maitre, en lui prétant leurs propos.
Déja Confucius avait fait preuve d’une assez grande indifférence a
I’égard des esprits; beaucoup en Chine, dans ce domaine, avaient
passé a Pagnosticisme et au scepticisme. Mé Ti réagit; il s’ingénie
a prouver lexistence des acolytes du Ciel, allant jusqu’a faire
état d’apparitions mer tionnées dans les anciennes chroniques. On
devine pourtart chez lui ure certaire gére, rous semble-t-il. Son
argumert principal est finalemert celui-i: les sages de lantiquité
croyalerit aux esprits, par corséquent les esprits existent! Cepen-
dart, le traditiorralisme n’explique pas a lui seul linsistance de
Mé Ti. Il est possédé, ici encore, du désir de mettre la piété au service
de la morale : incrédulité est une cause d’endurcissement ; si 'on
ne craint plus les sanctions des puissances supérieures, plus personne
ne fera son devoir ; les esprits sont une sorte de « gendarmes spiri-
tuels », nécessaires au maii tien de ’ordre social @.

Relevons, enfin, un dernier et important aspect de la doctrine
de Mé T1. Sa toi en la toute-puissance du 7’zen aurait pu ’engager a
admettre l’entitre dépendance de I’homme vis-3-vis de ses décrets.

(r) Cf. 46/536.2. — (3) Cf. Davip, p. 145 s.



118 . CORSIWANT

En opposition aux Confucéens, il proteste, au contraire, avec une
extréme vivacité et a grands renforts d’exemples empruntés aun
passé, contre tout déterminisme, contre tout fatalisme. Prétendre
que notre destinée est fixée d’avance, c’est favoriser la résignation,
excuser le laisser-aller, saper toute énergie a la base, enlever a Phomme
le sentiment de sa responsabilité! «Que tous les fonctionnaires
admettent le déterminisme, et ils deviennent négligents dans "accom-
plissement de leurs devoirs officiels, que les gens du commun y
croiert, et ils deviennent paresseux dans leurs travaux » (39/398 s.)-

Non ! pas plus que la vie de ’homme n’est menée par le hasard,
elle n’est prédestinée. L’individu se forge lui-méme son sort, il est
Partisan de son bonheur ou de son malheur ; le Ciel le récompense
ou le punit selon sa conduite, mais il ne fixe pas son destin & ’avance.
La croyance au fatalisme renverse toute idée de justice dans le
monde, elle conduit 'Empire 4 la ruine; que cette doctrine pré-
vale et jamais ’homme ne s’améliorera. Mé Ti est on ne peut plus
catégorique a ce sujet. « L’attachement tenace a cette conception
provoque les manifestations les plus réprouvables, c’est une doctrine
sacrilége » (36/382). «Ceux qui veulent pratiquer la vertu et la
justice... doivent condamner cette doctrine de la manitre la plus

résolue » (37/395).
\%

L’analyse rapide que nous venons de faire des idées religicuses
de Mé Ti démontre bien qu’elles n’offrent rien de spécifiquement
original. Bien supérieures sont les hautes pensées métaphysiques
d’un Lao tse ou les hardiesses d’un Tchouang tse. Mé Ti accepte
tout simplement les conceptions traditionnelles ; nous ne croyons pas
qu’il se soit élevé a4 une notion nouvelle du 7’ten, comme on l’a
prétendu @. Il ne sonde ni le mystére de la vie, ni celul de la divinité,
ni Pessence ou la nature des choses. L’intérét de sa pensée est ail-
leurs; ses préoccupations sont avant tout d’ordre économique et social.

Mais il importait d’autant plus de marquer la place que ce prag-
matiste fait a la religion. Non pas que sa morale découle naturelle-
ment de sa foi: ce n’est pas en méditant sur 'amour que le Ciel
témoigne aux hommes que Mé Ti est arrivé a proposer ’amour
mutuel. Il a plutét fait marche inverse, en remontant de Plidée

() F.-E.-A. Krausg, Fu-Tao-Fo, 1924, p. 39.



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME TI 119

sociale a I'idée religieuse. Pour donner plus de poids a son systéme,
pour le justifier, il en a appelé a Pattitude du T’ien, au modele que
donne le Ciel ®. Ce n’est pas sa foi qui lui a dicté sa doctrine, c’est
sa doctrine qui a recouru a sa fol; chez lui la morale s’appuie sur
la piété, ce n’est pas la piété qui s’épanouit en morale. Il n’en est
pas moins vrai qu’une relation étroite est établie entre P’éthique
et la religion, et que cette association constitue 'un des traits carac-
téristiques du message de Mé Ti.

Un commentaire détaillé des divers theémes que nous avons
dégagés, non sans peine, de Pouvrage touffu placé sous I’égide de
notre philosophe allongerait par trop notre étude. Nous n’insi:-
terons que sur idée maitresse de sa doctrine. Disons, cependant,
que son plaidoyer en faveur de la compétence nécessaire des chefs
et des fonctionnaires et son hostilité a tous favoritisme lui font
honneur. §’il reste fidele a la monarchie, il est évident que pour
lui, comme pour bien d’autres Chinois, le souverain est établi dans
I'intérét de 'Empire et non pas celui-ci dans Pintérét de celui-la,
Ses appels a la simplicité, qui révélent pourtant et son sens de la jus
tice et sa générosité, ont €té par contre beaucoup critiqués. On
sait quels problémes soul¢ve, aujourd’hui encore, la suppression
du luxe. Mais c’est surtout en sous-estimant la valeur d’us et cou-
tumes chers a ses compatriotes que Mé Ti s’est fait des adversaires.
Son opposition aux rites, si importants pour les Chinois, en le rappro-
chant de Lao tse, I’éloigne ici nettement de Confucius. Il heurta
aussi, non seulement toute tendance & P’individualisme, mais encore
le sentiment culturel des lettrés, en écartant, par utilitarisme, tout
ce qui dépasse la satisfaction des nécessités vitales pour le bien-étre
du peuple. Encore qu’il ne faille pas ’exagérer, nous P’avons dit, et
qu’elle s’explique par les circonstances, par 1’état lamentable du
pays, l’attitude de Mé Ti a I’égard des jouissances esthétiques, du
role de ’art, de la beauté dans la vie est généralement négative et
a pu paraitre mesquine parfois.

Le rigorisme de ses disciples — qui se seraient jetés au feu pour
lui, parait-il (2> — enchérissant sur celui du Maitre, ne fera qu’accen-
tuer le conflit. Liant le devoir social 4 la plus austére discipline,
I’école de Mé Ti, dont nous ne pouvons suivre ici évolution, prendra

(Y) Nous sommes frappé de constater que dans les trois chapitres (14, 15 et 16),
essentiellement consacrés a 'amour mutuel, 1l n’est pas question de I'exemple du
Ciel. — (?) Cf. Forke, p. 76.



120 ' W. CORSWANT

figure de secte. Le fanatisme austére, 1’idéal de macération de cette
compagnie de « fréres précheurs » @ affectant un extréme dénuement,
étaient trop étrangers a la mentalité chinoise, pour avoir de grandes
chances de succeés. Aussi bien, les persécutions de Che Houang-ti
furent-elles fatales au meitisme ; sa faillite fut totale, alors que les
idées de Confucius survécurent et cornurent une admirable renais-
sance d¢s Pavénement de la dynastie des Han.

Et pourtant, le message central de Mé Ti concernant Pamour
aurait mérité, semble-t-il, un autre sort. Il offrait cependant, lui
aussi, le flanc 3 la critique. Que voulait en fin de compte le philoso-
phe ? Que signifie exactement lexpression gqu’on a rendue par
«amour mutuel, réciproque ou universel» ?

En s’appuyant sur des traductions superficielles ou tendancieu-
ses, il arrive qu’on préte aux penseurs orientaux des concepts qui
nous sont familiers ; rien de plus facile ensuite de souligner, avec
étonnement ou avec enthousiasme, une soi-disant parenté de leurs
idées et des noétres. La prudence est de rigueur dans ce domaine
pour ne pas donner dans de ridicules pétitions de principe. Une
étude attentive des termes et des signes employés par Mé Ti amene
a penser qu’il veut mettre, avant tout, ’accent sur Iidée d’entraide,
d’union, de solidarité ; d’une solidarité allant au dela de la famille
et de 'entourage immédiat, d’une entraide non faussée par l’esprit
de clientéle et de clan, d’une concorde impartiale, générale, embras-
sant tous les hommes pour les unir harmonieusement @. En tout
cas, Mé Ti fait peu de sentiment ; il est plus logique que tendre. Sa
fagon méthodique de s’exprimer, ses continuelles déductions, pour ne
rien dire de son style plutét froid, révelent bien 'homme positif,
essentiellement pratique, qui recherche avant tout l'ordre dans
PEtat, la sécurité sociale, et qui envisage ’amour moirs comme une
vertu morale que comme un précepte de sage prévoyance @, L’amour
pour lui n’est pas un but, mais un moyen. Politicien humanitaire,
ayant la misére en horreur, attentif au bien-étre du peuple, il ne
cherche qu’a assurer le plus grand bonheur au plus grand nombre,
un bonheur matériel avant tout et d’ordre économique. Méme les
Chinois n’ont pas manqué de constater combien sa prédication de

(*) GraxET, p. 490. — (3} Embléme significatif, I'un des caractéres dont se
sert Mé Ti pour désigner I'amour mutuel représente, a ['origine, une main tenant
ensemble deux tiges de blé surmontées d’un épi. — (3) On peut lire 45/555, une
curieuse phrase paraissant écarter I'amour sentimental,



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME TI 121

P’amour est ertachée d’utilitarisme. Ne recourt-il pas finalement a
’égoisme qu’il a pourtart combattu, quand il déclare que 1’amour
qui unit est dans lirtérét de tous @? §’l ne dit pas aussi nettement
qu’on I’a prétendu : « Aimez-vous les uns les autres pour votre mutuel
avantage », « faites du bien aux autres pour qu’ils vous en fassent »,
on comprend que ces formules soient assez naturellement venues a
I’esprit pour résumer sa persée.

Me& Ti est, en tout cas, candidement persuadé que I’amour appelle
automatiquement ’amour. Quelle étonnante illusion de sa part de
croire qu’il suffira de faire du bien a autrui pour qu’il vous le revaille !
Commert se fait-il que le philosophe donne dans un optimisme aussi
facile et n’ait pas pris ’égoisme plus au tragique, lui si prompt a
le dérorcer, a juste titre, comme la source de tous les maux ?

Méme superficialité chez lui quand il affirme — contre toute
évidence et avec autant d’assurance que Yang tchou en met a dire le
contraire — que le Ciel accorde presque mécaniquement le bonheur
a ceux qui aiment et qu’il rend malheureux ceux qui haissent. Le
probléme du juste souffrant ne le préoccupe pas longtemps ; comme
les amis de Job, il estime que tout malheureux est, apparemment ou
secrétement, coupable @,

Mais plus surprenante encore est une autre certitude de Mé Ti:
alors que les lois n’arrivent méme pas & empécher les crimes, il ne
crairt pas de prétendre que la concorde, la solidarité peuvent étre
imposées a 'homme, s’il le faut, par une intervention du pouvoir et, de
Pextérieur, par 'appit de récompenses ou méme par des mesures
coercitives. Lao tse aurait souri de cette assurance, lui qui croyait,
au contraire, a la nocivité des lois et réglements @, et si Confucius
a mis en valeur le principe de réciprocité en disant: « Faites aux
autres ce que voudriez qu’ils vous fissent» ¥, du moins a-t-il vu,
avec plus de profondeur que Mé Ti, que la transformation de la
société exigeait une réforme intérieure des individus, qu’il faut un
ressort a I’amour et que toute loi morale doit étre présentée comme
un devoir.

Remarquons erfin que malgré ses appels 4 ’'amour réciproque —
et le sens de ces mots n’en devient que plus clair — Mé& Tine va jamais

(*) Par ex., 28/336. — (3) Cf. 49/589 s. — (3) Tao te king, LVIL. — (4) Louen
Yu VI, 28. Cf. XII, 2 ; XV, 23 ; Tchong Yong XIII, 3. 1l est probable que Mé Ti
se sera inspiré de cette pensée qu’il aura prise trés au sérieux, pour la mettre a la
base de sa doctrine,



122 W.CORSWANT

jusqu’a déclarer qu’il faut rendre le bien pour le mal. L’amour des
ennemis est une notion qui parait lui étre étrangere. Le méchant
ne saurait étre 'objet d’aucune affection ; on peut le hair @, Mieux
vaut, certes, ne pas tuer; on peut cependant y &tre cortrairt; tuer
un brigand, ce n’est pas commettre un crime @. MéTiet ses disciples
ne pensent pas autrement que Confucius: Si vous rendez le bien
pour le mal, que vous reste-t-il a rendre pour le bien ? «Il faut payer
la haineet lesinjures par la justice, et les bienfaits par les bienfaits» @,

Attentivement pesé, le message de Mé Ti parait donc moins
étonnant qu’a premidre audition; les louanges qu’il a recueillies
sont parfols exagérées, c’est certain. — Mais il ne faudrait pas pécher
par exces contraire. Il s’agit d’étre juste. A lire telles critiques,
Mé Ti semble vraiment avoir fondé son enseignement sur 1’égoisme
et non sur 'amour et la solidarité @. Qu’on reléve les faiblesses de
son argumentation ou de sa doctrine, il le faut bien ; mais ériger,
par exemple, en systéme les remarques qu’il fait sur l'utilité de
Pamour pour le bien-étre de tous et aux fins de convaincre les hési-
tants, prétendre que pour lui «intérét bien compris de P’égoisme
doit porter au respect de I’égoisme d’autrui» ), c’est trahir les
intentions de celui qu’écceurait précisément ’égoisme de beaucoup.

Et pourquoi lui ferait-on un grief de reconnaitre que 'amour
d’autrui n’exclut pas nécessairement Pamour de soi, quand le chris-
tianisme lui-méme — pour ne rien dire de la maitri (bienveillance)
bouddhique, si «bienfaisante pour celui qui en est animé»® —
n’hésite pas a reconnaitre comme Pun des termes de la loi royale
le grand commandement: « Tu aimeras ton prochain comme toi-
méme» ? @ Les disciples de Mé Ti, ou le Maitre lui-méme, ont fine-
ment remarqué, d’ailleurs, que «lorsqu’un homme vertueux s’aime

(1) Cf. 44/507.5 et le texte moins clair, il est vrai: 44/515.39. Forkz, p. 83,
attribue ces passages aux disciples, Mé Ti ne se serait pas prononcé sur cette ques-
tion. — (3) Cf. 44/512.27. — (3) Louen Yu XIV, 36. — On sait que Lao tse, par
contre, demande d’échanger I'inimitié par la bienveillance (Tao te king LXIII).
« Les bons, déclare-t-il avec une équanimité parfaite, je les traite avec bonté, les
méchants également... Le sage s’applique a avoir les mémes sentiments envers cha-
cun » (id., XLIX). Mais on sait aussi que, limitée par le principe de la non-activité,
I'éthique du grand penseur reste singuliérement passive. — (4) On insiste, en
général, sur celui des deux caractéres d’écriture employés par Mé Ti qui marque
I'idée d'union, d’entraide (kien ) ; il serait indiqué de tenir compte, tout autant, de
celui qui désigne 'amour (nga:), affection. — (5) Davip, p. IX. ;— (§) P. OLTrA-
MARE, La théosopbie bouddbique, 1923, p. 143. — (7) Lév. xix, 18, Marc x11, 31 et
par. Rom. xu1, g, Gal. v, 14, Jacq. m, 8.



LE PHILOSOPHE CHINOIS ME T1 123

soi-méme, il n’est pas pour autant un homme s’aimant sol-méme
(Cest-a-dire un égoiste) (44/509.10).

Enfin, c’est &tre injuste a son égard de prétendre que I’amour
par lui préché ne s’éléve pas jusqu’au renoncement, au sacrifice.
Sans insister sur ’éloge qu’il fait du désintéressement des rois
anclens, sur ’exemple qu’il a personnellement donné et sur les
témoignages de ses adversaires, il suffit de noter les trés nettes
déclarations, de lui ou de ses disciples, a ce sujet: «Le sage pra-
tique Pamour, mais il n’en tire pas profit» (44/511.23). « Le sage
tient au bien et il est bienveillant, mais de son amour il ne tire aucun
avantage » (44/520.43). « On aime son prochain, sans rechercher la
louange » (44/526.40). Ailleurs, i1 déclare qu’on n’est pas un bon
fils, méme si Pon fait quelque bien 4 ses parents, tant qu’on n’a pas
compris qu’il faut le faire sans songer a son propre intérét , ou encore
(: Le sage soigne son corps et cherche a le soustraire a la maladie,
mais pour autant i) ne recule pas devant le danger; au contraire,
il saitle braver quand il peut sauver un homme dont le bien lui tient
a ceeur @,

* *

Mé Ti n’est pas le plus grand penseur de la Chine, ni un génie ®,
et encore moins le Jésus-Christ chinois ® ! Mais il n’est pas non plus
un esprit superficiel et il ne saurait étre rabaissé au rang d’un vul-
gaire et déplaisant démagogue . Il appartient de droit a cette élite
d’hommes parfaitement intégres, courageux et désintéressés, a ces
sages de ’Empire du Ciel qui ont consacré leur vie entiére, tous leurs
efforts, toutes les ressources de leur intelligence et de leur cceur aux
problémes de la morale individuelle, politique et sociale, et, partant,
au bien de leur pays. Son nom mérite d’étre tiré de l'oubli pour
former, avec ceux de Lao tse et de Confucius et de leurs meilleurs
disciples, une lumineuse constellation au ciel de histoire de la
Chine. Plus prés du second que du premier, Mé Ti n’échappe pas aux
objections que soulévent les illusions du sage de Lou, et ses propres
déficits susciteat, a leur tour, de justes critiques. Sa personne n’en
reste pas moins fort sympathique : la misére du peuple et des hum-
bles gens I’émeut profondément, I’égoisme de tous le navre ; son ztle

(1) Cf. q4/511.38. — (2) Cf. 44/507.7. — (3) Comme le disait Tchouang tse,
cf. Forke, p. 6o. — (4) Cf. ForxEg, p. 1x. — (5) C’est l'opinion, en somme, de
E. V. Zeaker et de M. Granet,



124 W.CORSWANT

a se conformer aux directions du Ciel ne peut que toucher les dmes
religieuses et sa soif de justice les cceurs droits. Mais sa gloire parti-
culitre sera toujours d’avoir flétri la guerre avec autant de vigueur
que de bon sens, et surtout d’avoeir compris, mieux que tout autre
en Chine, la grande loi de ’entraide, la nécessité de "amour mutuel,
de la coopération, de I’enterte des peuples pourle salut de la société.

Faire la volonté du Ciel et pratiquer la sclidarité humaire, ces
deux principes ne sont-ils pas nettement apparentés au double
commandement qui résume « La Lol et les prophetes » !} N’est-il pas
remarquable de rencontrer, au Ve si¢cle avant J.-C., en un pays si
lointain a tant d’égards, un message qui ne laisse pas de faire penser
parfois & celui de ’Evangile ?

I1 y a loin cependant — est-il nécessaire de le dire ? — des sages
et froides considérations de Mé Ti 2 la flamme de 'amour chrétien,
de la solidarité si raisonnable que préconise le grand Chinois a la
charité que chante Papdtre, avec les accents que I’on sait (1 Cor. x111)
Et malgré le lien que Mé Ticherche a établir entre sa doctrine et
la volonté d’un Ciel encore bien an onyme et distant, on ne voit pas,
chez lui, quelle force salvatrice, brisant 1’égoisme qu’il a su dénon-
cer, permettra de mettre en pratique ses généreuses théories.

La seule puissance capable de substituer 4 "amour de soi 'amour
des autres, «la grande paire d’ailes indispensables», un positiviste
occidental I’a saluée dans un texte fameux auquel fait écho, dans
son langage un peu fruste, la significative déclaration du Japonais
Kanso Utshimura : Le christianisme est pour nous le bienvenu, car
il nous aide a atteindre I’idéal que nous avions nous-mémes entrevu,
Il ne nous propose pas seulement ce qui est bon, il nous rend bors,
en nous conduisant directement a Celui qui est éternellement bon.
Il ne nous donne pas seulement les rails, mais la locomotive. Il ne
nous montre pas seulement le chemin, il noas donne la vie ®.

Noél 1945. W. CORSWANT.

() Ct. Wirte, Me T3, p. 15.



	Le philosophe chinois Mê Ti et sa doctrine de l'amour mutuel

