
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1946)

Rubrik: À travers les revues

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A TRAVERS LES REVUES

L'existentialisme continue à occuper les chroniques philosophiques des

revues de langue française. Le débat qu'il institue, souvent passionné,
intéresse les critiques littéraires, les sociologues et les moralistes, tout autant
que les philosophes. Parmi les théologiens, seuls les catholiques font
actuellement entendre leur voix ; les protestants paraissent moins intéressés par
ce débat auquel prirent part, avant la guerre, quelques-uns de nos plus
illustres théologiens de langue allemande (Barth, Brunner, Bultmann, Heim,
entre autres). Certains lecteurs nous ont demandé de leur indiquer des études
critiques récentes ; à l'intention des non-philosophes, nous signalons ici
quelques exposés facilement abordables, choisis entre beaucoup d'autres
articles qui mériteraient d'être lus.

Les articles parus en Suisse romande ont le mérite d'être modérés de ton,
ce qui n'enlève rien à la perspicacité de leur jugement. Nous recommandons,
en particulier, la lecture d'un bref exposé, paru dans Labyrinthe (n° 17,
15 février 1946). Cet article de vulgarisation est dû à l'un des meilleurs
connaisseurs de l'existentialisme moderne, M. Jean Wahl, connu par ses
travaux sur Kierkegaard. La revue Suisse Contemporaine a apporté à ce débat
deux contributions également précieuses, l'une de MUe Jeanne Hersch, La
caricature de l'existentialisme et son vrai visage (avril 1946), l'autre de M. Marcel

Reymond, Encore l'existentialisme (juin 1946). Enfin, Présence, qui
reparaît dès cette année, publie une étude d'une remarquable vigueur
critique sous la signature de M. Fernand-Lucien Mueller, La nouvelle
philosophie de l't existence » (n° 1, avril 1946). En voici la conclusion : «Le grand
drame de notre temps, dont l'existentialisme illustre un aspect, c'est que
l'homme, brûlé par une étrange et ardente soif d'action, éprouve en même

temps le sentiment de la relativité foncière de toute foi, de tout idéal. Et
dans son découragement de retrouver un point de repère dans le labyrinthe
de la vie, un chemin sûr à travers les débris des constructions intellectuelles
du passé, les fragments épars des anciens cadres brisés, il tend à une négation

radicale et à s'isoler du Tout. Mais il s'agit ici d'un mirage. On ne saurait

désespérer des forces morales, qui survivent, malgré tout, aux destructions

de tous les édifices construits sur eux à travers les siècles, comme à

toutes les mortifications que le doute voudrait infliger à l'âme et à la pensée.
Le problème des valeurs se pose aujourd'hui, plus que jamais depuis Nietzsche,
au centre des préoccupations » (p. 41 et 42). C'est précisément un « philosophe

de la valeur », M. Raymond Polin, qui a écrit, dans la Revue le Paris,
une brève et substantielle Introduction à la philosophie de J.-P. Sartre (avril
1946). L'auteur analyse, en particulier, la notion de la liberté et critique le
caractère ambigu et arbitraire qu'elle conserve dans la phénoménologie
comme dans l'ontologie existentialistes. « En faisant de la gratuité le signe



94 A TRAVERS LES REVUES

de l'acte libre, on continue à maintenir les valeurs dans leur gratuité et
dans leur insignifiance. Sartre s'est emprisonné dans un univers imaginaire
dont il ne peut plus sortir et dont il se satisfait » (p. 97). D'où l'impossibilité
pour M. Polin, de fonder une philosophie de la valeur sur une notion de la
liberté qui se ramène, en définitive, à la manifestation spontanée — et
irréfléchie — d'un être absolument contingent, placé dans un monde par
définition absurde. Aussi, conclut l'auteur, la philosophie de Sartre ne saurait
aboutir à une doctrine de l'action ; une « morale de l'engagement » qui refuse
à notre jugement la possibilité de dégager aucune norme et aucune valeur,
de la contingence des 0 choses », est la négation même de toute morale de
la liberté.

L'Introiuction aux existentialismes, d'Emmanuel Mounier (Esprit, avril
et mai 1946), apporte une mise au point historique et critique ; c'est l'une
des plus suggestives que nous ayons lues. La position « personnaliste » de
l'auteur lui donne à la fois la sympathie et la clairvoyance nécessaires pour
comprendre la signification métaphysique et morale d'une pensée qui se

veut « engagée dans l'existence humaine » et pour dénoncer, lui aussi,
certaines formes par trop « gratuites » de cet engagement. En cherchant à établir
la filiation historique de l'existentialisme français contemporain, M. Mounier
ne craint pas de donner de la philosophie existentielle une définition simple
et claire qui permet de situer, dans l'histoire de la pensée humaine, l'effort
de Socrate aussi bien que celui de Pascal, de Kierkegaard, de Nietzsche, de

Bergson, de Blondel, de Sartre, et même, en une certaine mesure, la position
dialectique de Karl Barth : « Personne ne se doute, hors quelques cercles

plus avertis, que P« existentialisme » représentait déjà (avant Sartre) le
courant le plus riche et le plus abondant de la philosophie contemporaine
Aucune philosophie n'a plus à dire au désespoir de l'homme contemporain.
Mais son message n'est pas un message de désespoir. Aucune ne l'arme mieux
contre ses folies. Mais elle propose mieux, contre les folies aveugles, qu'une
folie lucide. A la rigueur, il n'est pas de philosophie qui ne soit existentialiste.

La science arrange les apparences. L'industrie s'occupe des utilités. On
se demande ce que ferait une philosophie si elle n'explorait pas l'existence
et les existants. Cependant, on attache plus volontiers le nom d'existentialisme

à un courant précis de la pensée moderne. En termes très généraux,
on pourrait caractériser cette pensée comme une réaction ie la philosophie
ie l'homme contre l'excès le la philosophie ies liées et le la philosophie les
choses. Pour elle, non pas tant l'existence dans toute son extension, mais
l'existence de l'homme est le problème premier de la philosophie. Elle reproche
à la philosophie traditionnelle de l'avoir trop souvent méconnu au profit de
la philosophie du monde ou des produits de l'esprit. En ce sens, l'existentialisme

s'adresse à une longue série d'ancêtres. L'histoire de la pensée est
jalonnée d'une série de réveils existentialistes, qui ont été pour la pensée
autant de conversions à elle-même, de retours à sa mission originelle » (Esprit,
avril 1946, p. 521 et 522).

— Le dixième fascicule des Coniectanea neotestamentica, édités par les
soins d'Anton Fridrichsen (Upsal, 1946) contient, à la suite d'une brève note
liminaire sur I Cor. xm, due à Harald Riesenfeld (en français, p. 1), une
bibliographie très complète des travaux de Maurice Goguel (p. 5) ; elle

sera aussi appréciée des chercheurs que les deux répertoires bibliographiques
précédents, consacrés, dans la même collection, aux travaux de Rudolf
Bultmann et à ceux de Martin Dibelius (Fase. VIII). Dans ce même fase. X, on



A TRAVERS LES REVUES 9;

trouvera un Index des Coniectanea Neotestamentica I-X, dont l'heureuse division

permet une consultation rapide et sûre (I. —• Articles. IL —
Bibliographies. III. — Textes néotestamentaires traités ou cités. IV. ¦—• Auteurs
grecs et latins. V. —¦ Index grec). Nous signalons, en particulier, dans le
fase. V, p. 1, une Etuie bibliographique sur la notion biblique l'agape, surtout

ians I Cor. xm, due à Harald Riesenfeld. Veuille l'éditeur de cette
publication trouver ici l'expression de la gratitude de ceux qui ont recours
à ses services et qui la considèrent, à juste titre, comme un instrument de
travail modèle.

— Nous avons un plaisir très particulier à saluer, dans notre revue,
la reprise de deux publications protestantes françaises dont la suspension
nous avait appauvris et attristés. Le Bulletin de la Faculté libre de théologie
protestante de Paris (n° 25, mars 1946, suspendu depuis décembre 1941)
contient, avec le Rapport présenté par M. le Doyen Ph. de Felice et le
programme des cours pour l'année 1945-1946, le texte de la leçon d'ouverture
faite par M. le pasteur Pierre Maury sur La vierge Marie dans le catholicisme
contemporain (p. 6). L'auteur se place résolument sur le terrain de l'apologétique

confessionnelle. «... la doctrine de Marie et la dévotion à la Vierge me
semblent poser avec une grandissante précision ¦— et aujourd'hui une clarté
évidente —¦ les véritables problèmes de nos rapports avec l'Eglise romaine »

(p. 6). Il estime qu'« une doctrine de Marie n'est pas seulement possible, mais
nécessaire dans la foi et la théologie protestantes. Et, sans cette doctrine, la
critique du catholicisme romain est faussée et certainement inefficace »

(p. 6, note 1). Nous attendons avec beaucoup d'intérêt l'énoncé et la
justification de cette doctrine que M. Maury appelle de ses vœux sans nous la
laisser entrevoir dans son étude, consacrée tout entière à l'examen critique
de la mariologie et de la mariodulie catholiques. Deux raisons essentielles
obligent le théologien protestant à rejeter cette doctrine : d'une part,
l'insuffisance flagrante de son fondement scripturaire et, d'autre part, son
principe matériel qui confère à la personne de Marie la qualité de co-rédemp-
trice. Et l'auteur conclut : « Le développement ininterrompu de la doctrine
et de la dévotion mariales nous paraît marquer, aussi fortement que jamais,
l'impossibilité pour notre conscience chrétienne, non seulement d'une
réunion, mais même d'un rapprochement actuel profond sur le terrain doctrinal
et spirituel avec l'Eglise romaine » (p. 21).

Après une interruption de six années, le Christianisme social reprend,
lui aussi, sa publication et inaugure, avec le numéro de janvier-mars 1946,
une nouvelle série. Au sommaire de ce premier numéro, on trouve, alerte,
vigoureux, émouvant aussi, un important rapport de M. Elie Gounelle,
L'essence du christianisme social (p. il) ; un autre rapport de M. Georges
Lasserre, sur une des plus brûlantes questions de l'actualité sociale et
économique : Les prochaines réformes économiques de structure et nos
responsabilités (p. 55). Les lecteurs y trouveront encore d'autres échos très vivants
du premier congrès de l'Association du Christianisme social tenu après la
guerre (à Paris en 1945).

La Theologische Zeitschrift (deuxième année, n° 3, mai-juin 1946), offre
à ses lecteurs un remarquable sommaire de théologie systématique, après
avoir consacré la presque totalité de ses premiers numéros à des travaux
d'histoire et d'exégèse. Tout d'abord, deux études critiques consacrées au
cinquième tome de la Kirchliche Dogmatik de Karl Barth, paru à la fin de

1945. Celle de M. Regin Prenter, Die Einheit von Schöpfung uni Erlösung.



96 A TRAVERS LES REVUES

Zur Scböpfungslehre Karl Barths (p. i6i) examine dans les termes les plus
clairs, une question de méthode capitale. On sait que K. Barth a exposé sa
doctrine de la création sous la forme — la seule légitime, à son avis — d'une
exégèse christologique du récit de la Genèse. M. Prenter, qui est luthérien,
déclare ne pouvoir accepter ces prémisses méthodologiques. (Remarquons
qu'elles ont été posées et longuement développées dans les deux termes des
Prolégomènes de la Dogmatik ; la doctrine barthienne de la création n'est
que l'application, toujours plus stricte et plus étendue, des principes exégétiques

définis dans la « doctrine de la Parole de Dieu ».) L'auteur de l'article
écrit : « Nous ne pouvons accepter cette exégèse — ni, peut-être, non plus
celle de Wilhelm Vischer — et nous ne pouvons admettre la manière dont
Barth lie les notions de création et de salut. Ce n'est d'ailleurs pas que nous
niions toute relation entre ces deux notions ; une exégèse christologique de
l'Ancien Testament nous paraît indispensable. Mais la manière dont Barth
conduit cette exégèse et la conception qu'il se fait des relations de l'histoire
de la création et de l'histoire de l'Alliance nous paraissent irrecevables »

(p. 172). L'objection luthérienne faite à cette méthode est dictée par une
conception radicalement différente de l'ontologie chrétienne : « Luther a
écrit, à Marburg, son fameux : EST. Dans le débat institué entre Barth et
la théologie luthérienne, il s'agit encore de ce : « est ». Toute la doctrine
barthienne de la création est placée sous le signe du « significat », et non du
«est» (p. 180). M. Eduard Bue°s, dans son article intitulé Zur
theologiegeschichtliche Stellung der Schöpfungslehre K. Barths (p. 183) estime que
Barth « a eu le courage de rompre avec toute la théologie traditionnelle en
formulant une doctrine de l'homme strictement christologique et en la situant
dans le cadre d'une doctrine de la création qui relève elle-même tout entière
de la doctrine de la réconciliation et de la Révélation » (p. 191). Aux yeux de
l'auteur, la théologie barthienne a le mérite d'assumer le « risque » de renoncer
aux «paisibles occupations philosophiques» auxquelles se livra la théologie

naturelle dans tous les siècles passés, en particulier quand elle traita
de la doctrine de la création. Les vues de M. Buess sur l'histoire de la théologie

et l'idée qu'il se fait du repos assuré à la recherche philosophique nous
paraissent un peu simplistes. L'article que nous signalons a cependant le
mérite d'analyser avec clarté certains aspects de la doctrine de la création
telle que Barth la conçoit — en toute simplicité, lui aussi.

La place nous fait défaut pour analyser un très remarquable article de
M. Alfred de Quervain, Vom Gebet als lem rechten Gottesiienst und dem

eigentlichen Werk les Christen (p. 192). Les études sur ce sujet sont rares.
Celle-ci, qui s'inspire de la meilleure théologie calviniste, ne donnerait-elle
pas à l'un de ses lecteurs de langue française l'heureuce idée de nous la
traduire i

Edouard BURNIER.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse)


	À travers les revues

