
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1946)

Rubrik: À travers les revues

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Â TRAVERS LES REVUES

Il y eut cent ans, le 9 octobre de l'an dernier, celui qui devait devenir le
cardinal Newman abjurait la foi protestante. A l'occasion de cet anniversaire
le R. P. Edgar Hocedez, S. J. a rappelé «l'apport du grand cardinal à la
pensée théologique » dans un article intitulé Le centenaire de la conversion ie
Newman. (Nouvelle revue théologique, juillet-août 1945, p. 296). L'auteur
de cet article espère publier bientôt son Histoire le la théologie au XIX' siècle
où l'on trouvera de plus amples considérations sur le sujet qu'il traite et
renvoie, en attendant, le lecteur à l'article Newman, dans le Dictionnaire de

théologie catholique, comme à « la meilleure étude en langue française que
nous possédions sur le sujet » (sans oublier le récit de cette conversion dû à

Thureau-Dangin). Le P. Hocedez s'attache, en particulier, à défendre Newman
de tout soupçon de modernisme et de libéralisme (p. 308 et 309). ¦— La revue
jésuite que nous citons voue un intérêt tout particulier, selon la meilleure
tradition de la Compagnie, aux questions d'ascétique et de mystique. Signalons

à ce sujet les articles suivants, parus tous trois dans le numéro de sept.-
oct. 1945 : L. Malevez, Quelques enseignements de l'encyclique « Mystici
Corporis Christi » (p. 385). L'auteur analyse dans ces pages « l'enseignement
le plus difficile de l'encyclique, et plus généralement, le point le plus obscur
de la doctrine du corps mystique : la nature de notre union au Sauveur ».

Puis, un article du P. G. Dejaifve rend compte de l'étude capitale du
P. Emile Mersch, parue en deux volumes, en 1944 sous le titre La théologie
du corps mystique. (On trouvera une étude bio-bibliographique sur le P. Mersch,
due au P. J. Levie, dans la Nouvelle revue de théologie, mars-avril 1945,

p. 69). Enfin, sous la signature du P. A. Kerkvoorde, (rev. cit. p.417)
un article intitulé La théologie du « Corps Mystique » au XIXe siècle

complète utilement l'un des chapitres de l'ouvrage du P. Mersch et montre
comment, après une période de décadence assez profonde au XVIIIe siècle,
la théologie catholique devait remettre en évidence la doctrine de l'Eglise
« corps mystique du Christ ». Au moment où les études d'ecclésiologie sont
remises en honneur dans la théologie protestante de tous les pays, la
confrontation avec l'une des notions centrales de l'ecclésiologie catholique
présente un intérêt particulier. Signalons, sur le même sujet, un article de la

revue protestante suédoise Svensk teologisk Kvartalskrift (Lund) : Cari-
Martin Edsman, Evangelisk och katoslkt om Corpus Christi, kyrkan och den

enskilde (1945, n° 4, p. 272). (Sur l'origine et sur l'évolution sémantique de

l'expression Corpus Mysticum, voir l'étude, très fouillée, du P. Henri de

Lubac, S. J. Corpus Mysticum. L'Eucharistie et l'Eglise au moyen âge,

Paris, Aubier, 1944.)

Dieu vivant. Perspectives religieuses et philosophiques est le titre d'une
nouvelle série de cahiers paraissant, dès 1945, aux Eiitions du seuil (Paris).
Ils réunissent, en une brillante collaboration, des philosophes religieux et



A TRAVERS LES REVUES 45

des théologiens appartenant aux trois grandes confessions chrétiennes. Voici
en quels termes cette collaboration apparaît légitime et nécessaire aux rédacteurs

des nouveaux cahiers: «... Ce que catholiques et orthodoxes
chercheront chez les protestants, ce n'est ni une continuité traditionnelle, ni un
symbolisme liturgique, mais plutôt l'exemple d'un réveil incessant qui
lutte contre l'engourdissement du cœur. Caractère fondamental de la foi,
présence de Dieu dans l'instant, actualisation de la grâce comme mystère
incompréhensible, paradoxe d'une justification qui est une certitude et en
même temps ne se saisit que dans la « crainte et le tremblement », autant
de thèmes essentiels du protestantisme que les témoins les plus vivants
de la Réforme ne cessent de clamer avec une insistance dramatique.
Inversement les protestants, si volontiers repliés sur eux-mêmes et trop accoutumés

à se sentir « séparés », peuvent trouver dans ce dialogue le souci de
méditer sur la complète incarnation de l'Eglise, de son orthodoxie et de

sa catholicité. Ils lui devront peut-être aussi de puiser plus largement au
trésor spirituel accumulé par les siècles pour enrichir une vocation que les

exigences de la polémique ou la largeur d'une spiritualité sans frontières
ont parfois risqué d'égarer » (N° 1, p. 7). Mais les chrétiens de Dieu vivant
ont des points de rencontre plus précis encore : la fidélité à la Bible, une
conception eschatologique du christianisme et la Communion des saints.
« Ils croient qu'il n'y a pas de vraie communauté humaine en dehors de

l'Eglise ; or, l'Eglise est dispersée. Aujourd'hui que la paix universelle apparaît
de plus en plus comme un rêve d'utopistes —¦ le genre humain, entaché

par le péché originel, ne pouvant par ses propres forces parfaire son unité —
des chrétiens, si petit soit leur nombre, ne sauraient se réunir sans éprouver
la nostalgie de l'Unité de l'Eglise. Mais cette unité, comment se réalisera-
t-elle?... les chrétiens de Dieu vivant ne peuvent admettre que l'Unité se
réalise en cousant bout à bout des morceaux de catholicisme, d'orthodoxie

et de protestantisme. Leur amour de l'Unité n'a d'égal que leur
horreur du syncrétisme. Ce sont des hommes de bonne foi, convaincus chacun

pour leur part d'appartenir à la Vérité plénière de l'Eglise, non point
à telle forme contingente et partielle de la tradition chrétienne... Ils désirent

ardemment l'Unité tout en sachant qu'elle ne peut se réaliser que d'une
façon mystérieuse. » (p. 8-11, passim). Nous signalons, en particulier, dans
les deux premiers numéros, les atricles de Jean Danielou, Le symbolisme
ies rites baptismaux (N° 1, p. 17) — Hans von Balthasar, Kierkegaard
et Nietzsche (N° 1, p. 55.) (Cet article est la traduction française du dernier
chapitre de l'ouvrage du R. P. Balthasar, intitulé Apocalypse de l'âme
allemande, Salzbourg et Leipzig 1937.) — Gabriel Marcel, Autour de Heidegger

(N° 2, p. 89). Enfin, la réédition, par les soins très compétents d'Albert-
Marie Schmidt, de la Brefve exposition de la table ou figure contenant les

principaux poinds de la religion chrestienne, de Théodore de Bèze (N° 2,
p. 55). Ce traité, réédité pour la première fois depuis trois cent quatre vingt-
cinq ans, est la version française d'un opuscule latin que Théodore de Bèze
avait publié en 1555 sous le titre Summa totius Cbristianismi sive descriptio
et distributio causarum salutis electorum et exitii reprobatorum ex sacris litteris
collecta. La version française montre que l'auteur a voulu constamment se



46 EDOUARD BURNIER

conformer à l'exigence du langage et de l'esprit populaire, dit M. A.-M.
Schmidt dans ses remarques préliminaires. « Persuadé que seule la connaissance

des caractères et des moyens de l'élection divine peut asseoir la vie
de l'homme chrétien, il veut que le plus humble fidèle accède à cette
connaissance sans se sentir découragé par d'inutiles difficultés de mots. Il
souhaite que tous les membres de la communauté réformée, non contents
de prier et de lire l'Ecriture, participent à la vie théologique de leur Eglise,
et l'assistent soigneusement dans ses efforts pour penser sa foi » (p. 55).
La Brefve exposition apparaît donc comme un essai de scolastique réformée

populaire et la réédition de ce traité, où se dessinent déjà tous les traits de
la pensée post-calvinienne, présente un très réel intérêt historique et
théologique.

Les Etudes théologiques et religieuses (Revue publiée par la Faculté libre
de ihéologîe protestante de Montpellier) ont fait un admirable effort pour
paraître aussi régulièrement que possible pendant les années de guerre.
Nous ne pouvons signaler ici qu'un article important, parmi beaucoup
d'autres contributions de valeur : Théo Preiss, Le témoignage intérieur
du Saint-Esprit (Juillet-décembre 1943, p. 118). Cet article paraîtra, sous
une forme remaniée, dans les Cahiers théologiques de l'Actualité protestante.
Nos lecteurs auront ainsi prochainement sous la main cette étude solide et
pénétrante sur l'une des questions de la théologie néo-testamentaire qui
touchent à la structure et à l'économie la plus intime de la Révélation.
Bornons-nous donc à citer les conclusions de deux paragraphes importants :

« Le témoignage de l'Esprit ne reste nullement étranger à notre raison. Il
l'atteint aussi bien que les autres facultés de l'homme. Très prosaïquement,
l'Esprit enseigne ; il est le docteur intérieur des croyants. Il en résulte que
notre conscience psychique ne saurait rester spectatrice et observer
objectivement ce qui se passe en nous quand l'Esprit nous rend témoignage...
Quand nous en parlerons, nous ne pourrons en décrire l'opération secrète,
nous ne saurons que témoigner du contenu du témoignage. Dès lors le chrétien

témoignera beaucoup moins de son expérience que de l'objet de son
expérience. » (p. 130.) «L'homme naturel ne peut connaître Dieu ni
théoriquement, ni pratiquement par la prière. Seul l'Esprit lui apprend à prier....
L'homme ne saurait prier sans que l'Esprit l'ait déjà touché au plus vif de

son cœur. Et à chaque fois que le fidèle éprouve le besoin de crier à Dieu, il
peut être assuré, même s'il ne sent rien, peut-être surtout s'il ne sent rien,
qu'il est mû par le Saint-Esprit. Aussi un des signes de la présence de l'Esprit
est-il la prière pour l'Esprit... » (p.131.)

Avec son premier fascicule de 1946, la Revue biblique reprend son titre
et sa périodicité. On sait que les exigences de la censure allemande pendant
la guerre lui avaient imposé de se camoufler sous le titre « choisi précisément
parce qu'il ne signifiait rien» Vivre et penser. Un article du Fr. Pierre Benoit,



A TRAVERS LES REVUES 47

O. P. consacré à Sénèque et saint Paul (janv. 1946, p. 7) étudie la doctrine
de Sénèque à la lumière du christianisme, sans trop s'attarder au problème
désormais oiseux, de la « correspondance » des deux auteurs, (éditée par
Cl.-W. Barlow, Epistolae Senecae ad Paulum et Pauli ad Senecam [quae
vocantur]. Rome, 1938). La légende de la conversion de Sénèque est aussi
dénuée de valeur historique que la correspondance. Mais, demande l'auteur
de l'article, « s'ensuit-il que Sénèque n'a pu rencontrer saint Paul, que tout
rapport entre eux soit à écarter d'emblée comme invraisemblable Ceci

est une tout autre question. Les deux hommes sont contemporains ; Paul
est venu à Rome quand Sénèque y vivait encore. Rien ne s'oppose à ce

qu'ils se soient connus, et c'est-à-dire, pour des esprits de leur envergure, à

ce qu'ils aient confronté leurs doctrines et discuté sur les grands problèmes
dont ils se préoccupaient fous deux. Mais nous n'avons aucun indice historique

d'une telle rencontre : ni la comparution de Paul devant Gallion,
proconsul d'Achaïe, frère aîné de Sénèque, ni son allusion dans l'épître
aux Philippiens aux « gens de la maison de César », c'est-à-dire à la domesticité

des esclaves ou des affranchis, n'autorisent à dire que l'apôtre a eu
des relations personnelles avec le ministre de Néron. Faute de données
historiques, la réponse doit être demandée aux écrits de Sénèque : y trouve-t-on
quelque influence de la doctrine chrétienne, que ce soit par mode d'adoption
ou de réfutation » (p. 9 et 10). La question nous paraît posée judicieusement.
Et la réponse que donne le Fr. Benoît, en conclusion à son étude, nous paraît
tout aussi pertinente : rien ne permet de déceler une influence positive
quelconque du paulinisme sur le stoïcisme de Sénèque. Tout au contraire,
l'analyse de ces deux doctrines fait apparaître leur irréductible opposition,
tant en théologie qu'en morale. — Dans le même fascicule, une étude du
R. P. C. SPICQ, O. P., sur L'origine évangélique des vertus episcopates selon
saint Paul (rev. cit., p. 36). Après avoir fait remarquer que les vertus
exigées par saint Paul des candidats à l'épiscopat ou au presbytérat (I Tim. hi,
2-7 ; Tite i, 6-9) ne semblent guère adaptées à l'exercice de fonctions sacrées

(ce sont pour la plupart des qualités que l'on exige de tout honnête homme),
l'auteur veut « montrer que certains traits inattendus — parce que les plus
banals — de la physionomie episcopale viennent directement du Seigneur.
Saint Paul a appliqué aux évêques ce que le Christ avait exigé de ses apôtres,
en termes paraboliques» (p. 37). D'après les Pastorales, en effet, l'Eglise est
une maison divine abritant une famille dont l'évêque est le chef. Le but
des Pastorales, en développant cette image, est de montrer comment ce
chef de famille doit se comporter : non pas en tyran, mais comme un intendant,

un serviteur auquel le Maître confie une charge dont il lui faudra
rendre compte. L'auteur voit l'origine de cette image dans la parabole de
Luc xn, 42-48. « Luc est le seul évangéliste à employer les mots d'oixovouoç
et d'oiKovoufa, et toujours dans un enseignement relatif aux Apôtres.
D'autre part, les points de contact entre les Pastorales et le troisième évangile

sont exceptionnellement nombreux et étroits, au point que Falconer
estime que saint Luc a rédigé plusieurs parties des Pastorales » (p. 38 et 39).
« Le premier rôle que saint Paul attribue à la hiérarchie ecclésiastique, dans
ses épîtres pastorales, est la conservation du « dépôt ». Or, cette métaphore



48 EDOUARD BURNIER

qui ne se trouve pas ailleurs dans la Bible, est spontanément suggérée à

l'esprit par la parabole de l'économe avisé... Si donc l'évêque est constitué
intendant de la maison de Dieu, sa fidélité dans l'exercice de ses fonctions
est comparable à celle d'un dépositaire, sa charge elle-même à un dépôt.
Du moment que le Seigneur avait assimilé les ministres de son Eglise à des
okovóuoi et leur prescrivait la fidélité, saint Paul devait être nécessairement
amené à imposer aux évêques la plus haute forme de la fidélité, celle de la
conservation d'un dépôt » (p. 45). Et l'auteur conclut par une remarque
concernant l'histoire de la tradition évangélique «... Il n'est pas impossible
que la réflexion de l'apôtre ait été facilitée par une élaboration antérieure
(à la rédaction de l'Evangile de Luc) de l'enseignement évangélique. Il a été

reconnu depuis longtemps et bien établi par la formgeschichtliche Schule,

que se sont constituées très tôt de petites compositions partielles et isolées
relatives à tel ou tel thème de l'enseignement du Christ, ou des cycles de
récits homogènes, issus de la tradition orale. Les affinités des deux catalogues

de vertus épiscopales dans les épîtres à Timothée et à Tite avec les deux
enseignements du Christ relatifs à ses apôtres-intendants (Luc xn et xvi)
conduisent à penser que saint Paul a pu utiliser une rédaction coordonnée
de ces deux enseignements et publiée en vue de la hiérarchie ecclésiastique
naissante » (p. 46).

Nous avons été étonné de trouver dans la Revue biblique un article aussi

superficiel et mal informé que celui qui porte le titre La leçon des paraboles
et la signature de M. L. Baudiment (p. 47). Les paraboles évangéliques,
spécialement les plus longues, comportent-elles une ou plusieurs leçons
Telle est la question exégétique que l'auteur prétend résoudre en neuf pages,
grâce à de surprenantes comparaisons avec les fables de La Fontaine et de
Florian. La thèse défendue —¦ les paraboles ne comportent qu'une leçon
morale —¦ après des dizaines d'exégètes, dont un seul est cité, aurait pu
supporter l'épreuve d'une démonstration tant soit peu méthodique.

La bibliographie théologique protestante de la Suisse allemande ne fait
encore l'objet d'aucun répertoire périodique complet. C'est pourquoi nous
signalons ici deux publications récentes qui apportent une aide provisoire
au chercheur. Ce sont deux catalogues de librairie. L'un, intitulé Theologischkirchliches

Schrifttum der protestantischen Schweiz, contient un choix de titres
datant de 1939 à 1945 et donne de brèves indications analytiques (il y figure
aussi des titres d'ouvrages édités en Suisse française) ; l'autre, Evangelisches
Schrifttum, herausgegeben von der Arbeitsgemeinschaft Schweizerischer
Evangelischer Verleger (N° I, Mars 1946) paraîtra périodiquement et joint à son
choix de titres des notices analytiques signées.

Edouard BURNIER.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).


	À travers les revues

