
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1946)

Artikel: Étude critique : Christ et le temps

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

CHRIST ET LE TEMPS

Christ et le temps Le rapprochement insolite de ce nom propre et de

ce concept pose un problème au théologien et au philosophe. M. Cullmann
a voulu faire œuvre de théologien seulement. Son avant-propos nous en
avertit : il va étudier « ce qui est au centre de la prédication chrétienne ».

A-t-il réussi à montrer que la notion néo-testamentaire du temps est
inséparable de la personne du Christ Seule une analyse de son livre to pourra
nous en convaincre.

La pensée du christianisme primitif se meut dans le temps plutôt que
dans l'espace. La terminologie du Nouveau Testament en témoigne. Toutes
les expressions temporelles dont disposait la langue grecque se rencontrent
avec une fréquence particulière dans les textes les plus importants : les

mots « jour », <c heure », « moment », « temps », « délai », « ère limitée »,
« ères illimitées » : rjuépa, ûipa, Kcupoç, XP°voç, aluuv et alwvec, et d'autres

encore (p. 32). Mais les termes les plus caractéristiques de la notion
néotestamentaire du temps sont ceux de xatpoç et d'aiuiv.

Si, dans le grec profane, le Kaipoç désigne l'occasion favorable, le moment
décisif, le Kaipoç biblique est toujours déterminé par la volonté de Dieu,
qui fait d'une date un moment décisif de l'accomplissement de son œuvre.
Jalonnée de tels Kaipof, l'œuvre de Dieu dans le temps devient une « histoire
du salut » (Heilsgeschichté). Tous les éléments du temps ne constituent pas
l'histoire du salut au sens strict du terme, mais ces moments particuliers

(') Oscar Cullmann, Christus uni die Zeit. Die urchristlicbe Zeit- uni
Geschichtsauffassung. Evangelischer Verlag A. G., Zollikon, Zurich, 1946, 224 pages. L'ouvrage
est dédié à l'Université de Lausanne et à sa Faculté de théologie, en témoignage
de reconnaissance pour le doctorat honoris causa décerné à l'auteur.



76 CHARLES MASSON

seulement, ces KOipof, que sont, par exemple, la Création, la mort et la
résurrection du Christ, la Parousie.

Le terme aiiûv désigne le temps dans son déroulement, la durée. Il désigne
aussi bîen une durée limitée qu'une durée illimitée, aussi bien « le présent
siècle » que « les siècles des siècles ». Les écrivains du Nouveau Testament
usent du terme aituv, au singulier ou au pluriel, pour parler : i° du temps
sans limite en arrière et en avant, donc de l'éternité ; 2° du temps limité
par la création et par l'événement dernier ; 30 des sections du temps limitées
dans une direction, illimitées dans une autre, comme le temps qui précède
la création ou le temps qui suit l'événement dernier.

Après d'autres W, M. Cullmann constate que la notion néo-testamentaire
du temps linéaire s'oppose à la notîon du temps cyclique qui fut celle des

Grecs. Tandis que les Grecs aspirent à échapper au temps pour trouver la
félicité dans un au-delà soustrait au devenir, le temps est pour l'Eglise
primitive le champ même de l'action de Dieu, de sa révélation, de son

œuvre rédemptrice, de ces Kcupoi qu'il fixe souverainement et de ces « éons »

dans lesquels il répartit l'ensemble de l'histoire. Il y a pour la pensée grecque,
dans l'expression classique qu'en a donné Platon, une différence qualitative

entre le temps et l'éternité : l'éternité n'est pas le temps infini, elle est

intemporelle. Le Nouveau Testament, par contre, n'oppose pas le temps à

l'éternité : il ne connaît que le temps limité et le temps illimité, qui est

pour lui l'éternité. Non pas que le sentiment de l'éternité soit étranger aux
hommes de la Bible, mais Dieu seul, selon eux, embrasse du regard le

temps sans limite, Dieu seul est « le Roi des siècles » (I Tim. 1, 17), il
connaît seul le Jour et l'Heure que ne connaissent pas les « Anges dans le
Ciel » et pas même le Fils (Marc xm, 32).

La ligne du temps dans la Bible se divise en trois sections : le temps
antérieur à la Création, le temps compris entre la Création et la Parousie,
le temps postérieur à la Parousie. A cette division du temps en trois se

superpose dans le judaïsme une division en deux : « l'éon présent » et « l'éon
à venir ». Pour le judaïsme la ligne du temps sera coupée en deux par la

venue du Messie, qui inaugurera « l'éon à venir », le temps du salut. Pour
le judaïsme donc, le centre de la ligne du temps se situe dans l'avenir. Or

voici, selon le Nouveau Testament, la radicale nouveauté introduite dans

cette conception du temps par la venue du Christ : pour l'Eglise primitive,
depuis Pâques, le centre de la ligne du temps ne se situe plus dans l'avenir,
car il vient d'être atteint et dépassé. Le milieu de ligne du temps n'est

plus la venue future du Messie, mais la vie, la mort et la résurrection du
Christ Jésus. L'Eglise ne vit plus le temps de l'attente seulement, mais

déjà le temps de l'accomplissement.

(1) Aux auteurs de langue allemande, M. Cullmann ne joint que J. Guitton,
Le temps et l'éternité chez Plotin et chez saint Augustin (1933). Nous nous permettons
de signaler: Victor Monod, Dieu ians l'Univers (1933), p. 16, 24-26, 62-65. René

Schaerer, Dieu, l'Homme et la Vie i'après Platon (1944), p. 38-39, 178-180.



CHRIST ET LE TEMPS 77

Le temps biblique doit son sens et sa valeur à l'œuvre créatrice et rédemptrice

que Dieu y réalise. Il est histoire du salut. Il importe de bien apercevoir
le caractère de cette histoire. En effet, l'histoire du salut que raconte la
Bible comprend et des faits historiques et des faits historiquement
incontrôlables, rapportés par des mythes et des légendes. Le Nouveau Testament
ne distingue pas mythe et histoire. Non point faute de sens historique,
mais pour une raison théologique : l'histoire du salut est tout entière «

prophétie ». Par « prophétie », M. Cullmann entend ici révélation qui ne s'adresse

qu'à la foi et ne peut être saisie que par la foi. « Des récits sur l'origine et
la fin de l'histoire ne sont que prophétie, dans la mesure où ils ne sont
objectivement qu'objet de la révélation, subjectivement qu'objet de la foi » (p. 85).
Ils échappent à tout contrôle historique. Par contre, les faits rapportés
dans les livres dits « historiques » de la Bible sont, au moins partiellement,
contrôlables, tout en étant toujours aussi « prophétie », histoire porteuse
de la révélation. « Comprendre l'histoire du salut au sens du christianisme

primitif, c'est voir qu'histoire et mythe y sont continuellement et
essentiellement unis, qu'ils sont l'un et l'autre à réduire d'une part au commun
dénominateur de la « prophétie », d'autre part au commun dénominateur
du développement temporel » (p. 92).

Mais revenons à l'histoire du salut. La ligne n'en a été révélée dans son
ensemble qu'aux premiers chrétiens, qui purent la considérer de son centre :

Jésus-Christ. Et elle leur est apparue comme une ligne qui devait tous ses

caractères au Christ, comme une Christuslinie. Car elle l'est dans toutes
ses parties. Dans le temps antérieur à la Création déjà, le Christ est
prédestiné à être le médiateur de l'œuvre divine (Jo. xvn, 24 ; I Pierre 1, 20).
Christ est ensuite le médiateur de la Création (Jo. 1, I ; I Cor. vm, 6 ;

Col. 1, 16). L'élection d'Israël a pour fin le Christ et trouve son accomplissement

dans l'œuvre du Christ (Gai. m, 6-29). Le temps de l'Eglise aussi

doit son caractère à l'acte rédempteur du Christ et à sa royauté encore invisible

sur le ciel et sur la terre (Mat. xxvin, 18 ; Phil. 11, io ss.). C'est le
Christ encore qui conduira à son terme le plan rédempteur : il reviendra

sur la terre, il régnera jusqu'à ce qu'il ait mis tous les ennemis sous ses

pieds. Alors il remettra la royauté à Dieu, qui sera tout en tous (I Cor. xv,
24-28). Cette Christuslinie n'est jamais systématiquement suivie dans le

Nouveau Testament, mais elle est partout supposée et tout ce qui se dit
et se fait dans l'Eglise s'y rapporte et vient y prendre place.

M. Cullmann croit pouvoir préciser encore le caractère de cette Christuslinie.

Dans son mouvement, elle obéit à un principe éminemment théologique

: celui de l'élection et de la substitution. Pour le salut du monde,
Dieu élit le peuple d'Israël. Puis, comme Israël est infidèle, sa mission est
assumée par « le reste » dont parlent les prophètes. Ce « reste », à son tour,
se concentre encore jusqu'à se réduire à un seul homme, chargé de la mission

d'Israël, le Serviteur de Jahvé qui souffre pour le peuple (Es. lui), le Fils
de l'Homme qui représente « le peuple des saints » (Daniel vu, 13 s.). Enfin



78 CHARLES MASSON

l'Unique entre dans l'histoire en la personne de Jésus de Nazareth, à la
fois Serviteur de Jahvé et Fils de l'Homme, qui par sa mort substitutive
accomplit l'œuvre pour laquelle Israël avait été élu. L'histoire du salut a

ainsi atteint son centre. Mais, à partir de ce centre, elle continue en s'élar-
gissant de nouveau progressivement. Par les Apôtres, elle conduit à l'Eglise,
Corps du Christ. L'Eglise remplit pour l'humanité le rôle du « reste » d'Israël,
du « peuple des saints », sauvé et souffrant pour le grand nombre. L'histoire
se poursuivra ainsi jusqu'à la rédemption de l'humanité et de la création
entière dans le Règne de Dieu. « Ainsi toute l'histoire du salut se déroule
en deux mouvements : l'un va du grand nombre à l'Unique : c'est l'Ancienne
Alliance ; l'autre va de l'Unique au grand nombre : c'est la Nouvelle Alliance.
Exactement au centre, il y a la mort expiatoire et la résurrection du Christ »

(p. 102). Notre manière de compter les années devient alors un symbole
singulièrement expressif de ce double mouvement de l'histoire du salut :

l'année de la naissance de Jésus-Christ étant l'an 1, le temps qui s'est écoulé

avant cet événement central est mesuré par des nombres décroissants

jusqu'à cette année-là, le temps qui s'est écoulé et s'écoule encore après cet
événement par des nombres croissants à partir de cette même année.

Le propre des moments et des époques qui constituent l'histoire du salut
est de ne pas se répéter. On sait avec quelle vigueur le Nouveau Testament
affirme que l'acte rédempteur de Dieu en Jésus-Christ a été accompli « une
fois pour toutes » (âcporraE, âitaS : Rom. vi, 10 ; Héb. vu, 27 ; ix, 12 et
28 ; I Pierre m, 18). N'est-ce pas le paradoxe chrétien initial Un
événement historiquement banal, le crucifiement de Jésus de Nazareth, alors

que Ponce Pilate était gouverneur de la Judée, est l'événement central
de l'histoire, décide de la rédemption de l'humanité et même de toute la
création Mais si, comme nous l'avons vu, toutes les époques de l'histoire
du salut doivent leur sens et leur valeur à cet événement unique, chacune

d'elles a son caractère particulier, que lui vaut la place qu'elle occupe sur
la ligne du temps et ses rapports avec son centre.

Le passé : la Création, la chute, l'histoire d'Israël, bref, cette partie
de l'histoire du salut rapportée par l'Ancien Testament trouve en Jésus-
Christ sa fin et son accomplissement. Voilà justifiée l'interprétation
christologique de l'Ancien Testament Encore faut-il qu'elle respecte le caractère

propre de l'histoire contenue dans l'Ancien Testament, « préparation
temporelle de l'événement du Christ », et qu'elle ne prétende pas lire le Nouveau
Testament dans l'Ancien to. L'Ancien Testament doit conserver sa valeur

propre, car s'il est à lire à la lumière de Jésus-Christ, à son tour il projette
sa lumière sur Jésus-Christ et permet de le situer dans l'ensemble du plan
rédempteur de Dieu.

(') P. 116-120, M. Cullmann se livre à une critique fort pertinente de

l'interprétation christologique de l'Ancien Testament par l'auteur de l'épître de
Barnabas. Cela lui permet de constater que le problème posé par l'œuvre de Wilhelm
Vischer est déjà un problème du christianisme primitif.



CHRIST ET LE TEMPS 79

L'avenir aussi, le temps de la Fin, ne peut être apprécié comme il convient

que dans ses rapports avec la mort et la résurrection de Jésus-Christ (').
Ce qui distingue, nous l'avons dit, l'eschatologie chrétienne de l'eschatologie
juive, c'est que le Messie est déjà venu, que le centre de l'histoire est déjà
dépassé. Aussi, pour la foi du christianisme primitif, l'eschatologie a-t-elle

perdu l'importance décisive qu'elle avait dans le judaïsme. En Jésus-Christ
elle n'est plus objet d'attente seulement, elle est déjà accomplissement.
Selon l'image heureuse de M. Cullmann, il y a entre l'acte rédempteur en
Jésus-Christ et l'événement de la Fin, le même rapport qu'il y a dans une

guerre entre la bataille décisive qui a déjà été gagnée et le « Victory Day »

qui luira certainement, même s'il doit se faire attendre longtemps encore.
C'est pour cela que la date de la Parousie a pu être sans cesse différée, sans

que l'espérance de l'Eglise devînt moins vive, car cette espérance se fonde

sur un fait qui ne peut être remis en question : la résurrection de Jésus-Christ.
Le présent reçoit aussi son sens de Jésus-Christ, centre de l'histoire du

salut. Son caractère est complexe, car il participe à la fois de l'ancien « éon »

auquel la Parousie mettra fin, et de 1'« éon » nouveau qui avec Jésus-Christ
a fait irruption dans l'histoire. « C'est déjà la Fin, et pourtant ce n'est pas
encore la Fin » (p. 127). Le temps présent se situe dans l'histoire du salut
entre la bataille décisive déjà gagnée et le jour de la Paix qui fera toutes
choses nouvelles. C'est le temps de l'Eglise, du Règne du Christ invisible,
de la prédication de l'Eglise à tous les peuples. L'Eglise vit « dans les
derniers temps », sans en connaître la durée, elle est engagée dans la dernière

phase de l'histoire du salut, dont elle est toujours exposée à méconnaître
le caractère propre, soit en la sous-estimant, soit en la surestimant.

Quels rapports l'histoire du salut a-t-elle avec l'histoire universelle La
traverse-t-elle comme une ligne lumineuse qui ferait ressortir, à sa gauche
et à sa droite, l'épaisseur des ténèbres Mais le paradoxe chrétien consiste
aussi à affirmer que cette ligne si mince de l'histoire du salut, même en
son extrême concentration en Jésus-Christ, ne cesse point d'engager l'histoire
universelle et le destin de l'humanité tout entière. Tout a été créé par Christ,
dit le Nouveau Testament ; le monde a été réconcilié avec Dieu par Christ ;

à la Fin la royauté sur toutes les créatures sera remise par Christ à Dieu
qui sera tout en tous. Le temps de l'Eglise est précisément le temps pendant
lequel l'histoire du salut pénètre de nouveau dans l'histoire universelle

sans jamais se confondre avec elle. En effet, le Christ ressuscité a reçu la

royauté dans le ciel et sur la terre (Mat. xxvm, 18). Il règne sur le monde,
bien que le monde n'en sache rien. L'Eglise a pour mission de proclamer
la royauté du Christ et d'appeler les nations et les individus à la reconnaître.

(') M. Cullmann n'a pas pensé à l'admirable illustration de ces rapports
contenue dans le chap. V de l'Apocalypse : le Christ est déclaré digne de prendre et
d'ouvrir le livre aux sept sceaux, le livre de la destinée finale de l'Eglise et de

l'humanité, parce qu'il a été immolé, parce que par son sang il a racheté l'Eglise (v. 9
et 10).



So CHARLES MASSON

Avec beaucoup de raison, M. Cullmann montre que si le temps de l'Eglise
est apprécié à sa juste valeur, le croyant ne saurait ni mépriser le monde

sur lequel Christ doit régner, ni aimer sans réserve le monde dont la figure

passe.
Cette conception rigoureusement historique de l'œuvre du salut peut-elle

s'accorder avec la valeur unique reconnue par l'Evangile à l'individu et
à son destin î L'auteur montre cet accord dans la dernière partie de son
livre. Par la foi, l'individu confesse que l'histoire du salut tout entière le

concerne, bien plus, qu'il y va « de lui et de son tout ». En Christ il a été
élu avant la création du monde (Eph. i, 4) ; en Christ il a été justifié, sanctifié,

racheté, adopté (I Cor. 1, 30 ; vi, il ; Gai. m, 26 et iv, 5) ; il a maintenant

à marcher par l'Esprit, à être tous les jours ce que Dieu a fait de lui
en Christ, en discernant dans chaque situation la volonté de Dieu à la lumière
de l'événement rédempteur. L'individu participe donc aux grâces et aux
responsabilités du temps de l'Eglise, son existence tout entière est valorisée

par l'histoire du salut dans laquelle il est engagé. Et même son avenir
Si son destin est inséparable de celui de l'humanité entière, si, pour cette
raison, il n'est question dans le Nouveau Testament ni d'immortalité de

l'âme, ni de résurrection immédiatement après la mort, la résurrection au
dernier jour cesse d'être objet d'espérance seulement, comme dans le

judaïsme, pour devenir une certitude fondée sur l'événement central de

l'histoire, la résurrection de Jésus-Christ. De plus, le croyant qui a reçu

l'Esprit sait qu'il participera pleinement à la vie éternelle dans le Règne
de Dieu, même si, après sa mort, il doit attendre dans la communion du

Christ, le corps spirituel qui lui sera donné lors de la résurrection au dernier

jour.

Nous craignons que ce long résumé ne soit à l'ouvrage lui-même ce que
le squelette est au corps vivant. U était indispensable néanmoins, car il
n'était pas possible de négliger un développement sans compromettre l'équilibre

de l'ensemble.
M. Cullmann a réussi sa démonstration : la notion du temps linéaire

est inséparable de la notion néo-testamentaire de l'histoire du salut dont
l'événement central est Jésus-Christ. Détachée de la ligne du temps, la
révélation de Dieu en Jésus-Christ n'est plus que l'objet d'une gnose ou

d'une mystique intemporelle ; sans Jésus-Christ la ligne du temps n'a plus
de centre et n'a plus de sens. Ainsi le temps n'est pas seulement un cadre

contingent donné à la révélation chrétienne, parce que les Juifs pensent
aussi naturellement dans le temps que les Grecs dans l'espace, le temps
appartient à la structure même de la révélation chrétienne. La temporalité
est son caractère spécifique. Elle ne saurait le perdre sans se perdre.

Certes le caractère temporel de la révélation ne pouvait être complètement

oublié et il ne l'a jamais été. Mais la théologie n'en a pas toujours



CHRIST ET LE TEMPS 8i

reconnu l'importance. Dans l'antiquité, Irénée de Lyon, au XIX* siècle

l'école heilsgeschichtlich allemande avec Joh. Tobias Beck, von Hofmann,
Auberlen, Martin Kahler, ont vigoureusement affirmé que l'œuvre rédemptrice

de Jésus-Christ est le centre d'une ligne du temps qui va de la Création

au retour du Christ. S'il peut se réclamer d'une tradition, l'ouvrage du

professeur de Bâle n'en est pas moins original. Préparé par de nombreux
travaux sur le christianisme primitif, il s'impose par la clarté de la conception*

par la solidîté de ses bases exégétiques et historiques, par la maîtrise

avec laquelle l'auteur conduit son exposé de théologie du Nouveau Testament.

Après l'avoir lu, il est difficile de ne pas reconnaître que « toute théologie

est histoire biblique » (p. 20), que le dogmaticien devrait préférer au

plan trinitaire le plan de l'histoire du salut, s'il ne veut pas risquer d'introduire

dans sa dogmatique des spéculations étrangères au Nouveau Testament.
Une conception rigoureusement christologique de l'histoire du salut

constitue donc le contenu même de la pensée du christianisme primitif.
Aussi toutes les données de la révélation y viennent-elles prendre place
dans leurs justes rapports les unes avec les autres. A lire Christus und die

Zeit, on voit la révélation chrétienne s'éclairer de l'intérieur, dans son
unité et dans sa diversité, et ce n'est pas un des moindres signes de la vérité
de la thèse de l'auteur que cette aptitude à faire apparaître la cohérence

d'une révélation aussi riche d'aspects que la révélation chrétienne.
Si l'histoire du salut, considérée de son centre, Jésus-Christ, est le contenu

même de la révélation chrétienne, elle a une valeur critique que M. Cullmann
a montré tout au long de son exposé, en des pages qui ajoutent encore à

l'intérêt de son ouvrage. En effet, une doctrine s'écarte plus ou moins gravement

de la foi professée par l'Eglise primitive, dès qu'elle altère le caractère

temporel ou christologique de l'histoire du salut, dans son ensemble, dans

une de ses parties, ou dans son centre, Jésus-Christ.
Ce n'est point par hasard que « le docétisme a été la grande hérésie

christologique de l'antiquité» (p.Ilo). Selon notre auteur, il n'a pas été

un système hérétique particulier professé par certains chrétiens, mais bien

une christologie hérétique que l'on retrouve dans les systèmes les plus divers,
à condition de ne pas le réduire à la doctrine selon laquelle le Christ n'aurait
possédé un corps humain qu'en apparence. Car le docétisme a revêtu une
autre forme encore qui ne niait pas la réalité de l'incarnation, mais écartait
le scandale de la mort du Christ par les théories les plus fantaisistes. Sous

une forme ou sous une autre, le docétisme n'acceptait pas la révélation de

Dieu dans l'histoire, en la personne de Jésus de Nazareth crucifié sous Ponce

Pilate. Aussi a-t-il survécu jusqu'à nos jours dans toutes les christologies
qui, au lieu de se fonder sur l'ensemble des données néo-testamentaires,
choisissent entre ces données pour des raisons étrangères au Nouveau Testament.

Il n'y a certes aucun rapport entre le docétisme et la théologie de Karl
Barth. Quelle que soit l'admiration de M. Cullmann pour l'œuvre de son

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXIV. (n° I39, I946). 6



82 CHARLES MASSON

collègue, il constate que l'opposition du temps et de l'éternité dans la dialectique

barthienne risque de dissoudre le temps biblique dans une éternité
intemporelle et de méconnaître le caractère temporel de l'éternité dont
parle le Nouveau Testament (p. 54 et 57). Quant à R. Bultmann, qui
proclamait récemment to la nécessité de dépouiller le message du Nouveau
Testament de sa forme mythique, dont l'eschatologie temporelle est l'élément
le plus apparent, il ne saurait être suivi par celui qui sait que l'histoire du
salut n'est pas seulement le cadre de la révélation chrétienne, mais la
constitue (p. 25 s.).

M. Cullmann discute aussi comme il convient la thèse de l'école dite
de « l'eschatologie conséquente », formulée d'abord par Albert Schweitzer W

et défendue chez nous par le professeur Martin Werner to. Elle affirme que
l'eschatologie propre à la prédication de Jésus et de l'Eglise primitive fut
périmée dès que l'événement lui donna tort, dès qu'il fut évident que la
Parousie ne se produisait pas dans le très court délai prévu. Cette thèse

est infirmée si on reconnaît que la date de la Parousie n'a pas eu pour Jésus
et l'Eglise primitive l'importance qu'on lui attribue, car l'espérance de

l'Eglise primitive se fondait sur l'événement central de l'histoire, que rien
ne pouvait remettre en question, la mort et la résurrection de Jésus-Christ.
Il faut rappeler ici l'image dont use M. Cullmann : si l'Eglise primitive
espérait avec une telle intensité, c'est qu'elle savait que la bataille décisive
avait déjà été gagnée ; mais cette même certitude lui permettait, et permet
aujourd'hui encore à l'Eglise, d'attendre aussi longtemps qu'il le faudra
le jour de l'armistice.

La théorie de la « contemporanéité » du croyant avec Christ, chère à

Kierkegaard to se trompe, elle, dans l'appréciation du « temps de l'Eglise
et de son rapport avec l'événement rédempteur, centre de l'histoire du
salut. Elle méconnaît la valeur positive de ce temps qui ne sépare pas
seulement, et toujours davantage, l'Eglise de la mort du Christ, mais qui est
aussi le temps pendant lequel le Christ invisible règne au Ciel et sur la terre,
présent dans l'Eglise et dans le cœur du croyant par l'Esprit » (p. 148).
Mais voici l'erreur inverse « Si Kierkegaard franchit le temps d'un saut
en arrière, du présent jusqu'à Jésus-Christ, centre de l'histoire, le
catholicisme, par contre, franchit le temps d'un saut en avant, de Jésus-Christ
jusqu'au présent » (p. 145). Et le présent, cette fois, est surévalué par rapport
au centre de l'histoire du salut, qui appartient au passé. En élevant la
tradition au rang de source de la révélation, et de révélation toujours actuelle,
l'Eglise romaine ne prend pas assez au sérieux le caractère unique de l'événement

rédempteur qui s'est produit en Jésus-Christ, et qui détermine le

(1) R. Bultmann, Offenbarung uni Heilsgeschehen, 1941. — Geschichte

der Leben-Jesu- Forschung, 2' éd., 1913. —- (3) Die Entstehung des christlichen
Dogmas, 1941. — (¦») L'Ecole du christianisme. Trad. P. H. Tisseau, Genève,
Editions Labor, 1936, p. 80-89.



CHRIST ET LE TEMPS 83

présent, comme les autres parties de l'histoire du salut. L'Eglise ancienne
n'a pas commis cette erreur, quand, vers l'an 150, elle élabora son Canon
des Ecritures, pour soumettre à son contrôle toute tradition trop éloignée
du centre de l'histoire du salut pour pouvoir prétendre lui appartenir.

Christ et le temps est une étude de théologie du Nouveau Testament

qui met magistralement en lumière la structure temporelle de la révélation
et son unité. Mais ce qui fait la force de cet ouvrage dans son ensemble,
fait aussi sa faiblesse dans certaines de ses parties. M. Cullmann est un
exégète et un historien qui jouit d'une légitime autorité; c'est aussi un sys-
tématicien. Il ne se contente pas de scruter les documents, d'établir les

faits, d'exprimer les idées, il aime les hypothèses qui relient les faits et les

idées, les vues d'ensemble et la belle ordonnance des systèmes. Sans cette

qualité d'esprit, son livre n'eût pas été écrit. Il est arrivé cependant au

systématicîen de se substituer à l'exègète et d'édifier une construction qui,
à certains moments, ne peut se réclamer du témoignage normatif du Nouveau
Testament. Nous ne pensons pas tant ici à des textes particuliers susceptibles

d'une autre interprétation qu'à certaines vues systématiques qui ne

nous paraissent pas exégétiquement fondées.

Quand l'auteur nous dit (p. 99-103) que le double mouvement de l'histoire

du salut va du grand nombre à l'unité et de l'unité au grand nombre,

qu'il suit la ligne : Humanité-Israël-Christ, Christ-Eglise-Humanité ; quand
il ajoute que ce double mouvement est commandé par le principe théologique

de l'élection et de la substitution, sa théorie est séduisante, comme
toutes les théories qui mettent de l'ordre dans les faits, mais n'est-elle pas
une schématisation étrangère à la pensée de l'Eglise primitive M.

Cullmann lui-même convient que le double mouvement de l'histoire du salut
trouve son expression la plus claire dans l'esquisse que Paul en donne dans

l'épître aux Galates ni, 6-iv, 7 (p. 102). Or, si nous nous reportons au texte,
que constatons-nous L'histoire du salut, esquissée par l'apôtre, part
d'Abraham (ni, 6), auquel cette promesse est faite : « Toutes les nations
seront bénies en toi » (v. 8), et cette promesse est réalisée en Christ pour
tous ceux qui sont la postérité d'Abraham (v. 29). Ainsi donc, la ligne de

l'histoire du salut ici esquissée va d'une personne unique à une autre
personne unique, d'Abraham à Jésus-Christ, les croyants n'étant l'unique
postérité d'Abraham que dans la mesure où ils sont « un » en Jésus-Christ
(v. 26-29).

Romains iv affirme aussi le rôle unique d'Abraham comme tête de ligne
de l'histoire du salut. Il est « notre père à tous » (v. 16), « le père de peuples
nombreux » (v. 18). L'Eglise est l'accomplissement de la promesse qui lui
a été faite.



84 CHARLES MASSON

Dans Romains xi encore, Paul évoque l'histoire du salut à l'aide de

l'image de l'olivier : en vertu de l'élection dont ils ont été l'objet, les patriarches

en sont la racine, les judéo-chrétiens et les pagano-chrétiens, les rameaux
naturels ou greffés (xi, 16-18). De nouveau la pensée de Paul suit une ligne
qui va d'Abraham à l'Eglise. Pour lui, l'histoire du salut part de la personne
unique d'Abraham, passe par la personne unique de Jésus-Christ, pour
s'élargir alors dans l'Eglise.

Le parallèle institué par Paul entre Adam et Christ est plus significatif
encore (cf. Rom. v, 12-21 ; I Cor. xv, 21 et 22, 45-49). L'un et l'autre sont
s unique » (rie) et se correspondent dans l'histoire du salut, car il leur a
été donné, à l'un et à l'autre, de déterminer par leur acte la condition de

toute une humanité. Par sa transgression, Adam a fait de tous les hommes
des pécheurs condamnés à mort ; par sa mort et sa résurrection, Jésus-Christ
a apporté à tous les hommes la justice et la vie. Chacun d'eux est au point
de départ d'une étape de l'histoire du salut, et chacune de ces étapes est
régie par le principe : « un pour tous ». M. Cullmann répondra-t-il qu'Adam
représente l'humanité, et même la création entière, en vertu de la place
qu'il y occupe (p. 100). Paul ne semble pas être de cet avis. Quand il parle
d'Adam, il voit en lui « le type de Celui qui devait venîr » (Rom. v, 14),
Adam est, à sa place et en son ordre, aussi « unique » que Christ (eïç

Rom. xn, 15-19). Si Adam «représentait» l'humanité, la dialectique de

Paul qui se meut entre les termes un-tous (eîç-iroAXoî) serait compromise.
Comme l'a bien vu Schlatter ri) ; « Dans leur péché et dans leur mort, tous
dépendent de l'Unique [Adam] et pour cette raison reçoivent la vie et la
justice de l'Unique [Christ], qui, à son tour, agit pour tous et dont l'action
embrasse tous les hommes ».

Quand donc Paul schématise l'histoire du salut, ce n'est pas selon le
schéma : « Tous-un, un-tous », mais plutôt selon le schéma : « Un-tous,
Un-tous » quand il part d'Adam, et « Un-un-tous » quand il part d'Abraham.

Le chapitre consacré aux rapports des Puissances angéliques avec l'Etat
et les détenteurs du pouvoir politique (p. 169-186) est discutable aussi.
Selon M. Cullmann, la condition de l'Etat dans l'époque présente de l'histoire
du salut serait déterminée par les relations des Puissances invisibles avec
le Christ. Paul a conservé la croyance juive aux Anges qui président aux
destinées des peuples et sont les agents de l'histoire du monde. Il les désigne

par les noms de èEouoï'at, àpxaf, oévaueiç, epóvoi et KupiOTnTeç. Selon notre
auteur, il faudrait voir ces Puissances angéliques présentes et agissantes
derrière les pouvoirs politiques de ce monde. Vaincues par la mort et la
résurrection de Jésus-Christ, elles ont perdu leur indépendance, elles sont
sous la souveraineté et au service du Christ, dans la mesure où elles ne
cherchent pas de nouveau à s'émanciper Car, pendant le temps qui s'écoule
de Pâques à la Parousie, elles ont encore une certaine liberté de mouvement.

(1) Gerechtigkeit Gottes, p. 189.



CHRIST ET LE TEMPS 85

Elles sont enchaînées, mais leur chaîne est extensible ; elles peuvent
momentanément l'allonger, se donner l'illusion de l'indépendance et reprendre un
caractère démoniaque. Si ces Puissances angéliques sont derrière les

institutions politiques, si le pouvoir de l'Etat est la manifestation de leur pouvoir,
alors le double jugement porté sur l'Etat dans le Nouveau Testament
s'explique. Quand les Puissances restent à leur place, soumises au Christ et à

son service, alors l'Etat est l'Etat de Romains xm, et le magistrat est
« ministre de Dieu pour le bien », mais quand les Puissances tirent sur leur
chaîne et s'émancipent, l'Etat revêt un aspect démoniaque, il est la Bête
de l'Apocalypse. Tel serait, selon le Nouveau Testament, le fondement

christologique de l'Etat, ainsi s'expliquerait le caractère complexe de l'Etat
dans le Règne du Christ.

M. Cullmann avait déjà exposé ces vues ri), qu'il partage d'ailleurs avec
Günther Dehn, Karl Barth, Karl-Ludwig Schmidt. Elles ont trouvé des

contradicteurs en la personne de Gerhard Kittel, Franz Leenhardt, Emil
Brunner. En les développant longuement dans Christus und die Zeit, M.

Cullmann s'est efforcé de les rendre plus vraisemblables et de répondre aux
objections. Il nous semble qu'en cette matière aussi le systématicien s'est

substitué à l'exègète et il ne nous a pas convaincu. En appeler à Héb. i, 14,
qui qualifie les anges de Xerroup-riKà irvéuuaTa eiç oiaKovfav àiroOTeXXóueva

parce que dans Rom. xm les organes terrestres des Puissances sont désignés

par des termes analogues, 8eo0 oiiîkovoç (v. 4) et XeiTouprot 8eo0 (v. 6), nous

paraît tout à fait malheureux. En effet, le contexte réduit à leur juste valeur
ces analogies purement verbales. Héb. 1, 14 parle d'anges qui n'ont rien
de commun avec les Puissances, puisqu'ils sont continuellement « envoyés

pour exercer un ministère à cause de ceux qui doivent hériter le salut » to,
donc des croyants. Comment assimiler ce rôle d'anges serviteurs des croyants
avec celui des Puissances qui exercent leur souveraineté par l'organe des

pouvoirs politiques sur les non-croyants comme sur les croyants Certes
M. Cullmann pourrait renoncer sans peine à l'appui de Héb. 1, 14, car sa

doctrine est fondée avant tout sur I Cor. n, 8 ; vi, 3 et Rom. xm, I-7. La
place nous manque pour discuter l'exégèse qu'il donne de ces textes et
nous devons nous borner à quelques remarques.

I. I Cor. n, 8 est un texte d'un caractère tout différent de celui de

I Cor. vi, 3 et Rom. xm, 1-7. Il ressortit à cette « sagesse de Dieu » qui est
révélation par l'Esprit de la destinée eschatologique de l'Eglise (v. 7), sagesse

qui ne peut être communiquée à tous les croyants, mais seulement aux
« parfaits » (v. 6), que les Corinthiens n'étaient pas encore (m, 1-3). Rien
d'étonnant que dans un pareil contexte, Paul ait évoqué, derrière Hérode

(») Königsberrscbaft Christi und Kirche im Neuen-Testament. Theol. Studien.
Heft io, p. 25-27 ; 44-48.

Remarquez le présent àuooTeXXouêva, combien différent du parfait
T€TOfu€vai qui définit les èEoucrîcu de Rom. xm, 1.



86 CHARLES MASSON

et Pilate crucifiant Jésus, les a Archontes de ce siècle », ignorant tout de

la sagesse divine et consommant eux-mêmes l'acte qui devait les déposséder.
De l'aveu de Paul lui-même, il s'agit ici d'une doctrine ésotérique, dont il
est impossible de tirer aucune conclusion relative à la doctrine paulinienne
de l'Etat quand elle s'exprime sous une forme aussi pratique que Rom. xm,
1-7-

2. Il n'est pas permis d'assimiler sans autre'les Puissances avec les Anges
de I Cor. vi, 3, car les Puissances ne sont qu'une catégorie d'Anges, dont
les fonctions sont très particulières, et que Paul désigne toujours par leurs

noms.

3. Il faudrait pouvoir examiner en détail ce que Paul dit des

Puissances, de leur origine, de leur rôle, de leur caractère, de ce que l'acte rédempteur

en Jésus-Christ a fait d'elles, de leur destinée finale. Nous constaterions

que la pensée de M. Cullmann n'est pas conforme sur tous les points avec
celle de Paul. L'apôtre ne dit jamais que les Puissances dans le temps présent
sont « enchaînées », encore moins que leur chaîne extensible leur permet
l'illusion de l'indépendance. M. Cullmann croit pouvoir l'inférer de Apoc. xx,
2, vision qui décrit le Diable enchaîné pour mille ans et jeté dans l'Abîme.
Mais cette scène se situe après la Parousie, et il n'y a pas moyen d'en rien
conclure quant à la condition des Puissances avant la Parousie.

La thèse de M. Cullmann sur les rapports des Puissances angéliques avec
l'Etat ne paraît pas conforme au témoignage du Nouveau Testament. Est-ce
vraiment la seule manière de reconnaître à l'Etat un fondement christologique

et de justifier son caractère entre Pâques et la Parousie La condition
de l'Etat dans le temps présent n'est-elle pas la condition même de l'homme,
de toutes les collectivités, les institutions et les activités humaines Depuis
la Résurrection, le Christ règne au Ciel et sur la terre. L'Eglise reconnaît
sa royauté et a mission de la proclamer devant le monde. L'Etat sera chrétien

dans la mesure où il reconnaîtra la seigneurie de Jésus-Christ, mesure

toujours variable et provisoire —¦ nous en savons quelque chose — parce
que l'Etat est toujours tenté de se prendre lui-même pour fin, de se
soustraire à la royauté du Christ, et de revêtir l'aspect démoniaque de la Bête
de l'Apocalypse.

Que penser enfin de P« état intermédiaire », vie dans la communion
du Christ, supposé par M. Cullmann entre la mort et la résurrection du

croyant Notre auteur constate lui-même que « le Nouveau Testament ne

spécule nulle part à ce sujet » (p. 214). Ne serait-ce point que le Nouveau
Testament ignore cet « état intermédiaire » Nous ne pouvons ici discuter

comme il le faudrait la thèse de M. Cullmann G) et les textes qui sont censés

la justifier. Nous nous contenterons d'indiquer nos réserves par les remarques

suivantes :

(1) Exposée aussi par M. Philippe H. Menoud, Le sort des trépassés. Cahiers

théologiques de l'Actualité protestante, n" 9.



CHRIST ET LE TEMPS 87

1. Selon Paul, l'incomparable supériorité de l'espérance chrétienne sur
l'espérance juive ne réside point dans un hypothétique « état intermédiaire »

mais d'abord dans la certitude que lui confère la résurrection de Jésus-Christ,
puis dans le privilège qu'auront les croyants de ressusciter lors de la Parousie,
avant la résurrection générale (I Thess. iv, 16 ; I Cor. xv, 23), et d'être
associés à la dernière période du Règne du Christ qui aura la terre pour
théâtre (I Cor. xv, 24-28).

2. En justifiant l'hypothèse d'un « état intermédiaire » par la possession
de l'Esprit, déclarée inamissible (p. 243), M. Cullmann considère l'Esprit
comme une réalité dont le croyant pourrait disposer. Mais, dans le Nouveau
Testament, et dans les épîtres de Paul en particulier, le croyant ne peut
pas plus disposer de l'Esprit qu'il ne peut disposer de Dieu, toujours
souverainement libre. L'Esprit est donné au croyant « en Christ », « dans la foi »,

et seulement tant qu'il demeure « en Christ » et s dans la foi ». Certes l'Esprit
constitue pour le croyant les « arrhes » de la vie éternelle (II Cor. v, 5),
mais ces « arrhes » ne sont pas le germe de la vie éternelle qui s'épanouira
auprès du Christ immédiatement après la mort, ces « arrhes » ne sont qu'un
don partiel qui annonce et garantit le don total, la résurrection du croyant
dans son corps spirituel lors de la Parousie.

3. L'« état intermédiaire », même justifié par la possession de l'Esprit,
prétendue inamissible, altère gravement la notion même de résurrection.
Elle ne laisse subsister qu'une résurrection partielle, la résurrection du

corps, alors que le propre de la résurrection est d'être résurrection de l'homme
entier, corps et âme. Il suffit de lire I Cor. xv pour constater combien est

étrangère à Paul cette résurrection partielle que sera, au dernier Jour, le

don d'un corps spirituel aux croyants qui, depuis leur mort, vivaient dans

la communion du Christ. Il est hors de doute que la résurrection du Christ,
la première résurrection d'un mort, ne soit la résurrection totale, le troisième

jour, du Christ qui est « mort pour nos péchés » et « qui a été enseveli »

(I Cor. xv, 3 et 4).

4. Relativement aux croyants morts, l'objet de l'espérance chrétienne

sera ou bien la résurrection des morts dans le cadre de l'eschatologie
temporelle de l'apôtre Paul, ou bien dans le cadre de l'eschatologie plus spatiale

que temporelle du quatrième Evangile, la vie éternelle immédiatement après
la mort, là où est Jésus le Fils de Dieu (Jo. xiv, 1-3 ; xvn, 24). S'il n'est

pas possible de systématiser les données du Nouveau Testament sur ce

sujet, acceptons cet avertissement de nous abstenir de toute spéculation
que n'autorise pas le témoignage scripturaire et sachons nous contenter
de la certitude de la foi.

Nos critiques, on le voit, n'atteignent pas la thèse essentielle du livre
de M. Cullmann : le temps biblique est un temps linéaire ; le temps appartient
à la structure même de la révélation chrétienne, histoire du salut dont
Jésus-Christ est le centre et dont chaque partie doit son sens et sa valeur
à son rapport avec ce centre. Nous ne savons pas ce que les philosophes



88 CHARLES MASSON

penseront de cette notion du temps, ou plutôt nous voyons bien qu'ils la
jugeront irrecevable, parce qu'ils ne sauraient reconnaître ni le caractère
absolu de la révélation chrétienne, ni la venue de Jésus-Christ comme événement

central de l'histoire. Les théologiens, eux, salueront dans Christus
und die Zeit une étude pénétrante de la notion néo-testamentaire du temps
et un exposé magistral du contenu de la Révélation dans son unité et sa
diversité. Ce livre nous conduit vraiment au centre d'où la lumière rayonne
dans toutes les directions, sur tous les problèmes de la théologie. Les
théologiens et les pasteurs liront avec joie et profit l'ouvrage du distingué
professeur de Bâle et de Strasbourg, dont une traduction française paraîtra
cette année encore.

Charles MASSON.


	Étude critique : Christ et le temps

