Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1946)

Artikel: Etude critique : Christ et le temps
Autor: Masson, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380470

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

CHRIST ET LE TEMPS

Christ et le temps ! Le rapprochement insolite de ce nom propre et de
ce concept pose un probléme au théologien et au philosophe. M. Cullmann
a voulu faire ceuvre de théologien seulement. Son avant-propos nous en
avertit ; il va étudier « ce qui est au centre de la prédication chrétienne ».
A-t-il réussi 4 montrer que la notion néo-testamentaire du temps est insé-
parable de la personne du Christ ? Seule une analyse de son livre (@ pourra
nous en convaincre.

La pensée du christianisme primitif se meut dans le temps plutét que
dans P’espace. La terminologie du Nouveau Testament en témoigne. Toutes
les expressions temporelles dont disposait la langue grecque se rencontrent
avec une fréquence particuliére dans les textes les plus importants : les
mots « jour », « heure », « moment », «temps», «délai», «ére limitée »,
« éres illimitées » : fjuépa, Wpa, xapde, xpbvog, aidv et alives, et d’autres
encore (p. 32). Mais les termes les plus caractéristiques de la notion néo-
testamentaire du temps sont ceux de kaipég et d’aithv,

Si, dans le grec profane, le kaipdg désigne I’occasion favorable, le moment
décisif, le xapé biblique est toujours déterminé par la volonté de Dieu,
qui fait d’une date un moment décisif de I’accomplissement de son ceuvre.
Jalonnée de tels xaipof, ’ceuvre de Dieu dans le temps devient une « histoire
du salut » (Heilsgeschichte). Tous les éléments du temps ne constituent pas
Phistoire du salut au sens strict du terme, mais ces moments particuliers

(1) Oscar CuLLmaNN, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichts-
auffassung. Evangelischer Verlag A, G., Zollikon, Ziirich, 1946, 224 pages. L’ouvrage
est dédié & I'Université de Lausanne et a sa Faculté de théologie, en témoignage
de reconnaissance pour le doctorat bonoris causa décerné i I'auteur.



76 CHARLES MASSON

seulement, ces xawpof, que sont, par exemple, la Création, la mort et la
résurrection du Christ, la Parousie.

Le terme aiwv désigne le temps dans son déroulement, la durée. Il désigne
aussi bien une durée limitée qu’une durée illimitée, aussi bien « le présent
siécle » que « les siécles des siécles ». Les écrivains du Nouveau Testament
usent du terme aithv, au singulier ou au pluriel, pour parler : 1° du temps
sans limite en arriére et en avant, donc de P’éternité ; 2° du temps limité
par la création et par ’événement dernier ; 3° des sections du temps limitées
dans une direction, illimitées dans une autre, comme le temps qui précéde
la création ou le temps qui suit ’événement dernier.

Aprés d’autres (0, M. Cullmann constate que la notion néo-testamentaire
du temps linéaire s’oppose 4 la notion du temps cyclique qui fut celle des
Grecs. Tandis que les Grecs aspirent a échapper au temps pour trouver la
félicité dans un au-deld soustrait au devenir, le temps est pour I'Eglise
primitive le champ méme de Paction de Dieu, de sa révélation, de son
ceuvre rédemptrice, de ces kapol qu’il fixe souverainement et de ces « éons »
dans lesquels il répartit 'ensemble de I’histoire. Il y a pour la pensée grecque,
dans Pexpression classique qu’en a donné Platon, une différence qualita-
tive entre le temps et I’éternité : ’éternité n’est pas le temps infini, elle est
intemporelle. Le Nouveau Testament, par contre, n’oppose pas le temps a
Péternité : il ne connait que le temps limité et le temps illimité, qui est
pour lui ’éternité. Non pas que le sentiment de P’éternité soit étranger aux
hommes de la Bible, mais Dieu seul, selon eux, embrasse du regard le
temps sans limite, Dieu seul est «le Roi des siécles» (I Tim. 1, 17), il
connait seul le Jour et PHeure que ne connaissent pas les « Anges dans le
Ciel » et pas méme le Fils! (Marc xin, 32).

La ligne du temps dans la Bible se divise en trois sections : le temps
antérieur & la Création, le temps compris entre la Création et la Parousie,
le temps postérieur 4 la Parousie. A cette division du temps en trois se
superpose dans le judaisme une division en deux : « I’éon présent » et « ’éon
a venir », Pour le judaisme la ligne du temps sera coupée en deux par la
venue du Messie, qui inaugurera « ’éon a venir », le temps du salut. Pour
le judaisme donc, le centre de la ligne du temps se situe dans avenir. Or
voici, selon le Nouveau Testament, la radicale nouvecauté introduite dans
cette conception du temps par la venue du Christ : pour ’Eglise primitive,
depuis Piques, le centre de la ligne du temps ne se situe plus dans I’avenir,
car il vient d’étre atteint et dépassé. Le milieu de ligne du temps n’est
plus la venue future du Messie, mais la vie, la mort et la résurrection du
Christ Jésus. L’Eglise ne vit plus le temps de Pattente seulement, mais
déja le temps de "accomplissement.

(r) Aux auteurs de langue allemande, M. Cullmann ne joint que J. GuirTon,
Le temps et I'éternsté chez Plotin et chex saint Augustin (1933). Nous nous permettons
de signaler: Victor Monop, Dieu dans I’Univers (1933), p. 16, 24-26, 62-65. René
ScHAERER, Dieu, 'Homme et la Vie d’aprés Platon (1944), p: 38-39, 178-180.



CHRIST ET LE TEMPS 77

Le temps biblique doit son sens et sa valeur a I'ceuvre créatrice et rédemp-
trice que Dieu y réalise. Il est histoire du salut. Il importe de bien apercevoir
le caractére de cette histoire. En effet, Phistoire du salut que raconte la
Bible comprend et des faits historiques et des faits historiquement incon-
trélables, rapportés par des mythes et des légendes. Le Nouveau Testament
ne distingue pas mythe et histoire. Non point faute de sens historique,
mais pour une raison théologique : I’histoire du salut est tout entiére « pro-
phétie ». Par « prophétie », M. Cullmann entend ici révélation qui ne s’adresse
qu’a la foi et ne peut étre saisie que par la foi. « Des récits sur origine et
la fin de I'histoire ne sont que prophétie, dans la mesure ou ils ne sont objec-
tivement qu’objet de la révélation, subjectivement qu’objet de la foi » (p. 85).
Ils échappent a tout contrdle historique. Par contre, les faits rapportés
dans les livres dits « historiques » de la Bible sont, au moins partiellement,
contrdlables, tout en étant toujours aussi « prophétie », histoire porteusc
de la révélation. « Comprendre I’histoire du salut au sens du christianisme
primitif, c’est voir qu’histoire et mythe y sont continuellement et essen-
tiellement unis, qu’ils sont I'un et P’autre i réduire d’une part au commun
dénominateur de la « prophétie », d’autre part au commun dénominateur
du développement temporel » (p. 92).

Mais revenons a P’histoire du salut. La ligne n’en a été révélée dan:, son
ensemble qu’aux premiers chrétiens, qui purent la considérer de son centre :
Jésus-Christ. Et elle leur est apparue comme une ligne qui devait tous ses
caractéres au Christ, comme une Christusiinie. Car elle I'est dans toutes
ses parties. Dans le temps antérieur a la Création déja, le Christ est pré-
destiné a étre le médiateur de I'ceuvre divine (Jo. xvi, 24 ; I Pierre 1, 20).
Christ est ensuite le médiateur de la Création (Jo. 1, 1; I Cor. vin, 6 ;
Col. 1, 16). L’élection d’Israél a pour fin le Christ et trouve son accomplisse-
ment dans Pceuvre du Christ (Gal. 111, 6-29). Le temps de I’Eglise aussi
doit son caractére a ’acte rédempteur du Christ et 4 sa royauté encore invi-
sible sur le ciel et sur la terre (Mat. xxvii, 18 ; Phil. 11, 10 s5.). Clest le
Christ encore qui conduira a son terme le plan rédempteur : il reviendra
sur la terre, il régnera jusqu’a ce qu’il ait mis tous les ennemis sous ses
pieds. Alors il remettra la royauté & Dien, qui sera tout en tous (I Cor. xv,
24-28). Cette Christuslinie n’est jamails systématiquement suivie dans le
Nouveau Testament, mais elle est partout supposée et tout ce qui se dit
et se fait dans I’Eglise s’y rapporte et vient y prendre place.

M. Cullmann croit pouvoir préciser encore le caractére de cette Christus-
linte. Dans son mouvement, elle obéit 3 un principe éminemment théolo-
gique : celui de D’élection et de la substitution. Pour le salut du monde,
Dicu élit le peuple d’Israél. Puis, comme Israél est infidéle, sa mission est
assumée par « le reste » dont parlent les propheétes. Ce « reste », a son tour,
se concentre encore jusqu’a se réduire 4 un seul homme, chargé de la mission
d’Israél, le Serviteur de Jahvé qui souffre pour le peuple (Es. i), le Fils
de PHomme qui représente « le peuple des saints » (Daniel vi1, 13 s.). Enfin



78 CHARLES MASSON

I’'Unique entre dans Phistoire en la personne de Jésus de Nazareth, a la
fois Serviteur de Jahvé et Fils de ’'Homme, qui par sa mort substitutive
accomplit ceuvre pour laquelle Israél avait été élu. L’histoire du salut a
ainsi atteint son centre. Mais, a partir de ce centre, elle continue en s’élar-
gissant de nouveau progressivement. Par les Apdtres, elle conduit & Eglise,
Corps du Christ. L’Eglise remplit pour Phumanité le réle du « reste » d’Israél,
du « peuple des saints », sauvé et souffrant pour le grand nombre. L’histoire
se poursuivra ainsi jusqu’a la rédemption de I’humanité et de la création
entiére dans le Régne de Dieu. « Ainsi toute I’histoire du salut se déroule
- en deux mouvements : I'un va du grand nombre a ’'Unique : ¢’est ’Ancienne
Alliance ; ’autre va de I'Unique au grand nombre : c’est la Nouvelle Alliance.
Exactement au centre, il y a la mort expiatoire et la résurrection du Christ »
(p. 102). Notre maniére de compter les années devient alors un symbole
singuliérement expressif de ce double mouvement de P’histoire du salut :
P’année de la naissance de Jésus-Christ étant I’an 1, le temps qui s’est écoulé
avant cet événement central est mesuré par des nombres décroissants jus-
qu’a cette année-1a, le temps qui s’est écoulé et s’écoule encore aprés cet
événement par des nombres croissants a partir de cette méme année.

Le propre des moments et des époques qui constituent I’histoire du salut
est de ne pas se répéter. On sait avec quelle vigueur le Nouveau Testament
aflirme que P’acte rédempteur de Dien en Jésus-Christ a été accompli « une
fois pour toutes» (¢pamag, amaf: Rom. vi, 10; Héb. vii, 27; 1%, 12 et
28 ; I Pierre 111, 18). N’estce pas le paradoxe chrétien initial ? Un
événement historiquement banal, le crucifiement de Jésus de Nazareth, alors
que Ponce Pilate était gouverneur de la Judée, est I’événement central
de Phistoire, décide de la rédemption de Phumanité et méme de toute la
création | Mais si, comme nous ’avons vu, toutes les époques de l’histoire
du salut doivent leur sens et leur valeur a cet événement unique, chacune
d’elles a son caractére particulier, que lui vaut la place qu’elle occupe sur
la ligne du temps et ses rapports avec son centre,

Le passé : la Création, la chute, histoire d’Israél, bref, cette partie
de Phistoire du salut rapportée par ’Ancien Testament trouve en Jésus-
Christ sa fin et son accomplissement. Voila justifiée linterprétation chris-
tologique de ’Ancien Testament ! Encore faut-il qu’elle respecte le caractére
propre de l’histoire contenue dans I’Ancien Testament, « préparation tem-
porelle de ’événement du Christ », et qu’elle ne prétende pas lire le Nouveau
Testament dans I’Ancien (). I’Ancien Testament doit conserver sa valeur
propre, car §’il est a lire a la lumiére de Jésus-Christ, a son tour il projette
sa lumiére sur Jésus-Christ et permet de le situer dans ’ensemble du plan
rédempteur de Dieu, '

(1) P. 116-120, M. Cullmann se livre & une critique fort pertinente de l'inter-
prétation christologique de I'’Ancien Testament par 'auteur de I'épitre de Bar-
nabas. Cela lul permet de constater que le probléme posé par I'ceuvre de Wilhelm
Vischer est déja un probléme du christianisme primitif,



CHRIST ET LE TEMPS 79

L’avenir aussi, le temps de la Fin, ne peut étre apprécié comme il convient
que dans ses rapports avec la mort et la résurrection de Jésus-Christ (D,
Ce qui distingue, nous P’avons dit, I’eschatologie chrétienne de Peschatologie
juive, c’est que le Messie est déja venu, que le centre de P’histoire est déja
dépassé. Aussi, pour la foi du christianisme primitif, Peschatologie a-t-elle
perdu Pimportance décisive qu’elle avait dans le judaisme. En Jésus-Christ
elle n’est plus objet d’attente seulement, elle est déja accomplissement.
Selon I'image heureuse de M. Cullmann, il y a entre 'acte rédempteur en
Jésus-Christ et I’événement de Ia Fin, le méme rapport qu’il y a dans une
guerre entre la bataille décisive qui a déja été gagnée et le « Victory Day »
qui luira certainement, méme s’il doit se faire attendre longtemps encore,
Cest pour cela que la date de la Parousie a pu étre sans cesse différée, sans
que ’espérance de I’Eglise devint moins vive, car cette espérance se fonde
sur un fait qui ne peut étre remis en question : la résurrection de Jésus-Christ.

Le présent regoit aussi son sens de Jésus-Christ, centre de I’histoire du
salut. Son caractére est complexe, car il participe 4 la fois de 'ancien « éon »
auquel la Parousie mettra fin, et de '« éon » nouveau qui avec Jésus-Christ
a fait irruption dans I’histoire. « C’est déja la Fin, et pourtant ce n’est pas
encore la Fin» (p. 127). Le temps présent se situe dans I’histoire du salut
entre la bataille décisive déja gagnée et le jour de la Paix qui fera toutes
choses nouvelles. C’est le. temps de I’Eglise, du Régne du Christ invisible,
de la prédication de I’Eglise a tous les peuples. L’Eglise vit « dans les der-
niers temps », sans en connaitre la durée, elle est engagée dans la derniére
phase de Thistoire du salut, dont elle est toujours exposée & méconnaitre
le caractére propre, soit en la sous-estimant, soit en la surestimant.

Quels rapports Phistoire du salut a-t-elle avec I'histoire universelle ? La
traverse-t-elle comme une ligne lumineuse qui ferait ressortir, a sa gauche
et a sa droite, épaisseur des ténébres ? Mais le paradoxe chrétien consiste
aussi a affirmer que cette ligne si mince de I’histoire du salut, méme en
son extréme concentration en Jésus-Christ, ne cesse point d’engager I’histoire
universelle et le destin de ’humanité tout entiére. Tout a été créé par Christ,
dit le Nouveau Testament ; le monde a été réconcilié avec Dieu par Christ ;
a la Fin la royauté sur toutes les créatures sera remise par Christ a3 Dieu
qui sera tout en tous. Le temps de I’Eglise est précisément le temps pendant
lequel Phistoire du salut pénétre de nouveau dans Ihistoire universelle
sans jamais se confondre avec elle. En effet, le Christ ressuscité a regu la
royauté dans le ciel et sur la terre (Mat. xxvuii, 18). Il régne sur le monde,
bien que le monde n’en sache rien. L’Eglise a pour mission de proclamer
la royauté du Christ et d’appeler les nations et les individus a la reconnaitre.

" (1) M. Cullmann n’a pas pensé a Padmirable illustration de ces rapports con-
tenue dans le chap. V de I'Apocalypse : le Christ est déclaré digne de prendre et
d’ouvrir le livre aux sept sceaux, le livre de la destinée finale de 'Eglise et de I’hu-
manité, parce qu’il a été immolé, parce que par son sang il a racheté I'Eglise (v. g
et 10).



8o CHARLES MASSON

Avec beaucoup de raison, M. Cullmann montre que si le temps de I'Eglise
est apprécié a sa juste valeur, le croyant ne saurait ni mépriser le monde
sur lequel Christ doit régner, ni aimer sans réserve le monde dont la figure
passe.

Cette conception rigoureusement historique de Peeuvre du salut peut-elle
s’accorder avec la valeur unique reconnue par I'Evangile a Pindividu et
a son destin ! L’auteur montre cet accord dans la derniére partie de son
livre. Par la foi, Pindividu confesse que Thistoire du salut tout entiére le
concerne, bien plus, qu’il y va « de lui et de son tout ». En Christ il a été
élu avant la création du monde (Eph. 1, 4) ; en Christ il a été justifié, sanc-
tifié, racheté, adopté (I Cor. 1, 30 ; vI, 11 ; Gal. 111, 26 et 1v, 5) ; il a mainte-
nant & marcher par ’Esprit, a étre tous les jours ce que Dieu a fait de lui
en Christ, en discernant dans chaque situation la volonté de Dieu a la lumiére
de Pévénement rédempteur. L’individu participe donc aux grices et aux
responsabilités du temps de I’Eglise, son existence tout entiére est valorisée
par Dhistoire du salut dans laquelle il est engagé. Et méme son avenir !
Si son destin est inséparable de celui de Phumanité entiére, si, pour cette
raison, il n’est question dans le Nouveau Testament ni d’immortalité de
Pame, ni de résurrection immédiatement aprés la mort, la résurrection au
dernier jour cesse d’étre objet d’espérance seulement, comme dans le
judaisme, pour devenir une certitude fondée sur 1'événement central de
Ihistoire, la résurrection de Jésus-Christ. De plus, le croyant qui a regu
IEsprit sait qu’il participera pleinement a la vie éternelle dans le Régne
de Dieu, méme si, aprés sa mort, il doit attendre dans la communion du
Christ, le corps spirituel qui lui sera donné lors de la résurrection au dernier
jour,

Nous craignons que ce long résumé ne soit a 'ouvrage lui-méme ce que
le squelette est au corps vivant, Il était indispensable néanmoins, car il
n’était pas possible de négliger un développement sans compromettre I’équi-
libre de ’ensemble.

M. Cullmann a réussi sa démonstration : la notion du temps linéaire
est inséparable de la noticn néo-testamentaire de Phistoire du salut dont
Pévénement central est Jésus-Christ. Détachée de la ligne du temps, la
révélation de Dieu en Jésus-Christ n’est plus que l'objet d’une gnose ou
d’une mystique intemporelle ; sans Jésus-Christ la ligne du temps n’a plus
de centre et n’a plus de sens. Ainsi le temps n’est pas seulement un cadre
contingent donné 4 la révélation chrétienne, parce que les Juifs pensent
aussi naturellement dans le temps que les Grecs dans Pespace, le temps
appartient a la structure méme de la révélation chrétienne. La temporalité
est son caractére spécifique. Elle ne saurait le perdre sans se perdre.

Certes le caractére temporel de la révélation ne pouvait étre complete-
ment oublié et il ne P’a jamais été. Mais la théologie n’en a pas toujours



CHRIST ET LE TEMPS 81

reconnu Pimportance. Dans Pantiquité, Irénée de Lyon, au XIXe siécle
Pécole heilsgeschichtlich allemande avec Joh. Tobias Beck, von Hofmann,
Auberlen, Martin Kihler, ont vigoureusement affirmé que I’ceuvre rédemp-
trice de Jésus-Christ est le centre d*une ligne du temps qui va de la Création
au retour du Christ. §’il peut se réclamer d’une tradition, ouvrage du
professeur de Bile n’en est pas moins original. Préparé par de nombreux
travaux sur le christianisme primitif, il s’impose par la clarté de la concep-
tion} par la solidité de ses bases exégétiques et historiques, par la maitrise
avec laquelle I’auteur conduit son exposé de théologie du Nouveau Testa-
ment. Aprés ’avoir lu, il est difficile de ne pas reconnaitre que « toute théo-
logie est histoire biblique » (p. 20), que le dogmaticien devrait préférer an
plan trinitaire le plan de I’histoire du salut, s’il ne veut pas risquer d’intro-
duire dans sa dogmatique des spéculations étrangéres au Nouveau Testament.

Une conception rigoureusement christologique de Dhistoire du salut
constitue donc le contenu méme de la pensée du christianisme primitif,
Aussi toutes les données de la révélation y viennent-elles prendre place
dans leurs justes rapports les unes avec les autres, A lire Christus und die
Zeit, on voit la révélation chrétienne s’éclairer de DPintérieur, dans son
unité et dans sa diversité, et ce n’est pas un des moindres signes de la vérité
de la thése de Pauteur que cette aptitude a faire apparaitre la cohérence
d’une révélation aussi riche d’aspects que la révélation chrétienne,

Si Phistoire du salut, considérée de son centre, Jésus-Christ, est le contenu
méme de la révélation chrétienne, elle a une valeur critique que M. Cullmann
a montré tout au long de son exposé, en des pages qui ajoutent encore a
Pintérét de son ouvrage. En effet, une doctrine s’écarte plus ou moins grave-
ment de la foi professée par ’Eglise primitive, dés qu’elle altére le caractére
temporel ou christologique de histoire du salut, dans son ensemble, dans
une de ses parties, ou dans son centre, Jésus-Christ.

Ce n’est point par hasard que «le docétisme a été la grande hérésie
christologique de I’antiquité » (p.110). Selon notre auteur, il n’a pas été
un systéme hérétique particulier professé par certains chrétiens, mais bien
une christologie hérétique que l’on retrouve dans les systémes les plus divers,
a condition de ne pas le réduire a la doctrine selon laquelle le Christ n’aurait
possédé un corps humain qu’en apparence. Car le docétisme a revétu une
autre forme encore qui ne niait pas la réalité de I'incarnation, mais écartait
le scandale de la mort du Christ par les théories les plus fantaisistes. Sous
une forme ou sous une autre, le docétisme n’acceptait pas la révélation de
Dieu dans P’histoire, en la personne de Jésus de Nazareth crucifié sous Ponce
Pilate. Aussi a-t-il survécu jusqu’a nos jours dans toutes les christologies
qui, au lieu de se fonder sur ’ensemble des données néo-testamentaires,
choisissent entre ces données pour des raisons étrangéres au Nouveau Testa-
ment,

Il n’y a certes aucun rapport entre le docétisme et la théologie de Karl
Barth. Quelle que soit ’admiration de M. Cullmann pour I'ceuvre de son

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXXIV. (N° 139, 1946). 6



82 CHARLES MASSON

collégue, il constate que l'opposition du temps et de I’éternité dans la dialec-
tique barthienne risque de dissoudre le temps biblique dans une éternité
intemporelle et de méconnaitre le caractére temporel de 1’éternité dont
parle le Nouveau Testament (p. 54 et 57). Quant a R. Bultmann, qui pro-
clamait récemment (1 la nécessité de dépouiller le message du Nouveau
Testament de sa forme mythique, dont 'eschatologie temporelle est ’élément
le plus apparent, il ne saurait étre suivi par celui qui sait que Ihistoire du
salut n’est pas seulement le cadre de la révélation chrétienne, mais la
constitue (p. 25 s.).

M. Cullmann discute aussi comme il convient la thése de I’école dite
de « I’eschatologie conséquente », formulée d’abord par Albert Schweitzer @
et défendue chez nous par le professeur Martin Werner ®. Elle affirme que
Peschatologie propre a la prédication de Jésus et de PEglise primitive fut
périmée dés que ’événement lui donna tort, dés qu'il fut évident que la
Parousie ne se produisait pas dans le trés court délai prévu. Cette thése
est infirmée si on reconnait que la date de la Parousie n’a pas eu pour Jésus
et I’Eglise primitive importance qu’on lui attribue, car lespérance de
IEglise primitive se fondait sur I’événement central de l’histoire, que rien
ne pouvait remettre en question, la mort et la résurrection de Jésus-Christ.
Il faut rappeler ici I"image dont use M. Cullmann: si PEglise primitive
espérait avec une telle intensité, c’est qu’elle savait que la bataille décisive
avait déja été gagnée ; mais cette méme certitude lui permettait, et permet
aujourd’hui encore a 1’Eglise, d’attendre aussi longtemps qu’il le faudra
le jour de Parmistice.

La théorie de la « contemporanéité » du croyant avec Christ, chére a
Kierkegaard @ se trompe, elle, dans Pappréciation du « temps de PEglise
et de son rapport avec I’événement rédempteur, centre de Phistoire du
salut. Elle méconnait la valeur positive de ce temps qui ne sépare pas seule-
ment, et toujours davantage, I’Eglise de la mort du Christ, mais qui est
aussi le temps pendant lequel le Christ invisible régne au Ciel et sur la terre,
présent dans P’Eglise et dans le cceur du croyant par PEsprit » (p. 148).
Mais voici Perreur inverse | « Si Kierkegaard franchit le temps d’un saut
en arriére, du présent jusqu’a Jésus-Christ, centre de Ihistoire, le catho-
licisme, par contre, franchit le temps d’'un saut en avant, de Jésus-Christ
jusqu’au présent » (p. 145). Et le présent, cette fois, est surévalué par rapport
au centre de lhistoire du salut, qui appartient au passé. En élevant la
tradition au rang de source de la révélation, et de révélation toujours actuelle,
P’Eglise romaine ne prend pas assez au sérieux le caractére unique de ’événe-
ment rédempteur qui s’est produit en Jésus-Christ, et qui détermine le

(1) R. BurtManN, Offenbarung und Heslsgescheben, 1941. — (*) Geschichte
der Leben-Fesu- Forschung, 2¢ éd., 1913. — (3) Die Entstehung des christlichen
Dogmas, 1941. — (4) L’Ecole du christianisme. Trad. P. H. Tisseau, Geneéve,
Editions Labor, 1936, p. 80-89.



CHRIST ET LE TEMPS 83

présent, comme les autres parties de I’histoire du salut. L’Eglise ancienne
n’a pas commis cette erreur, quand, vers an 150, elle élabora son Canon
des Ecritures, pour soumettre 3 son contrdle toute tradition trop éloignée
du centre de ’histoire du salut pour pouvoir prétendre lui appartenir.

Christ et le temps est une étude de théologie du Nouveau Testament
qui met magistralement en lumiére la structure temporelle de la révélation
et son unité. Mais ce qui fait la force de cet ouvrage dans son ensemble,
fait aussi sa faiblesse dans certaines de ses parties. M. Cullmann est un
exégéte et un historien qui jouit d’unelégitime autorité; c’est aussi un sys-
tématicien. Il ne se contente pas de scruter les documents, d’établir les
faits, d’exprimer les idées, il aime les hypothéses qui relient les faits et les
idées, les vues d’ensemble et la belle ordonnance des systémes. Sans cette
qualité d’esprit, son livre n’elit pas été écrit. Il est arrivé cependant au
systématicien de se substituer a Pexégéte et d’édifier une construction qui,
a certains moments, ne peut se réclamer du témoignage normatif du Nouveau
Testament. Nous ne pensons pas tant ici 4 des textes particuliers suscep-
tibles d’une autre interprétation qu’a certaines vues systématiques qui ne
nous paraissent pas exégétiquement fondées.

Quand P’auteur nous dit (p. gg-103) que le double mouvement de I’his-
toire du salut va du grand nombre a ’unité et de ’unité au grand nombre,
qu’il suit la ligne : Humanité-Israél-Christ, Christ-Eglise-Humanité ; quand
il ajoute que ce double mouvement est commandé par le principe théolo-
gique de DPélection et de la substitution, sa théorie est séduisante, comme
toutes les théories qui mettent de ’ordre dans les faits, mais n’est-elle pas
une schématisation étrangére a la pensée de I’Eglise primitive ? M. Cull-
mann lui-méme convient que le double mouvement de Phistoire du salut
trouve son expression la plus claire dans Pesquisse que Paul en donne dans
Pépitre aux Galates 111, 6-1v, 7 (p. 102). Or, si nous nous reportons au texte,
que constatons-nous ! L’histoire du salut, esquissée par P’apdtre, part
d’Abraham (111, 6), auquel cette promesse est faite: « Toutes les nations
seront bénies en toi» (v. 8), et cette promesse est réalisée en Christ pour
tous ceux qui sont la postérité d’Abraham (v. 29). Ainsi donc, la ligne de
Phistoire du salut ici esquissée va d’une personne unique a une autre per-
sonne unique, d’Abraham & Jésus-Christ, les croyants n’étant I’unique
postérité d’Abraham que dans la mesure ou ils sont « un» en Jésus-Christ
(v. 26-2q).

Romains 1v affirme aussi le réle unique d’Abraham comme téte de ligne
de P’histoire du salut. Il est « notre pére a tous » (v. 16), «le pére de peuples
nombreux » (v. 18). L’Eglise est ’accomplissement de la promesse qui lui
a été faite.



84 CHARLES MASSON

Dans Romains x1 encore, Paul évoque histoire du salut a P'aide de
I'image de Polivier : en vertu de I’élection dont ils ont été I'objet, les patriar-
ches en sont la racine, les judéo-chrétiens et les pagano-chrétiens, les rameaux
naturels ou greffés (x1, 16-18). De nouveau la pensée de Paul suit une ligne
qui va d’Abraham a I’Eglise. Pour lui, I’histoire du salut part de la personne
unique d’Abraham, passe par la personne unique de Jésus-Christ, pour
g’élargir alors dans 'Eglise.

Le paralléle institué par Paul entre Adam et Christ est plus significatif
encore {cf. Rom. v, 12-21 ; I Cor. xv, 21 et 22, 45-49). L’un et "autre sont
c unique » (€i¢) et se correspondent dans Phistoire du salut, car il leur a
été donné, & 'un et & autre, de déterminer par leur acte la condition de
toute une humanité, Par sa transgression, Adam a fait de tous les hommes
des pécheurs condamnés 3 mort ; par sa mort et sa résurrection, Jésus-Christ
a apporté a tous les hommes la justice et la vie. Chacun d’eux est au point
de départ d’une étape de I’histoire du salut, et chacune de ces étapes est
régie par le principe : « un pour tous ». M. Cullmann répondra-t-il qu’Adam
représente ’humanité, et méme la création entiére, en vertu de la place
qu’il y occupe ? (p. 100). Paul ne semble pas étre de cet avis. Quand il parle
d’Adam, il voit en Iui «le type de Celui qui devait venir» (Rom. v, 14),
Adam est, 4 sa place et en son ordre, aussi « unique» que Christ (elg
Rom. xir1, 15-19). Si Adam «représentait » I'humanité, la dialectique de
Paul qui se meut entre les termes un-tous (€ig-woAhoi) serait compromise,
Comme I’a bien vu Schlatter () : « Dans leur péché et dans leur mort, tous
dépendent de Unique [Adam] et pour cette raison regoivent la vie et la
justice de 'Unique [Christ], qui, a son tour, agit pour tous et dont Paction
embrasse tous les hommes »

Quand donc Paul schématise I'histoire du salut, ce n’est pas selon le
schéma : « Tous-un, un-tous», mais plutdt selon le schéma: « Un-tous,
Un-tous » quand il part d’Adam, et « Un-un-tous » quand il part d’Abraham.

Le chapitre consacré aux rapports des Puissances angéliques avec PEtat
et les détenteurs du pouveir politique (p. 16¢-186) est discutable aussi.
Selon M. Cullmann, la condition de ’Etat dans ’époque présente de P’histoire
du salut serait déterminée par les relations des Puissances invisibles avec
le Christ. Paul a conservé la croyance juive aux Anges qui président aux
destinées des peuples et sont les agents de I'histoire du monde. Il les désigne
par les noms de €Eovaiai, apxai, dvaueg, Bpévor et xupibtnTeg. Selon notre
auteur, il faudrait voir ces Puissances angéliques présentes et agissantes
derriére les pouvoirs politiques de ce monde. Vaincues par la mort et la
résurrection de Jésus-Christ, elles ont perdu leur indépendance, elles sont
sous la souveraineté et au service du Christ, dans la mesure ou elles ne
cherchent pas de nouvean a s’émanciper ! Car, pendant le temps qui s’écoule
de Piques a la Parousie, elles ont encore une certaine liberté de mouvement.

(1) Gerechtigheit Gottes, p. 18q.



CHRIST ET LE TEMPS &s

Elles sont enchainées, mais leur chaine est extensible ; elles peuvent momen-
tanément 1’allonger, se donner P’illusion de Pindépendance et reprendre un
caractére démoniaque. Si ces Puissances angéliques sont derriére les insti-
tutions politiques, sile pouvoir de ’Etat est la manifestation de leur pouvoir,
alors le double jugement porté sur Etat dans le Nouveau Testament s’ex-
plique. Quand les Puissances restent a leur place, soumises au Christ et &
son service, alors P’Etat est PEtat de Romains xi1, et le magistrat est
« ministre de Dieu pour le bien » mais quand les Puissances tirent sur leur
chaine et s’émancipent, I’Etat revét un aspect démoniaque, il est la Béte
de P’Apocalypse. Tel serait, selon le Nouveau Testament, le fondement
christologique de I’Etat, ainsi s’expliquerait le caractére complexe de ’Etat
dans le Régne du Christ,

M. Cullmann avait déja exposé ces vues (0, qu’il partage d’ailleurs avec
Gunther Dehn, Karl Barth, Karl-Ludwig Schmidt. Elles ont trouvé des
contradicteurs en la personne de Gerhard Kittel, Franz Leenhardt, Emil
Brunner. En les développant longuement dans Christus und die Zeit, M. Cull-
mann s’est efforcé de les rendre plus vraisemblables et de répondre aux
objections. Il nous semble qu’en cette matiére aussi le systématicien s’est
substitué a I’exégéte et il ne nous a pas convaincu. En appeler a Héb. 1, 14,
qui qualifie les anges de Aeitoupyikd nvévpata elg dakoviay amooteAlbueva
parce que dans Rom. xnr les organes terrestres des Puissances sont désignés
par des termes analogues, 800 didkovog (v. 4) et Aertoupyot Beod (v. 6), nous
parait tout a fait malheureux. En effet, le contexte réduit a leur juste valeur
ces analogies purement verbales. Héb. 1, 14 parle d’anges qui n’ont rien
de commun avec les Puissances, puisqu’ils sont continuellement « envoyés
pour exercer un ministére 4 cause de ceux qui doivent hériter le salut » @,
donc des croyants. Comment assimiler ce réle d’anges serviteurs des croyants
avec celui des Puissances qui exercent leur souveraineté par l’organe des
pouvoirs politiques sur les non-croyants comme sur les croyants ? Certes
M. Cullmann pourrait renoncer sans peine a I’appui de Héb. 1, 14, car sa
doctrine est fondée avant tout sur I Cor. 11, 8 ; v, 3 et Rom. x111, 1-7. La
place nous manque pour discuter l'exégése qu’il donne de ces textes et
nous devons nous borner a quelques remarques.

1. I Cor. 11, 8 est un texte d’un caractére tout différent de celui de
I Cor. vi, 3 et Rom. x111, 1-7. Il ressortit a cette « sagesse de Dien » qui est
révélation par P’Esprit de la destinée eschatologique de PEglise (v. 7), sagesse
qui ne peut étre communiquée a tous les croyants, mais seulement aux
« parfaits » (v. 6), que les Corinthiens n’étaient pas encore (11, 1-3). Rien
d’étonnant que dans un pareil contexte, Paul ait évoqué, derriére Hérode

(x) Kénigsherrschaft Christi und Kirche $m Neuen-Testament. Theol. Studien.
Heft 10, p. 25-27; 44-48.

(3) Remarquez le présent amooteMépeva, combien différent du parfait
tetaypévar qui définit les ¢Eovaim de Rom. xmm, 1.



86 CHARLES MASSON

et Pilate crucifiant Jésus, les « Archontes de ce siécle », ignorant tout de
la sagesse divine et consommant eux-mémes ’acte qui devait les déposséder,
De 'aveu de Paul lui-méme, il s’agit ici d’une doctrine ésotérique, dont il
est impossible de tirer aucune conclusion relative a la doctrine paulinienne
de PEtat quand elle s’exprime sous une forme aussi pratique que Rom. xi1,
I-7.

2. 1l n’est pas permis d’assimiler sans autre'les Puissances avec les Anges
de I Cor. vi1, 3, car les Puissances ne sont qu’une catégorie d’Anges, dont
les fonctions sont trés particuliéres, et que Paul désigne toujours par leurs
noms.

3. 1l faudrait pouvoir examiner en détail ce que Paul dit des Puis-
sances, de leur origine, de leur réle, de leur caractére, de ce que Pacte rédemp-
teur en Jésus-Christ a fait d’elles, de leur destinée finale, Nous constaterions
que la pensée de M. Cullmann n’est pas conforme sur tous les points avec
celle de Paul. Lapétre ne dit jamais que les Puissances dans le temps présent
sont « enchainées », encore moins que leur chaine extensible leur permet
Pillusion de I’indépendance. M. Cullmann croit pouvoir Pinférer de Apoc. xx,
2, vision qui décrit le Diable enchalné pour mille ans et jeté dans PAbime.
Mais cette scéne se situe aprés la Parousie, et il n’y a pas moyen d’en rien
conclure quant a la condition des Puissances avant la Parousie.

La these de M. Cullmann sur les rapports des Puissances angéliques avec
PEtat ne parait pas conforme au témoignage du Nouveau Testament. Est-ce
vraiment la seule maniére de reconnaitre a I’Etat un fondement christolo-
gique et de justifier son caractére entre Piques et la Parousie ? La condition
de ’Etat dans le temps présent n’est-elle pas la condition méme de ’homme,
de toutes les collectivités, les institutions et les activités humaines ? Depuis
la Résurrection, le Christ régne au Ciel et sur la terre. L’Eglise reconnait
sa royauté et a mission de la proclamer devant le monde. L’Etat sera chré-
tien dans la mesure ou il reconnaitra la seigneurie de Jésus-Christ, mesure
toujours variable et provisoire — nous en savons quelque chose — parce
que ’Etat est toujours tenté de se prendre lui-méme pour fin, de se sous-
traire 4 la royauté du Christ, et de revétir ’aspect démoniaque de la Béte
de PApocalypse.

Que penser enfin de DI« état intermédiaire », vie dans la communion
du Christ, supposé par M. Cullmann entre la mort et la résurrection du
croyant ? Notre auteur constate lui-méme que «le Nouveau Testament ne
spécule nulle part 4 ce sujet » (p. 214). Ne serait-ce point que le Nouvean
Testament ignore cet « état intermédiaire » } Nous ne pouvons ici discuter
comme il le faudrait la thése de M. Cullmann (1) et les textes qui sont censés
la justifier. Nous nous contenterons d’indiquer nos réserves par les remar-
ques suivantes :

(r) Exposée aussi par M. Philippe H. MeNouD, Le sort des trépassés. Cahiers
théologiques de I'Actualité protestante, n° q.



CHRIST ET LE TEMPS 87

1. Selon Paul, Pincomparable supériorité de Pespérance chrétienne sur
Pespérance juive ne réside point dans un hypothétique « état intermédiaire »
mais d’abord dans la certitude que lui confére la résurrection de Jésus-Christ,
puis dans le privilége qu’auront les croyants de ressusciter lors de la Parousie,
avant la résurrection générale (I Thess. 1v, 16 ; I Cor. xv, 23), et d’étre
associés 4 la derniére période du Régne du Christ qui aura la terre pour
théitre (I Cor. xv, 24-28).

2. En justifiant Phypothése d’un « état intermédiaire » par la possession
de IEsprit, déclarée inamissible (p. 243), M. Cullmann considére PEsprit
comme une réalité dont le croyant pourrait disposer. Mais, dans le Nouveau
Testament, et dans les épitres de Paul en particulier, le croyant ne peut
pas plus disposer de ’Esprit qu’il ne peut disposer de Dieu, toujours souve-
rainement libre. L’Esprit est donné au croyant « en Christ », « dans la foi »,
et seulement tant qu’il demeure « en Christ » et « dans la foi ». Certes ’Esprit
comstitue pour le croyant les «arrhes » de la vie éternelle (II Cor. v, 3),
mais ces ¢ arrhes » ne sont pas le germe de la vie éternelle qui s’épanouira
auprés du Christ immédiatement aprés la mort, ces « arrhes » ne sont qu’un
don partiel qui annonce et garantit le don total, la résurrection du croyant
dans son corps spirituel lors de la Parousie.

3. L'« état intermédiaire », méme justifié par la possession de I'Esprit,
prétendue inamissible, altére gravement la notion méme de résurrection.
Elle ne laisse subsister qu’une résurrection partielle, la résurrection du
corps, alors que le propre de la résurrection est d’étre résurrection de ’homme
entier, corps et ame, Il suffit de lire I Cor. xv pour constater combien est
étrangére & Paul cette résurrection partielle que sera, au dernier Jour, le
don d’un corps spirituel aux croyants qui, depuis leur mort, vivaient dans
1a communion du Christ. Il est hors de doute que la résurrection du Christ,
la premiére résurrection d’un mort, ne soit la résurrection totale, le troisiéme
jour, du Christ qui est « mort pour nos péchés» et «qui a été enseveli»
(I Cor. xv, 3 et 4). '

4. Relativement aux croyants morts, I’objet de 1’espérance chrétienne
sera ou bien la résurrection des morts dans le cadre de l’eschatologie tem-
porelle de PPapdtre Paul, ou bien dans le cadre de Peschatologie plus spatiale
que temporelle du quatriéme Evangile, la vie éternelle immédiatement apreés
la mort, 1a ou est Jésus le Fils de Dieu (Jo. x1v, 1-3 ; xvi1, 24). §il n'est
pas possible de systématiser les données du Nouveau Testament sur ce
sujet, acceptons cet avertissement de nous abstenir de toute spéculation
que n’autorise pas le témoignage scripturaire et sachons nous contenter
de la certitude de la foi.

Nos critiques, on le voit, n’atteignent pas la thése essentielle du livre
de M. Cullmann : le temps biblique est un temps linéaire ; le temps appartient
2 la structure méme de la révélation chrétienne, histoire du salut dont
Jésus-Christ est le centre et dont chaque partie doit son sens et sa valeur
a son rapport avec ce centre. Nous ne savons pas ce que les philosophes



88 CHARLES MASSON

penseront de cette notion du temps, ou plutét nous voyons bien qu’ils la
jugeront irrecevable, parce qu’ils ne sauraient reconnaitre ni le caractére
absolu de la révélation chrétienne, ni la venue de Jésus-Christ comme événe-
ment central de l’histoire. Les théologiens, eux, salueront dans Christus
und die Zeit une étude pénétrante de la notion néo-testamentaire du temps
et un exposé magistral du contenu de la Révélation dans son unité et sa
diversité. Ce livre nous conduit vraiment au centre d’ou la lumiére rayonne
dans toutes les directions, sur tous les problémes de la théologie. Les théo-
logiens et les pasteurs liront avec joie et profit I'ouvrage du distingué pro-
fesseur de Bile et de Strasbourg, dont une traduction frangaise paraitra
cette année encore,

Charles MASSON.



	Étude critique : Christ et le temps

