
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1945)

Heft: 134

Vereinsnachrichten: Trente-neuvième séance annuelle de la Société romande de
philosophie : 11. juin 1944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRENTE-NEUVIÈME SÉANCE ANNUELLE
DE LA SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

il juin 1944.

Cette Société a tenu, le il juin 1944, sa 39" séance annuelle.
A onze heures, une trentaine de ses membres ri) se trouvèrent réunis à

Rolle, dans une grande salle aimablement mise à leur disposition par l'Hôtel
de la Tête-Noire, où ils devaient ensuite déjeuner.

L'assemblée apprit avec regrets que M. Jean de la Harpe avait décidé,
en raison d'obligations et de responsabilités sans cesse accrues, de renoncer
aux fonctions de président central, qu'il avait assumées il y a quatre ans ;
et comme il avait été empêché, au dernier moment, de venir à Rolle, on eut
en outre la déception de ne pouvoir lui exprimer de vive voix avec ces

regrets, des remerciements et des vœux.
Nommé président central, M. Henri Reverdin pria le président du groupe

neuchâtelois, M. René Schxrer, de porter à M. Jean de la Harpe le témoignage

de la reconnaissance de la Société, qui se souviendra de la maîtrise et
de la générosité d'esprit avec lesquelles il la dirigea ou la représenta en
diverses occasions, particulièrement auprès de la Société suisse de

philosophie.

H. Reverdin évoqua ensuite la mémoire d'Isaac Benrubi, membre assidu
des réunions de Rolle et des séances du groupe genevois, philosophe entièrement

consacré aux travaux de l'esprit, et qui laisse le souvenir d'un
véritable sage.

(') Ont assisté à cette séance, du Groupe vauiois : MM. Georges Favez, Maurice

Gex, M11" Germaine Guex, MM. Gustave Heinz Herrmann, Julien Malengreau,
le Dr Charles de Montet, le Dr Charles Odier, Maurice Press, Arnold Reymond,
Marcel Reymond, Henri de Riaz, Edmond Rochedieu, Mme Virieux-Reymond ; du
Groupe neuchâtelois : M. Samuel Berthoud, M"e Lorette Brodbeck, MM. Félix Fiala,
Samuel Gagnebin, René Schœrer, M. et Mme Pierre Thévenaz ; du Groupe genevois

: MM. Daniel Christoff, Georges Dubai, Perceval Frutiger, Georges Mottier,
Fernand Mueller, Henri Reverdin, Axel Stern, Rolin Wavre, Charles Werner.

MM. Pierre Bovet, Jean de la Harpe, Henri Miéville s'étaient excusés de ne

pas venir à Rolle.



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 57

La parole fut ensuite donnée à M. Pierre Thévenaz, qui présenta la belle
et profonde communication sur Intériorité et mêthole reflexive qui se

trouve ici reproduite.

Après un très agréable déjeuner, la discussion eut lieu au bord du lac
dans le jardin de l'hôtel.

Au cours de cet entretien, l'on s'accorda, de toutes parts, à remercier
M. Thévenaz d'avoir exposé sa pensée sur un des grands problèmes de la
philosophie ; quelques-uns de ses auditeurs lui posèrent des questions ou
lui présentètent leurs propres réflexions, auxquelles, à son tour, il répondit
avec rigueur et précision ; on entendit, successivement, MM. Rochedieu,
Werner, Frutiger, Marcel Reymond, Arnold Reymond, Stern, Mottier,
Gagnebin, Wavre, Gex, Fiala, Schasrer, Reverdin. Chacun fut prié d'envoyer
au soussigné un résumé de ce qu'il avait dit au cours de la discussion ; nous
sommes ainsi en mesure de publier ce qui suit :

Marcel Reymoni. — La méthode reflexive d'intériorisation mène
certains philosophes (Bergson, par exemple) au réalisme, d'autres (Brunschvicg,

par exemple) à l'idéalisme. Ce fait, troublant à première vue, doit, à la

réflexion, être porté à l'actif de la méthode reflexive. Il montre que la méthode

n'enveloppe pas une conclusion préformée, qu'il n'y aurait plus qu'à dérouler

automatiquement.
La méthode reflexive nous fait prendre conscience des conditions d'existence

et des conditions de connaissance du monde intérieur. Là est le
service eminent qu'elle est propre à rendre. Mais elle ne tranche pas le problème
posé par les doctrines réaliste et idéaliste, corrélatives d'ailleurs. Selon que
les conditions d'existence sont ramenées aux conditions de connaissance,

ou non, il y aura idéalisme ou réalisme. La méthode a une valeur indépendante

de la position prise sur ce point par chaque penseur.

M. Charles Werner. — J'ai écouté avec beaucoup d'intérêt la communication

de M. Thévenaz. A vrai dire, je ne crois pas que la tendance à

l'intériorité soit la seule tendance vraiment philosophique. La philosophie doit
comprendre l'univers, et c'est là ce que les penseurs grecs avaient bien saisi.

Une de ses tâches essentielles est de se tourner vers la nature et vers
l'histoire, afin d'en donner l'explication.

M. Georges Mottier. — Il me semble difficile de maintenir la notion de

transcendance, sans faire intervenir un principe distinct de la pensée et

supérieur à elle. En effet, si l'on conçoit la transcendance comme la faculté,

pour notre esprit, d'aller sans cesse au delà de ses acquisitions, de se dépasser

indéfiniment, tout en ne sortant pas de lui-même, on doit alors reconnaître

qu'elle peut être invoquée même sur un plan strictement biologique. Dans

ses manifestations les plus immédiates (tendances organiques, besoins,
désirs, instincts, etc..) la vie ne consiste-t-elle pas toujours et partout en

une force qui franchit ses limites, en un pouvoir de dépassement



58 HENRI REVERDIN

M. Arnold Reymond. — C'est avec un réel plaisir et un vif intérêt que
j'ai écouté l'exposé substantiel, et si clairement ordonné dans sa richesse,
de M. Thévenaz. J'ai entre autre, beaucoup apprécié la caractéristique qu'il
nous a donnée des divers courants de la pensée contemporaine, classés d'après
leur attitude vis-à-vis du problème de l'intériorité et de la méthode reflexive.
Non moins intéressante m'a paru l'analyse de la méthode de réduction avec
ses diverses étapes. Il y aurait là matière à de beaux et féconds sujets de
discussion.

Je me bornerai à deux remarques seulement.
Tout d'abord le point d'arrivée auquel aboutit la démarche de

l'intériorité, c'est, si j'ai bien compris M. Thévenaz, de poser comme source de

notre être une présence absolue qui se définit comme l'acte pur par excellence.

J'ai peine, je l'avoue, à comprendre ce que peut être un acte pur qui
ne serait pas qualifié en quelque mesure. En effet, faute de qualification, un
pareil acte pourrait être n'importe quoi : une force aveugle et parfaitement
inconsciente, une volonté sourde et instinctive qui tâtonne, ou au contraire
une activité spirituelle, c'est-à-dire n'étant pas ignorante de ce qu'elle est,
de ce qu'elle veut et accomplit. Dans ce dernier cas, l'acte pur serait une
puissance infinie de création, inconditionnée et par là-même ineffable ; mais
les formes elles-mêmes de cette puissance créatrice, qui sont infiniment
multiples et dont nous ne saisissons qu'une partie, révèlent l'être de l'acte créateur.

En bref, il me paraît impossible de séparer ontologiquement l'Etre et

l'Acte, car l'Acte manifeste forcément les manières d'être et d'agir de l'Etre.
En outre —¦ et c'est ma deuxième remarque — il me semble que M.

Thévenaz sépare trop radicalement l'une de l'autre la réflexion scientifique et
la réflexion métaphysique. L'esprit reste identique à lui-même dans ces deux
démarches ; seuls les objets de la réflexion diffèrent ; ici un objet intérieur,
là un objet posé comme extérieur. Mais, dans les deux cas, il y a un donné

perçu sur lequel nous faisons des hypothèses (même lorsqu'il s'agit du cogito,
comme j'ai essayé de le montrer), hypothèses qui se confirment ou s'infirment

selon des méthodes de vérification propres à l'objet envisagé.

M. Maurice Gex. — La méthode reflexive détermine, comme M. Pîerre
Thévenaz l'a montré, une certaine transcendance : celle de la création dans
l'ordre de l'être, qui correspond à l'intériorisation dans l'ordre du connaître.
Mais la méthode reflexive, à elle seule, nous paraît impuissante à fonder la
transcendance qu'implique la pluralité des « moi », car elle s'accommode

implicitement d'un sujet d'inhérence unique et oriente spontanément la
pensée vers une métaphysique solipsiste.

La discussion, dont nous n'avons pu rappeler que quelques moments,
a laissé à ceux qui y prirent part le souvenir d'un entretien fécond.

Henri REVERDIN,
prêsiient central.



ACTIVITÉ DE LA SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE
DE NOVEMBRE I943 A JUIN IO44.

Au cours de ces huit mois d'activité, les groupes de la Société ont entendu

et discuté les communications ci-après.

Groupe genevois, présidé par Perceval Frutiger.

19 novembre 1943, M. E. Bauer : La nouvelle physique et la philosophie.
10 décembre 1943, Lucien Féraud : Expérimentation et iéiuction probabiliste.
18 février 1944, Georges Mottier : Psychologie et liberté.

8 mars 1944, Ferdinand Gonseth : Dialectique et connaissance (séance tenue
en commun avec la Société de physique et d'histoire naturelle).

28 avril 1944, Fernand-L. Mueller : Histoire et métaphysique.

19 mai 1944, Edmond Rochedieu : L'insuffisance du nominalisme philoso¬

phique serait-elle à l'origine des réactions théologiques traditionalistes au
sein du protestantisme?

Groupe neuchâtelois, présidé par René Schaerer.

3 novembre 1943, Werner Günther : Réflexions sur la poésie « absolue ».

24 novembre 1943, Georges Dubois : La notion de cycle en biologie.

15 décembre 1943, René Schaerer: Métaphysique platonicienne et métaphy¬

sique chrétienne.

2 février 1944, Eugène Porret : Quelques aspects le la philosophie ie Ber-

liaeff.
28 février 1944, Rolin Wavre : A propos le Copernic.
10 mars 1944, Ferdinand Gonseth : Science et philosophie.
10 mai 1944, Jean de la Harpe : Le temps et l'éternité chez Plotin.

31 mai 1944, Samuel Berthoud : Le iualisme.

Groupe vaudois, présidé par Henri-L. Miéville.

18 novembre 1943, Dr Charles Odier : Les ieux sources, consciente et incons¬

ciente le la vie morale.

18 décembre 1943, Henri Miéville, Marcel Reymond et Edmond Roche¬

dieu : La philosophie spiritualiste le M. Arnoll Reymond (séance tenue
en commun avec la Société vaudoise de théologie).

29 janvier 1944, Maurice Gex : Communications (séance bibliographique).
19 février 1944, MUe Jeanne Hersch : Equivoques réalistes et idéalistes.

25 mars 1944, Ernest Bosshard : Quelques aspects du problème de la person¬
nalité dans le monde antique et dans le monde chrétien.

10 mai 1944, Jean Piaget : Perception et intelligence.
8 juillet 1944, Maurice Gex et Ernest Bosshard : Communications (séance

bibliographique).


	Trente-neuvième séance annuelle de la Société romande de philosophie : 11. juin 1944

