Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1945)

Heft: 134

Vereinsnachrichten: Trente-neuviéme séance annuelle de la Société romande de
philosophie : 11. juin 1944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TRENTE-NEUVIEME SEANCE ANNUELLE
DE LA SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

IT juin 1944.

Cette Société a tenu, le 11 juin 1944, sa 39° séance annuelle.

A onze heures, une trentaine de ses membres () se trouveérent réunis a
Rolle, dans une grande salle aimablement mise 4 leur disposition par I’'Hétel
de la Téte-Noire, ou ils devaient ensuite déjeuner.

L’assemblée apprit avec regrets que M. Jean de la Harpe avait décidé,
en raison d’obligations et de responsabilités sans cesse accrues, de renoncer
aux fonctions de président central, qu’il avait assumées il y a quatre ans;
et comme il avait été empéché, au dernier moment, de venir a Rolle, on eut
en outre la déception de ne pouvoir lui exprimer de vive voix avec ces
regrets, des remerciements et des veeux.

Nommé président central, M. Henri Reverdin pria le président du groupe
neuchatelois, M. René Scharer, de porter a M. Jean de la Harpe le témoi-
gnage de la reconnaissance de la Société, qui se souviendra de la maitrise et
de la générosité d’esprit avec lesquelles il la dirigea ou la représenta en
diverses occasions, particuliérement auprés de la Société suisse de philo-
sophie.

H. Reverdin évoqua ensuite la mémoire d’Isaac Benrubi, membre assidu
des réunions de Rolle et des séances du groupe genevois, philosophe entiére-
ment consacré aux travaux de Pesprit, et qui laisse le souvenir d’un véri-
table sage.

(*) Ont assisté a cette séance, du Groupe vaudois : MM. Georges Favez, Mau-
rice Gex, M!!'® Germaine Guex, MM. Gustave Heinz Herrmann, Julien Malengreau,
le Dr Charles de Montet, le D* Charles Odier, Maurice Press, Arnold Reymond,
Marcel Reymond, Henri de Riaz, Edmond Rochedieu, M=®¢ Virieux-Reymond ; du
Groupe neuchdtelois : M. Samuel Berthoud, M!'® Lorette Brodbeck, MM. Félix Fiala,
Samuel Gagnebin, René Schezrer, M. et M™¢ Pierre Thévenaz; du Groupe gene-
vois : MM. Daniel Christoff, Georges Dubal, Perceval Frutiger, Georges Mottier,
Fernand Mueller, Henri Reverdin, Axel Stern, Rolin Wavre, Charles Werner.

MM. Pierre Bovet, Jean de la Harpe, Henri Miéville s’étaient excusés de ne
pas venir a Rolle.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 57

La parole fut ensuite donnée a M. Pierre Thévenaz, qui présenta la belle
et profonde communication sur Imtériorité et méthode réflexive qui se
trouve ici reproduite.

Aprés un trés agréable déjeuner, la discussion eut lieu -au bord du lac
dans le jardin de P’hétel.

Au cours de cet entretien, ’on s’accorda, de toutes parts, a remercier
M. Thévenaz d’avoir exposé sa pensée sur un des grands problémes de la
philosophie ; quelques-uns de ses auditeurs lui posérent des questions ou
lui présentérent leurs propres réflexions, auxquelles, 4 son tour, il répondit
avec rigueur et précision; on entendit, successivement, MM. Rochedieu,
Werner, Frutiger, Marcel Reymond, Arnold Reymond, Stern, Mottier,
Gagnebin, Wavre, Gex, Fiala, Scherer, Reverdin., Chacun fut prié d’envoyer
au soussigné un résumé de ce qu’il avait dit au cours de la discussion ; nous
sommes ainsi en mesure de publier ce qui suit :

Marcel Reymond. — La méthode réflexive d’intériorisation méne cer-
tains philosophes (Bergson, par exemple) au réalisme, d’autres (Brunschvicg,
par exemple) a l'idéalisme. Ce fait, troublant a premiére vue, doit, a la
réflexion, étre porté a ’actif de la méthode réflexive. Il montre que la méthode
n’enveloppe pas une conclusion préformée, qu’il n’y aurait plus qu’a dérouler
automatiquement.

La méthode réflexive nous fait prendre conscience des conditions d’exis-
tence et des conditions de connaissance du monde intérieur. La est le ser-
vice éminent qu’elle est propre a rendre. Mais elle ne tranche pas le probléme
posé par les doctrines réaliste et idéaliste, corrélatives d’ailleurs. Selon que
les conditions d’existence sont ramenées aux conditions de connaissance,
ou non, il y aura idéalisme ou réalisme. La méthode a une valeur indépen-
dante de la position prise sur ce point par chaque penseur.

M. Charles Werner. — ]’ai écouté avec beaucoup d’intérét la communi-
cation de M. Thévenaz. A vrai dire, je ne crois pas que la tendance a P’inté-
riorité soit la seule tendance vraiment philosophique. La philosophie doit
comprendre I'univers, et c’est 1a ce que les penseurs grecs avaient bien saisi.
Une de ses tiches essentielles est de se tourner vers la nature et vers I’his-
toire, afin d’en donner I’explication.

M. Georges Mottier. — 11 me semble difficile de maintenir la notion de
transcendance, sans faire intervenir un principe distinct de la pensée et
supérieur 4 elle. En effet, si on congoit la transcendance comme la faculté,
pour notre esprit, d’aller sans cesse au dela de ses acquisitions, de se dépasser
indéfiniment, tout en ne sortant pas de lui-méme, on doit alors reconnaitre
qu’elle peut étre invoquée méme sur un plan strictement biologique. Dans
ses manifestations les plus immédiates (tendances organiques, besoins,
désirs, instincts, etc...) la vie ne consiste-t-elle pas toujours et partout en
une force qui franchit ses limites, en un pouvoir de dépassement ?



58 HENRI REVERDIN

M. Arnold Reymond. — Clest avec un réel plaisir et un vif intérét que
j’ai écouté Pexposé substantiel, et si clairement ordonné dans sa richesse.
de M. Thévenaz. J’ai entre autre, beaucoup apprécié la caractéristique qu’il
nous a donnée des divers courants de la pensée contemporaine, classés d’aprés
leur attitude vis-a-vis du probléme de P’intériorité et de la méthode réflexive.
Non moins intéressante m’a paru Panalyse de la méthode de réduction avec
ses diverses étapes. Il y aurait 1 matiére 4 de beaux et féconds sujets de
discussion.

Je me bornerai a deux remarques seulement.

Tout d’abord le point d’arrivée auquel aboutit la démarche de Pinté-
riorité, c’est, si j’ai bien compris M. Thévenaz, de poser comme source de
notre étre une présence absolue qui se définit comme I’acte pur par excel-
lence. J’ai peine, je ’avoue, & comprendre ce que peut étre un acte pur qui
ne serait pas qualifié en quelque mesure. En effet, faute de qualification, un
pareil acte pourrait étre n’importe quoi: une force aveugle et parfaitement
inconsciente, une volonté sourde et instinctive qui titonne, ou au contraire
une activité spirituelle, c’est-a-dire n’étant pas ignorante de ce qu’elle est,
de ce qu’elle veut et accomplit. Dans ce dernier cas, ’acte pur serait une
puissance infinie de création, inconditionnée et par la-méme ineffable ; mais
les formes elles-mémes de cette puissance créatrice, qui sont infiniment mul-
tiples et dont nous ne saisissons qu’une partie, révélent I’étre de I’acte créa-
teur. En bref, il me parait impossible de séparer ontologiquement I’Etre et
PActe, car ’Acte manifeste forcément les maniéres d’étre et d’agir de I’Etre.

En outre — et c’est ma deuxiéme remarque — il me semble que M. Thé-
venaz sépare trop radicalement I’une de P’autre la réflexion scientifique et
la réflexion métaphysique. L’esprit reste identique a lui-méme dans ces deux
démarches ; seuls les objets de la réflexion différent ; ici un objet intérieur,
13 un objet posé comme extérieur. Mais, dans les deux cas, il y a un donné
pergu sur lequel nous faisons des hypothéses (méme lorsqu’il s’agit du cogito,
comme j’ai essayé de le montrer), hypothéses qui se confirment ou s’infir-
ment selon des méthodes de vérification propres & I’objet envisagé.

M. Maurice Gex. — La méthode réflexive détermine, comme M. Pierre
Thévenaz I’a montré, une certaine transcendance : celle de la création dans
Pordre de 1’étre, qui correspond & lintériorisation dans I’ordre du connaitre.
Mais la méthode réflexive, a elle seule, nous parait impuissante a fonder la
transcendance qu’implique la pluralité des «moi», car elle s’accommode
implicitement d’un sujet d’inhérence unique et oriente spontanément la
pensée vers une métaphysique solipsiste.

La discussion, dont nous n’avons pu rappeler que quelques moments,
a laissé a ceux qui y prirent part le souvenir d’un entretien fécond.

Henri REVERDIN,
président central,



ACTIVITE DE LA SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

DE NOVEMBRE 1943 A JUIN 1Q44.

Au cours de ces huit mois d’activité, les groupes de la Société ont entendu
et discuté les communications ci-aprés.

GRroOUPE GENEVoOIs, présidé par Perceval Frutiger.

19 novembre 1943, M. E. Bauer : La nouvelle physique et la philosopbhie.

10 décembre 1943, Lucien Féraud : Expérimentation et déduction probabiliste.

18 février 1944, Georges Mottier : Psychologie et liberté.

8 mars 1944, Ferdinand Gonseth : Dialectique et connaissance (séance tenue
en commun avec la Société de physique et d’histoire naturelle).

28 avril 1944, Fernand-L. Mueller : Histoire et métaphysique.

19 mai 1944, Edmond Rochedieu: L’insuffisance du nominalisme philoso-
phique serait-elle d Porigine des réactions théologiques traditionalistes au
sein du protestantisme?

GRrROUPE NEUCHATELOIs, présidé par René Schaerer.

3 novembre 1943, Werner Giinther: Réflexions sur la poésie « absolue ».
24 novembre 1943, Georges Dubois: La notion de cycle en biologie.
15 décembre 1943, René Schaerer : Métaphysique platonicienne et métaphy-
sique chrétienne.
2 février 1944, Eugéne Porret : Quelques aspects de la philosophie de Ber-
diaeff.
28 février 1944, Rolin Wavre: 4 propos de Copernic.
10 mars 1944, Ferdinand Gonseth : Science et philosopbhie.
10 mai 1944, Jean de la Harpe: Le temps et Déternité chez Plotin.
31 mai 1944, Samuel Berthoud : Le dualisme.

GrouPE vaupols, présidé par Henri-L. Miéville.

18 novembre 1943, Dr Charles Odier : Les deux sources, consciente et incons-
ctente de la vie morale.

18 décembre 1943, Henri Miéville, Marcel Reymond et Edmond Roche-
dieu : La philosophie spiritualiste de M. Arnold Reymond (séance tenue
en commun avec la Société vaudoise de théologic).

29 janvier 1944, Maurice Gex : Communications (séance bibliographique).

19 février 1944, M!e Jeanne Hersch : Equivoques réalistes et idéalistes.

25 mars 1944, Ernest Bosshard : Quelques aspects du probléme de la person-
nalité dans le monde antique et dans le monde chrétien.

10 mai 1944, Jean Piaget: Perception et intelligence.

8 juillet 1944, Maurice Gex et Ernest Bosshard : Communications (séance

bibliographique).



	Trente-neuvième séance annuelle de la Société romande de philosophie : 11. juin 1944

