Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1945)

Heft: 137

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Pierre ScHERDING, Christophe Blumbardt et son pére. Essal sur un mouve-
ment de réalisme chrétien. Paris, Alcan, 1937. N° 34 des Etudes d’his-
toire et de philosophie religieuses, publiées par la Faculté de théologie
protestante de I’Université de Strasbourg (211 pages).

«L’idée d’un ordre, d’une méthode et d’une discipline chrétienne, la
saine notion d™un christlicher Wandel, sont des trésors spirituels dont le
piétisme méthodiste — sous des formes d’une riche variété — a assumé
la garde a travers les époques les plus périlleuses pour la piété de ’Eglise. 1»

Une des formes du piétisme est celle des deux Blumhardt, pére et fils,
auxquels Pierre Scherding a consacré une étude des plus intéressantes. —
Méme avec quelque retard, nous croyons utile de la signaler aux pasteurs,
lecteurs de cette revue. — « Ils sont sortis du piétisme, et ’étude de leur
ceuvre et de leur pensée ne sera autre chose qu’un chapitre intéressant de
Phistoire du piétisme » (p. 21). Piétistes, les Blumhardt ’ont été 4 leur maniére.
Sans fanatisme, ni étroitesse. « Sortis du piétisme, les Blumhardt I’ont épuré
en combattant ses excés. Ils ont remplacé son spiritualisme exclusif par
un spiritualisme universaliste, son biblicisme quelque peu tormaliste par
un biblicisme plus spirituel. Détachés du rationalisme et de I’historicisme
de leur époque, ils ont enfin dirigé par P’interprétation de leur propre expé-
rience personnelle la pensée théologique vers les problémes fondamentaux
de la dogmatique chrétienne : la révélation et Pincarnation, la création et
la résurrection, le Saint-Esprit et I’eschatologie » (p. 210).

Clest 4 saisir les différents moments de la pensée de ces deux hommes
— en donnant la place la plus grande au fils — & en faire ressortir autant
que possible 'unité profonde, que l’auteur s’est attaché. Nous voudrions,
par ces lignes, préter notre voix a ’hommage que Pierre Scherding veut
rendre 4 des conceptions théologiques qui ont été fort discutées, critiquées
méme «avec une scandaleuse légéreté dans certaines écoles théologiques
contemporaines » 2.

(*) Edouard BurNIER, Bible et Théologie, Lausanne, F. Roth & Cle, rgq3.
— (%) Ed. BurNIER, ouvr. cité, p. 82.



COMPTES RENDUS 215§

Avouons que c’est en pasteur que nous avons lu ces pages. Nous n’avons
pas voulu, avant tout, y chercher une théologie rigoureusement formulée,
une doctrine fondée en raison. — Que de critiques pertinentes ne pourrait-on
pas adresser, du point de vue de la pensée, a certains développements dog-
matiques: idée du royaume de Dieu, de la création, de la rédemption, etc. 2.
— Non une doctrine, mais une vie, une méme intensité d’obéissance de ces
deux vies doublement parentes. Incontestablement les Blumhardt ont été
des « réalistes » dominés par un «sens pratique » exceptionnel, des hommes
« d’action », des pasteurs avant d’étre des théologiens. « Il (Christophe) ne
raisonne pas pour le plaisir de raisonner en philosophe chrétien : il médite
en esprit religieux qui cherche a comprendre ce qui lui arrive pour mettre a
profit ses expériences et donner une voix a celui qui veut agir en lui» (p. 65),
Ceest pourquoi il faut renoncer a demander aux Blumhardt ce qu’ils ne
peuvent nous donner : une théorie de la connaissance religieuse. En revanche,
ils ont quelque chose a nous dire et a nous apprendre par leur ministére
abondamment béni dans ce Bad Boll qui n’était autre qu’«un foyer d’ou
rayonnait I’espérance du royaume des cieux », «un centre de vie spirituelle
qui se nourrit essentiellement de la Bible» (p. 28).

Au fond, ce sont de grands tourmentés qui ont soif d’absolu : « Il g’agit
de savoir si nous avons ’esprit prophétique » (p. 82), dira le fils. « Tel était’
du point de vue du pére Blumhardt, le moyen d’évoquer le passé biblique .
étre un homme apostolique, réaliser par la foi la promesse de Dieu contenue
dans la résurrection du Christ, ’effusion du Saint-Esprit, la victoire du
Ressuscité sur la mort et les démons » (p. 85). Apdtres, prophétes, ces mots
leur conviennent. Ils vivent de Dieu, ils vivent de Jésus-Christ. Ils sont
des biblicistes par tempérament, parce que dans leur patrie, le Wurtemberg,
on I’a toujours été quelque peu. « Dans toutes ses assertions il (le vieux
Blumhardt) sent sa théologie couverte par la Bible et son biblicisme relie
tous les éléments de sa théologie comme par une chaine d’or» (p. 57-58).
Et c’est grice a ce biblicisme — qui n’est pas sans reproche, répétons-le
— qu’ils ont trouvé l’apaisement, le climat favorable au développement
de leur piété.

Enfin relevons que «les Blumhardt sont des hommes d’Eglise, et c’est
ce qui donne a leur témoignage sa haute portée. Ils abhorrent tout piétisme
qui, en cherchant son propre bonheur dans la séparation, renonce a renou-
veler le monde et par la trahit la cause de ’Eglise. Pendant toute leur vie
ils ont lutté contre le sectarisme» (p. 84).

M. Scherding conclut en ces termes: « D’inspiration vraiment protes-
tante dans son ardeur & remonter aux sources sans s’arréter 4 mi-chemin,
la pensée théologique des Blumhardt nous apparait comme un des essais
les plus énergiques, tentés pour renouveler le message évangélique et lui
rendre sa portée originale» (p. 211).

Emile DELAY.

(*) «La piété, pas plus que la théologie, ne dispense de la technique » (GrLson).



216 COMPTES RENDUS

Julius Scuweizer, Zur Ordnung des Gottesdienstes in den nach Gottes Wort
reformierten Gemeinden der deutschsprachigen Schweiz (« Kirchliche Zeit-
fragen», n° 12). Zurich, Zwingli-Verlag, 1944.

Ce petit volume de 96 pages est né de circonstances locales : une révision
liturgique dans P’Eglise de Bale. Mais il s’impose a Dattention générale,
d’une part, par ’étude historique qu’il comporte, d’autre part par sa trés
nette prise de position théologique sur la doctrine du culte.

Nos cultes, dont on «vante volontiers la sobre simplicité soi-disant
zwinglienne, vivent en réalité sans qu’on en ait conscience, constate M. Schwei-
zer, d’un fond liturgique plus ancien et plus riche, La question est de savoir
§’il est vraiment si louable de ne posséder ces richesses que déformées par une
longue manipulation et dissimulées dans des priéres trop longues.» De
plus il existe une tradition liturgique réformée dont il est fAcheux de s’isoler :
on peut en rechercher les origines jusque dans le Predigt gottesdienst de la
fin du moyen 4ge et la «messe» des catéchuménes. M. Schweizer montre
les problémes soulevés dés le commencement par les relations entre les
divers éléments du culte réformé ; il s’accorde avec les réformateurs pour
souhaiter que la céne devienne partie intégrante du culte hebdomadaire,
tout en devant reconnaitre avec eux que les circonstances ecclésiastiques
ne permettent pas pour l'instant d’entrer dans cette voie. D’ailleurs, il ne
s’agit nullement pour lui de minimiser "importance de la prédication ; ce qui
constitue le culte, c’est la présence du Seigneur parmi les siens par la parole
comme par le sacrement. Ainsi, on le voit, le point de vue de 'auteur s’ac-
corde pour D’essentiel avec les récents travaux de M. Cullmann. Toutefois,
en songeant a la constatation de ce dernier, selon laquelle le culte de I’Eglise
primitive unissait d’une maniére étonnante la discipline liturgique et la
liberté charismatique, on souhaiterait que les révisions liturgiques actuelles
examinent de quelle maniére cette harmonieuse coordination de la régle
communautaire et de la spontanéité spirituelle pourrait étre restaurée dans
notre vie cultuelle d’aujourd’hui.

Louis RUMPF.

Georges Bastipe, Le moment historique de Socrate. Paris, Alcan, 1939, 322
pages, in-80. — Fr. 50.—.

L’histoire de la philosophie, et peut-étre celle de la pensée humaine en
général, peut se concevoir comme un grand débat sur les rapports de I'Un
et du Multiple. C’est sous cet angle que M. Bastide aborde le probléme socra-
tique. Mais avant d’exposer la réponse de Socrate, il dessine a grands traits
les principaux épisodes de la lutte que se livrent ces forces contraires, unité
et multiplicité, d’abord dans le plan de Ihistoire hellénique, ensuite dans
celui de la pensée présocratique. De ce magistral tableau nous ne retiendrons
ici que la conclusion : « Il s’agit de savoir si la conscience humaine, capable
de s’ouvrir par la compréhension sympathique d’autrui a une multiplicité



COMPTES RENDUS 217

simultanée de points de vue sur les choses, va étre capable de maintenir en
méme temps la cohérence intérieure dans ses affirmations, dans ses repré-
sentations, dans ses actions, c’est-a-dire dans ce qu’elle appelle la vérité, la
réalité et les valeurs », Or, deux voies s’ouvrent 4 la pensée hellénique : d’une
part le rationalisme, de Iautre la mystique. Le mouvement mystique, repré-
senté par les mystéres d’Eleusis, le culte de Dionysos et le mouvement
orphique, doit étre considéré comme une évasion hors des cadres de la raison.
Le rationalisme ontologique, d’autre part, cédant a I’exigence unifiante de
la raison, dont il comprend mal la portée, tend a cette conclusion : le Mul-
tiple n’est pas. Mais cette réponse entraine une rupture avec le réel. La
pensée cherche alors une troisiéme voie, celle de ’éclectisme, représentée par
Empédocle, par I’Ecole d’Abdére et par Anaxagore. Or, Péclectisme, démis-
sion de la pensée unificatrice, ne peut satisfaire aux exigences de lesprit.

C’est alors qu’apparait Socrate, au milieu d’un désarroi qui s’exprime
dans Pattitude des sophistes. Ce qui caractérise son attitude, c’est qu’il refuse
toutes les solutions de ses prédécesseurs. Au mysticisme il oppose les droits
de la pensée ; a 'orgueilleuse raison, éprise de spéculations ontologiques et
cosmologiques, il objecte les contradictions des systémes, leur inutilité et
Pimpiété qui préside a ses recherches. Aux diverses formes de ’empirisme il
adresse le reproche de ne pas se fonder sur une véritable science. A une
fausse science il préfére P’ignorance. Mais cette ignorance ne se cantonne pas
dans la critique. Elle est aussi une affirmation, parce que, sur le refus des
mutilations et des compromis, va surgir ’exigence d’unité intérieure. Cette
exigence résulte, selon M. Bastide, d’une véritable conversion de Socrate,
conversion a la spiritualité. Rien ne le montre plus clairement que la réponse
qu’il donne au probléme du bonheur. On fait communément dépendre le
bonheur des circonstances extérieures : santé, science, force, puissance, mais
ces circonstances peuvent tout aussi bien étre cause de malheur. La recherche
du bonheur, qui aboutit le plus souvent a son contraire, ne sera couronnée
de succés que si nous le cherchons en nous-mémes. Le probléme éthique ne
consiste pas dans une vaine détermination de qualités dans les objets, mais
dans une réflexion sur le sujet. Or le sujet est esprit, tout le reste: corps,
parole, fortune, n’étant que des instruments & son service. Mais l’esprit
s’épanouit en connaissance, et voila la voie ouverte a la recherche intellec-
tuelle ; recherche qui se fera, tout en maintenant la condamnation de la
pensée spéculative, du mysticisme et de empirisme utilitaire, grice a une
méthode nouvelle : la science de la vertu se construira dans Ia transparence
de Desprit a lui-méme par la réflexion et la connaissance de soi. L’esprit a
pour fonction de se créer lui-méme sans cesse, en se devangant par ses propres
lumiéres et en se dépassant par la réflexion rétrospective sur ce qu’il vient
d’étre et la recherche prospective de ce qu’il sera. La fin de cette activité de
Pesprit n’est pas I’élaboration de concepts définitifs et universels, elle est
bien plutét la formation de jugements de valeur toujours sujets a revision et
perfectibles.



218 COMPTES RENDUS

Aristote avait donc tort de définir Pactivité de Socrate comme une
recherche de concepts. Socrate aurait inauguré, au contraire, la voie dans
laquelle s’est engagée la pensée moderne, pour laquelle il n’est pas de terme
a notre recherche, puisque jamais le concept n’atteint 1’essence des choses.
Comment DPesprit se prolonge en liberté et s’apparait a lui-méme comme
amour, comment la pensée de Socrate aboutit a une religion de I'intériorité
et a un humanisme de la personne, telles sont les théses que développe ’auteur
dans la derniére partie de son ouvrage.

Traduction de la pensée socratique en termes de philosophie moderne,
empruntés pour une bonne part a la terminologie de Spinoza et de Léon
Brunschvicg, traduction légitime ? On ne peut se défendre de I’impression
que, poussé par le désir de trouver dans la pensée de Socrate une parfaite
cohérence, M. Bastide a parfois prolongé les lignes et dépassé le témoignage
des anciens. Quand ce serait le cas, son étude, si remarquable par la clarté
de ’exposé, aurait toutefois le mérite de nous montrer quel édifice on peut
construire sur les bases établies par le penseur athénien. Notons d’ailleurs
que sa critique du témoignage d’Aristote est proche parente de celle que lui
adressent d’autres commentateurs contemporains, entre autres H. Maier,
dans son Sokrates (Tiibingen, 1913).

ErnesT BOSSHARD.

Déterminisme et libre arbitre. Entretiens présidés par Ferdinand Gonseth,
professeur a4 I’Ecole polytechnique fédérale, recueillis et rédigés par

H.-S. Gagnebin. Neuchatel, Editions du Griffon, 1944, 188 p.

La physique contemporaine a rendu caduque la notion de déterminisme,
envisagée au sens strict du mot — notion qui semble aujourd’hui toute rela-
tive 4 un monde macroscopique s’insérant dans les dimensions d’un espace
et d’un temps construits pour servir de cadre A nos perceptions et a nos
actions. Déja la théorie de la Relativité avait fait subir un changement de
perspective aux notions de causalité, d’espace et de temps, cependant sans
rompre tout a fait avec le déterminisme au sens classique. La physique
quantique au contraire, par ’usage qu’elle fait de la notion de probabilité,
parait avoir définitivement rompu avec le strict déterminisme qui fut celui
de la physique newtonienne. La physique est devenue, en un certain sens,
« indéterministe ». 11 est clair cependant que la notion de liberté, construite
pour les phénoménes psychologiques, ne convient d’aucune maniére aux phé-
nomeénes physiques et que le conflit entre causalité relevant de I'univers de
la physique et liberté attribuée a I’esprit subsiste entiérement.

Les notions d’espace, de temps, de déterminisme, de liberté, telles qu’elles
appartiennent & I’expérience courante du moraliste, de I'ingénieur, du « pra-
ticien », relévent d’une perspective macroscopique du monde. Le langage
lui-méme est construit pour cet univers macroscopique, il adhére mal aux



COMPTES RENDUS 219

notions utilisées par la physique quantique a laquelle la langue plus subtile
des mathématiques est indispensable.

La solution proposée dans les Entretiens présidés par M. Gonseth s’appuie
sur une notion de «complémentarité » introduite par Bohr, entre D’aspect
corpusculaire et Paspect ondulatoire de la physique quantique. La dialec-
tique de ces Entretiens vise a établir un rapport de complémentarité ana-
logue entre déterminisme (pris dans un sens élargi) et liberté. Liberté et
déterminisme ne seraient pas contradictoires, mais complémentaires. Toute-
fois, alors que la théorie corpusculaire et la théorie ondulatoire s’opposaient
sur le plan de la physique, la liberté s’oppose au déterminisme aussi bien
sur le plan de la physique — par le fait méme que nous attribuons le pouvoir
de modifier le cours des événements physiques — que sur le plan moral ou
la liberté et la spontanéité de Iesprit s’intégrent a la causalité propre aux
événements psychologiques. Ce caractére ambigu de la notion de liberté n’est
pas sans rendre plus difficile 4 appréhender ’image que nous tenterions de
nous en faire. Nous pouvons bien, par des exemples concrets, donner une
image plus ou moins satisfaisante de la notion de causalité, comme nous
nous proposons des images plus ou moins adéquates de I’onde et du cor-
puscule ; de la liberté, nous ne le pouvons guére, C’est pourquoi peut-étre
ne nous représentons-nous pas trés bien, pour la liberté et le déterminisme,
Paréte de suture dont parle I’'Héte des Entretiens.

De plus, a la « complémentarité » de Bohr des structures physico-mathé-
matiques donnent un sens. Nous ne disposons pas d’un tel instrument dans
le domaine de la psychologie. Nous devons nous contenter de mots empruntés
au langage courant ou construits d’une maniére qui rappelle la construction
des mots du langage courant. Le mot de «complémentarité», comme les
mots du langage courant, comporte des significations multiples, et on peut
légitimement se demander si, en l'utilisant dans I’examen d’un probléme
philosophique, on ne profite pas a la fois de sa réussite dans la création d’une
image que nous essayons de nous faire de la structure du monde physique et
des sens du mot Atrangers au sens physique qui lui a été donné. L’obstacle
constitué par le langage a la réflexion est d’ailleurs propre aux spéculations
de la philosophie des sciences. Les personnages des Entretiens ont certes
reconnu les dangers d’une solution purement verbale ; s’ils en avaient pris
conscience plus clairement, c’est-i-dire s’ils s’étaient livrés a une analyse
plus approfondie de la notion de complémentarité telle qu’ils utilisent, le
sens du débat qu’ils ont institué en efit été singuliérement éclairci. En ana-
lysant plus nettement les différences qui séparent causalité physique et
causalité psychologique, libre arbitre relatif 4 notre pouvoir d’intervention
sur les événements physiques et liberté manifestant la spontanéité de la
conscience, ils nous auraient fait pénétrer plus aisément dans lear dialec-
tique de la complémentarité. C’est pourquoi nous regrettons qu’un cin-
quiéme entretien ne soit pas venu s’ajouter aux quatre Entretiens que
nous connaissons : certains malentendus auraient sans doute été dissipés,



220 COMPTES RENDUS

et la solution proposée en ‘aurait été rendue plus aisément acceptable.
Tels qu’ils sont, ces entretiens sont vivants et agréables a suivre. Ils
donnent A penser, et n’est-ce pas le meilleur éloge qu’on en puisse faire ?

Zaurich. Maurice MULLER.

UNE BIBLIOGRAPHIE SUISSE DE LA PHILOSOPHIE

Nous avons signalé ’an dernier la Bibliographie der philosophischen...
Literatur in der deutschsprachigen Schweiz. 1900-1940, que la Société suisse
de philosophie a publié¢ comme 2° Beibeft de son Annuaire. La suite, concer-
nant les années 1941-1944, vient de paraitre dans Pdnnuaire lui-méme
(t. V, p. 218-278) et sera dorénavant annuelle. De plus, la Bibliographie
g’étend désormais a toute la production suisse, aussi bien de langue fran-
caise et italienne qu’allemande. Elle englobe non seulement les livres, mais
aussi les articles de périodiques. Comme la psychologie et la pédagogie sont
prises aussi en considération, le domaine de cette nouvelle Bibliographie est
étendu. L’Index méthodique, établi pour les années 19oo-1940, sera conti-
nué dés que plusieurs années auront paru, groupant livres et articles par
ordre alphabétique d’auteurs.

Il faut seulement regretter qu’on n’ait pas paginé a part la Bibliographie,
comme il s’est fait en pareil cas, ce qui permet un tirage a part pour un plus
vaste public. Quoi qu’il en soit, la Bibliographie rendra de bons services,
méme cachée dans chaque volume de PAnnuaire, que la Société suisse de
philosophie publie réguliérement, avec ses articles, comptes rendus, chro-
niques, etc., dés 1941. (Bale, Verlag fiir Recht und Gesellschaft). M. Hans
Zantop assure Pélaboration de cette Bibliographie, avec la collaboration
d’un reviseur romand.

Marcel REYMOND.



	Comptes rendus

