
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1945)

Heft: 136

Rubrik: À travers les revues

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A TRAVERS LES REVUES

Le numéro 2 de la Theologische Zeitschrift (août 1945) apporte aux
lecteurs de la nouvelle revue publiée par la Faculté de théologie de l'Université
de Bâle un sommaire aussi varié qu'intéressant :

J.-J. Stamm, Sprachliche Erwägungen zum Gebot «Du sollst nicht töten»

(p. 81). L'auteur, à la suite d'une étude linguistique et théologique, conclut

: « Ce commandement ne condamne pas toute mise à mort, mais seulement

le meurtre commis dans une intention criminelle » (p. 88). « Les
condamnations à mort légales et les actes de guerre entraînant la mort ne sont

pas visés par le sixième commandement » (p. 90).
Eduard Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief

(p. 90). L'auteur part du passage de la lettre de Polycarpe aux Philippiens,
dans lequel celui-ci fait mention ies lettres que Paul leur avait écrites.
D'autre part, une citation de II Thess. 1, 4. est attribuée par Polycarpe à

l'épître aux Philippiens. Si II Thess. était en réalité adressée à l'Eglise de

Philippes, on comprendrait mieux, dit M. Schweizer, les répétitions que l'on
trouve dans I et II Thess. L'auteur écarte l'hypothèse de Harnack qui
suppose que II Thess. serait adressée à une minorité judéo-chrétienne de l'Eglise
de Thessalonique, tandis que I Thess. s'adresserait à toute la communauté.
Une analyse de la situation ecclésiastique que reflète II Thess., comparée à

Phil., incline M. Schweizer à répondre affirmativement à la question posée
dans le titre de son intéressant article. Toutefois, cette réponse n'est pas
catégorique ; il ne s'agit là que d'une meilleure hypothèse de travail.

Werner Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes Eine biblisch-
theologische und dogmengeschichtliche Studie (p. 105). Résurrection « de la
chair », « du corps », « des corps », ainsi s'expriment nos différentes liturgies
cantonales. Quelle expression traduit le plus exactement la pensée théologique

du Nouveau Testament L'auteur de cet article conclut : « Depuis



A TRAVERS LES REVUES 157

que fut écrit le chap, xv de I Cor., tout ce qui a été dit de la résurrection des

morts est dirigé contre le spiritualisme hellénistique ou contre le docétisme
chrétien Tandis que la pensée grecque reconnaît à l'existence du monde

une réalité, le chrétien n'attribue de réalité qu'à ce qui existe en Christ »

(p. 117). Sur ce point, l'auteur nous paraît simplifier jusqu'à la déformation
la distinction, réelle, qui sépare la pensée grecque et la pensée chrétienne.
Cette déformation est courante, aujourd'hui, sous la plume de beaucoup de

théologiens du Nouveau Testament (voir, par exemple, la plus récente

Théologie du Nouveau Testament, d'E. Stauffer). Il était juste de réagir
contre 1'« hellénisation » du Nouveau Testament à laquelle on assista au
début de ce siècle, mais la question sera bientôt à reprendre. M. Bieder
termine son étude par ces mots : « La substitution de l'expression « résurrection
du corps » à celle de « résurrection de la chair » ne saurait être considérée

comme une amélioration qu'à une condition : que la résurrection des morts
ne soit pas un article de foi rejeté comme un ultime miracle en marge de

l'histoire de l'Eglise, mais qu'elle soit mise dans la relation la plus étroite
avec l'incarnation du Fils de Dieu dont la résurrection historique a fait
« les prémices de ceux qui sont morts » (p. 119 et 120).

Dans le même fascicule, un article de Werner Kaeci, Jakob Burckhardt
als Student der Theologie bei Hagenbach und De Wette (p. 120). Les articles

que nous venons de résumer trop brièvement sont tous intéressants et ont
l'appréciable mérite pour le lecteur de langue française d'être courts et
clairs, tout en étant riches de pensée et d'information. Nous souhaitons lire
bientôt dans la Theologische Zweitschrift des articles de théologie systématique
qui aient la même tenue et, surtout, des études de théologie pratique, si

rares dans nos revues et dont le besoin se fait sentir plus vivement que
jamais.

Le problème de la psychologie des masses est à l'étude, au lendemain de

la guerre « totale » et de la politique « totalitaire ». A lire, dans la Revue

universitaire suisse, 1945, numéro 4, un bref article de Hans Baumann, 50 Jahre
Massenpsychologie (p. 226) suivi d'une utile bibliographie.

Certains théologiens catholiques ont fait à la Dogmatique de Karl Barth,
un accueil dont l'empressement nous surprenait quelque peu. Il semble que
cette sympathie se tempère. A vrai dire, elle était surtout dictée par une
intention apologétique et dirigée contre le n modernisme », ou le libéralisme

protestant. Dans la revue catholique Divus Thomas, dont la III" série est

publiée à Fribourg, le R. P. Meinrad Benz, O. S. B., présente (en allemand)
le deuxième volume (tomes I et II) de la Kirchliche Dogmatik (Rev. cit.,

1943, p. 213). Cf. dans la même revue, 1939, p. 99, l'étude critique, par
J. Fehr, du volume I de la même œuvre. M. Fehr est l'auteur d'une étude
de valeur, Das Offenbartmgsproblem in dialektischer und thomistiscber Theo-



158 A TRAVERS LES REVUES

logie, Fribourg et Leipzig, 1939, dont il a été rendu compte ici même
(janvier-mars 1942, p. 82 et ss.).

Le R. P. Benz critique surtout la position de K. Barth à l'égard de la
théologie naturelle. C'est évidemment sur ce point que les théologiens
thomistes se sépareront toujours du théologien réformé qui les prévient, dès

les premières pages de sa Dogmatique, que l'analogia entis est, à ses yeux,
une invention de l'Antichrist. Mais le R. P. Benz porte sur l'œuvre de

K. Barth un jugement général que nous mettons sous les yeux du lecteur à

titre d'information. Ces lignes transportent la critique théologique sur le

plan de la psychologie intellectuelle, ce qui n'est pas sans quelque pertinence
(nous parlons de la méthode et non des appréciations qu'elle suggère à

l'auteur) : « L'une des conséquences de cette conception erronée de l'entendement

naturel, c'est l'arbitraire et le négligé avec lesquels Barth utilise les

concepts philosophiques et conduit ses démonstrations. L'auteur paraît en

prendre vraiment à son aise avec certaines notions qu'il tord et ploie à son

gré, telle la notion de la liberté divine. Sur ce point, en particulier,
l'argumentation manque de rigueur. Il est facile de conduire certains lecteurs sur
les flots d'une éloquence abondante qui sait se faire tantôt paisible et tantôt
emportée. Mais un lecteur sérieux se sentira déçu par ces artifices verbaux.
Il veut être convaincu et non submergé. Chez Barth, la rigueur du style fait
place à la divagation verbale ; les idées chères à l'auteur sont répétées à

satiété, ce qui rend cette lecture lassante. Le volume de cette œuvre pourrait

être diminué de moitié» (p. 218 et 219).
Dans une étude plus détaillée sur la théologie barthienne et la critique

catholique, nous analyserons deux articles que nous ne faisons que de signaler
ici : L. Malevez, Théologie dialectique, théologie catholique et théologie naturelle

(dans : Recherches de science religieuse, t. 28, 1938, p. 385) et une étude

qui mérite l'attention du théologien protestant, autant que celle du
philosophe, due au R. P. Urs Balthasar (Divus Thomas, 1944, n° 4 et 1945,
n° 1).

Rien de ce qui touche, de près ou de loin, à Plotin ne saurait nous être
indifférent. L'éminent historien des dogmes, Erich Seeberg, a consacré une
étude à Ammonius Saccas, le maître de Plotin, dans la Zeitschrift für
Kirchengeschichte (Dritte Folge, XII, Bd LXI, 1942 (Jahresband), p. 136). L'auteur

souligne les influences hindoues sur la pensée alexandrine tardive. De
l'avis de l'hindouiste Lüder, il se pourrait même que le cognomen de Saccas

vînt de la famille des sakya, celle du Bouddha (p. 142). Après avoir passé

en revue le peu que nous apprennent sur Ammonius les témoignages anciens

(Porphyre, Eusèbe, Photius, Némésius), M. Seeberg constate que, sur la
plupart des questions que soulèvent la biographie et l'enseignement
d'Ammonius, nous devons nous résigner à l'ignorance. Peut-être, pensons-nous,
Ammonius n'était-il, après tout, qu'un bon professeur, dont l'œuvre la plus
digne de passer à la postérité fut... celle de son illustre élève.



A TRAVERS LES REVUES 159

Dans la même revue, un article de Joseph Vogt, Die Bedeutung des

Jahres 312 für die Religionspolitik des Konstantins des Grossen (p. 171). Cette
étude constitue une bonne mise au point de la question constantînienne

depuis l'article de H. Grégoire, qui déniait toute valeur à la « conversion »

de Constantin et donnait ses sympathies à Licinius (Revue de l'Université de

Bruxelles, t. 36, 1930/31, p. 231). Avec une riche bibliographie à l'appui,
M. Vogt critique cette thèse et conclut : « Le tournant religieux, dans la vie
de C, se place (contre l'opinion admise de nos jours) en 312. Ce n'est pas
qu'à cette date C. se soit déjà rattaché à l'Eglise chrétienne, mais sa décision
intérieure était prise. Cette inclination n'était d'ailleurs pas différente de

celle qui porta tant d'empereurs romains à reconnaître dans le Dieu de

Jésus-Christ le « dieu des batailles » le plus puissant. L'attitude de Constantin

fut une attitude « politique », en ce sens que le Dieu des chrétiens lui
parut le seul capable de sauver l'Empire. Ces sentiments de soldat et de

chef d'Etat ne devaient jamais quitter ce «converti» (p. 189 et 190). Ainsi,
à sa manière, essentiellement politique, Constantin fut sincère, autant
qu'il se montra perspicace en associant les destinées de l'Empire romain à

celles d'une religion qui s'imposait par son universalisme plus dynamique

que celui de tous les syncrétismes.

La Theologische Rundschau, qui a dû paraître conjointement avec la revue
Deutsche Theologie pendant ces dernières années, apporte une précieuse
revue générale des publications consacrées à la théologie de Luther, par
Heinrich Hermelink: Zur Theologie Luthers, 1943, Heft 1/3, p. 13. Cette

étude, qui ne se laisse pas résumer, rend compte de quelque trente-cinq
publications à partir de la Luthers Theologie d'Erich Seeberg.

Dans la même revue (1944, Heft 1/3) une étude de Rudolf Bultmann,
Zum Thema Antike und Christentum (p. i). L'auteur rend compte avec

éloge de l'ouvrage, capital, de Johannes Hessen, Piatonismus und Prophetismus.

Die antike und die biblische Geisteswelt in Strukturvergleichender
Betrachtung, München, Reinhardt 1939. A ce propos, nous signalons à nos
lecteurs que l'éditeur suisse Ernest Reinhardt, anciennement à Munich,
s'est établi à Bâle et que ses éditions se trouvent ainsi de nouveau sur notre
marché.

Nous avons signalé l'an dernier, dans cette revue, (n° 132, juillet-septembre

1944, p. 158 et 159), la thèse défendue par M. G. Kittel à propos
de l'attribution de l'épître de Jacques. M. Kurt Aland a repris la question
dans une étude intitulée : Der Herrenbruder Jakobus und der Jakobusbrief
(Theologische Literaturzeitung, mai-juin 1944, col. 97). M. Aland trouve
inconcevable qu'un auteur du milieu du Ier siècle, écrivant à une communauté

juive, ne fasse aucune allusion au légalisme et au ritualisme qui
constituent les préoccupations centrales d'une Eglise de cette origine. Aussi

préfère-t-il situer l'auteur de l'épître de Jacques dans l'entourage de

Barnabas ou d'Hermas (col. 100).
Ed. BURNIER.


	À travers les revues

