
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1945)

Heft: 137

Artikel: Revue générale : la pensée de Vinet

Autor: Rumpf, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

LA PENSEE DE VINET

Parmi les centenaires que l'on célèbre aujourd'hui, on aurait bien des

occasions de commémorer l'œuvre de Vinet ; on l'a fait déjà en rappelant
dans cette revue son installation à Lausanne (1837) ; ailleurs, la publication
de l'Essai (1842) ; on le fera sans doute lorsque sera achevé le siècle qui
nous sépare de sa mort (1847) ; on pourrait le faire en ce moment en

invoquant les événements ecclésiastiques de 45 et la part qu'il y prit. Il nous

plaît davantage d'avoir à saluer ici, si l'on peut dire, son œuvre présente,
puisque Vinet n'a pas cessé de paraître et « d'être traduit » comme il en
avait exprimé le besoin. "Nous tenons à [signaler, en regrettant de ne pouvoir

lui accorder la place qu'elle mériterait, la traduction allemande du
choix des œuvres de Vinet, entreprise par le professeur Ernst Stähelin, de

Bâle, aux Editions Zwingli ' : M. Stähelin est sans conteste, en Suisse

allemande, un des meilleurs connaisseurs de Vinet. A peine achevée une
édition de Lavater en quatre volumes, il s'est proposé de mettre Vinet, le Vinet
de Bâle et celui de Lausanne, le Vinet des Discours et celui des lettres, à

la portée de ses compatriotes. Ces petits volumes, format de poche, présentés
comme on sait le faire au Zwingli-Verlag, sont dignes de tous les [éloges ;

pour un peu on regretterait de n'avoir pas le semblable en français.
En revanche, nous avons les «livres blancs» de la Société d'édition

Vinet. Celle-ci s'est donné pour tâche de révéler à notre génération des

œuvres pour une part épuisées et pour une autre part dispersées dans des

articles de revues ou même entièrement inédites. Cette publication se poursuit

à un rythme régulier, de sorte qu'en ces cinq dernières années cinq
nouveaux volumes sont venus enrichir la collection.

(') Alexandre Vinets ausgewählte Werke, in deutscher Übersetzung
herausgegeben von Dr Ernst Stähelin. Zwingli-Verlag, Zürich.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXIII (n° 137, I945). I4



21 o LOUIS RUMPF

C'est d'abord le recueil des Premières méditations évangéliques, qui nous
livre les sermons prononcés par Vinet de 1820 à 1834, dont une bonne partie
étaient restés à l'état de manuscrits. Une remarquable préface de M. le

pasteur Paul Robert nous montre leurs relations avec les événements
extérieurs et intérieurs vécus par le jeune professeur de Bâle. On y voit ainsi
se vérifier, dans le ministère homilétique de Vinet lui-même, le principe qu'il
pose dans la Théologie pastorale, selon lequel la prédication ressemble à

« un acte de contrition, de soumission, de prière, de martyre ».

Il est d'ailleurs d'un intérêt très grand de reprendre ces premières
méditations à la lumière de l'enseignement que Vinet donnera, lors de sa pleine
maturité, dans ce cours de Théologie pastorale, édité à nouveau par M. le

professeur Edmond Grin. La première vérité directrice que nous y trouvons
au sujet de la prédication en fait une action ; cela est en effet caractéristique

des sermons de Vinet dès le début. Ils sont très loin du genre «

conférence » auquel on pourrait s'attendre chez un professeur de littérature
dont les prédications sont occasionnelles ; à part les références bibliques,
les citations y sont fort rares et sans aucune complaisance qui romprait le

mouvement du discours ; la culture humaniste du prédicateur nourrit sans
doute constamment sa perspicacité psychologique et la tenue de son langage,
jamais elle n'est étalée ou recherchée. D'autre part ses sermons sont à une
égale distance de la méditation, « le genre le moins médité » selon l'expression
plaisante de Vinet lui-même, et l'on se demande, entre parenthèses, pourquoi

ce nom a servi de titre à ce recueil. Ce n'est pas que cet élément, appelé
dans l'Homélitique de Vinet une sorte de «consubstantiation », soit absent —
c'est avec raison que M. Robert fait ressortir le caractère mystique de la

pensée vinetienne —- mais il ne fait jamais oublier au prédicateur qu'il est

en train de livrer un combat, où l'auditeur doit être touché au cœur, où sa

pensée doit être captivée et sa volonté assujettie.
Et cependant, si exemplaire que soit cette manière d'envisager et-d'exercer

le ministère de la prédication, elle appelle aussi nos réserves. La préoccupation

de l'action à exercer risque en effet de l'emporter sur la proclamation
de « la bonne nouvelle » qui constitue non seulement l'origine, mais l'essence
de toute prédication chrétienne. Sans doute Vinet ne l'ignore pas, lorsqu'il
déclare : « L'objet de la prédication, j'entends de chaque sermon, doit être

Jésus-Christ crucifié, qui nous a été fait de la part de Dieu sagesse, justice,
sanctification et rédemption » ; il précise que cette prédication, définie

comme action, est un mystère, c'est-à-dire, à travers la parole de l'homme,
une action de Dieu. Aussi, de fait, le sermon de Vinet ne prend-il jamais le

ton d'un méthodisme qui prétendrait produire humainement la conversion ;

l'instruction doit en être l'élément premier, et lors même qu'il cède le plus
à l'apologétique, Vinet n'oublie pas qu'un moment vient où il vaut mieux
montrer que démontrer ; au surplus la prière, qui se mêle fréquemment à

l'exhortation, atteste que l'orateur s'en remet à un autre du soîn de vaincre
et de convaincre. Il n'en reste pas moins que, dans l'ensemble et, il est vrai,



LA PENSÉE DE VINET 211

dans les méditations du début d'une manière plus frappante que par la suite,
le centre de gravité de la prédication est déplacé. La ferveur, la reconnaissance,

la crainte, l'humiliation, la confiance, l'amour, l'admiration, la
conversion, la consécration qu'il s'agit tour à tour de susciter, en un mot « l'action

» qu'il s'agit d'exercer, l'emportent trop souvent sur l'élément
kérygmatique du message. Le témoin de l'Evangile devient un plaideur, «le
prédicateur étant, selon VHomilétique, un avocat qui plaide la cause de Dieu
devant un tribunal de juges corrompus, qu'il s'agit d'abord de rendre intègres

». La déformation que trahit une telle formule est trop patente et trop
lourde de conséquences pour ne pas nécessiter, aujourd'hui, dans les Eglises
marquées par l'influence de Vinet, une véritable réformation du sens de

la prédication et par conséquent du ministère.

En être conscient, n'empêchera pas de trouver dans la Théologie
pastorale de Vinet un aliment dont la fraîcheur étonne à chaque fois qu'on y
goûte. Il semble bien que, de toutes les œuvres de Vinet, celle-ci ait gardé
la plus grande saveur d'actualité. Peut-être parce que, précisément, tout
plaidoyer en est absent et que le style s'y trouve de ce fait dépouillé d'une

éloquence qui ailleurs nous gêne plus qu'elle ne nous touche ; peut-être aussi

en raison même du caractère inachevé de ces notes, destinées, comme les

Pensées de Pascal, à être développées dans l'exposé, mais qui, dans leur
concision, sont chargées d'une sorte d'autorité royale.

Le volume suivant de la collection, les Mélanges ihéologiques et religieux,
dû au labeur de M. Edouard Vautier, devait être, selon le mot de Philippe
Bridel, le « dépotoir » où seraient réunis des fragments épars, difficiles à

classer ailleurs : articles de controverse, études sur quelques sermonnaires,
essais, fragments et notes. Pourtant la matière de ce volume est loin d'être
de la marchandise de rebut ; telle page retrouvée dans les papiers de Vinet,
sans titre et sans date, n'en est pas moins essentielle : ainsi la note sur la
foi à la Providence (p. 402-404), où Vinet met en garde, à propos de cette
doctrine, contre la tentation de marcher par la vue et de morceler par des

commentaires téméraires « une confiance qui est d'autant plus authentique,
plus filiale qu'elle embrasse tout et ne distingue rien ». C'est aussi parmi ces

Mélanges que l'on ira chercher désormais les réflexions de Vinet sur l'assurance

du salut, où il confronte sa position avec celle du Réveil de la façon
la plus décisive (p. 299-367). C'est encore là que l'on trouvera les importants
fragments de Vinet sur le catholicisme, en particulier le texte magnifique
(p. 27) où il se refuse à considérer comme nuls et non avenus les quinze
siècles qui ont précédé la Réforme, où il prétend s'unir à tout ce qu'il y
a de chrétien dans une Eglise dont il ne veut haïr que le système. Il y aurait
cependant beaucoup à dire et à redire au sujet de la définition qu'il donne
du protestantisme, identifié à « l'individualisme dans la pensée » (p. 6) et
envisagé comme la proclamation du droit, ou plutôt du devoir de l'individu,
de communiquer immédiatement avec Dieu et sa parole» (p. 12). L'accent
de la Réforme tend ainsi à se déplacer du droit de Dieu à un droit de l'homme,



212 LOUIS RUMPF

encore que Vinet entre deux virgules mentionne que ce droit correspond
à un « devoir ». On ne saurait trop regretter que Vinet ait détaché ce droit,
et ce devoir, du message de la grâce souveraine où il a sa source. On ne saurait

trop déplorer également que, luttant contre l'erreur de l'unité sans la

liberté, il n'ait pas dénoncé avec la même vigueur celle de la liberté sans

unité, ou qu'il n'ait pas mieux défini cette vraie unité de l'Eglise, dans

laquelle cependant, de son propre aveu, « il faut voir, plutôt que dans la
diversité, le vrai contraire de l'unité catholique » (p. 43).

S'il est fâcheux d'avoir ainsi identifié le principe protestant avec celui
du libre examen, ce dernier n'en reste pas moins à nos yeux une conséquence
nécessaire de la révélation chrétienne. Aussi faut-il savoir gré aux Editions
Vinet de nous avoir présenté le Mémoire en faveur de la liberté les cultes (1826)

en un temps où sans doute, plus encore qu'il y a un sîècle, on pourrait lui
reprocher de n'apporter que des lieux communs, mais où la réponse
de Vinet, inscrite en tête de cet ouvrage, reste également actuelle : « Ce n'est

pas notre faute s'il est si commun de violer ces règles qu'on appelle des lieux
communs ».

Dans la brochure Du respect ies opinions, reproduite en tête de ce volume,
Vinet soutenait la cause de la tolérance sur le terrain de la morale. Dans le

Mémoire, il se place sur le plan juridique. Il est évident qu'une partie des

« preuves » avancées dans la démonstration apparaissent aujourd'hui
singulièrement sujettes à caution : ainsi l'affirmation que la morale sociale

se soit constituée d'une manière indépendante des croyances religieuses
vient se heurter aux constatations historiques les plus indubitables. La
faiblesse de l'argumentation tîent d'ailleurs à la notion même de « religion
naturelle » et aussi de « droit naturel ». M. E. Brunner, dans son livre Gerechtigkeit,

a montré récemment les variations, les insuffisances, en même temps
que les corrections et les appuis que cette dernière notion trouve dans la
révélation chrétienne du Dieu créateur. Cette justification théologique

manque chez Vinet, quelle que soit la force des pages où il montre la sanction

que le principe de liberté trouve dans le message biblique. Il faut voir
dans ce défaut de métboie théologique la source de l'erreur commise par
Vinet, lorsqu'il avait attribué à la seule nécessité la formation de la société

civile, sans voir d'autre source à la morale sociale que l'intérêt. Toutefois
si nous voyons mieux aujourd'hui quel est le fondement théologique ou
même christologique de l'Etat, nous croyons que la distinction posée par
Vinet entre les deux sociétés civile et religieuse n'en reste pas moins essentielle,

du poînt de vue de la pensée chrétienne en tout cas. Autant il faut
se garder d'un dualisme qui délierait l'Etat de toute norme éthique — ce

qui irait d'ailleurs à l'encontre de l'intention profonde de Vinet — autant
doit être évitée toute confusion entre l'ordre de la conservation et celui
de la rédemption.

En nous attachant dans cette Revue générale aux dernières œuvres
publiées par la Société Vinet, nous avons négligé de rendre hommage à



LA PENSÉE DE VINET 213

l'intérêt des préfaces qui ouvrent chacun de ces volumes et au soin que
MM. Paul Robert, Edmond Grin et Edouard Vautier ont apporté à leur
présentation. A leurs noms, il faut ajouter celui de M. Edmond Rochedieu,
dont le patient labeur nous met en mesure de posséder le cours professé

par Philippe Bridel à la Faculté de l'Eglise libre vaudoise, sur la Pensée de

Vinet. A vrai dire, c'est à lui, Philippe Bridel, que se réfèrent bien souvent
les éditeurs et annotateurs de ces volumes, aussi se réjouit-on de voir paraître,
à côté de la collection des œuvres de Vinet, cet ouvrage sur Vinet, dû à celui

qui en fut parmi nous pendant tant d'années l'interprète le plus autorisé.

Il suffit de penser au caractère peu systématique de l'œuvre laissée par
Vinet pour réaliser la valeur d'un guide, qui préserve le lecteur des contres
sens et des fautes de perspective qui ont trop souvent égaré les admirateur-
ou les critiques du penseur vaudois ; de plus, le message de Vinet se dégage
d'utiles confrontations avec d'autres penseurs, principalement Pascal,
Rousseau, Kant, Erskine, Kierkegaard 1 ; ce qui est plus important encore,

par l'abondance, le choix des citations, on se sent constamment en contact
avec Vinet lui-même ; devant lui, le professeur Bridel s'efface, sans être

pour autant impersonnel ; au contraire, ce n'est pas la moindre saveur de

ce livre que de retrouver, au milieu d'un chapitre difficile, la claire bonhomie

de Philippe Bridel éclairant le problème d'une comparaison saugrenue.
D'ailleurs sa parenté spirituelle avec le maître dont il traite est évidente.
Ne les croirait-on pas adressées à Bridel ces lignes qu'un médecin adressait
à Vinet lors de son départ de Bâle : « Avec vous nous quitterait cette piété
ouverte, sereine, humaine, je dirais presque gaie, qui vous caractérise »

et ne s'appliquerait-il pas à l'un comme à l'autre ce mot par lequel Vinet
s'est dépeint un jour : « Je suis juste-milieu ». Pourtant il serait faux de

trop les identifier, de trop voir l'un à travers l'autre. Le maître n'a pas la
limpide objectivité du disciple ; ses définitions sur des points essentiels

manquent de rigueur. Mais il connaît une autre rigueur, celle de la passion,
ou pour tout dire, du génie. On a dit que « la vraie pensée ne cherche pas,
elle trouve ». Ce mot est vrai de la pensée de Vinet : elle procède par
trouvailles. Au demeurant, il n'est pas question de regretter la disposition d'esprit
qui a fait de Philippe Bridel avant tout le traducteur et l'ordonnateur de

la pensée d'un autre ; notre dette de reconnaissance est suffisante envers
cet homme qui a consacré le meilleur de ses forces à mettre entre nos mains

un outil de cette rare qualité.
Louis RUMPF.

(') On peut se demander si Bridel n'a pas souligné de façon unilatérale l'opposition

entre Vinet et Kierkegaard, paraissant avoir pour la pensée de ce dernier
une sorte de répulsion. Il serait important d'examiner une fois sur quel point les

deux contemporains sont irréductibles l'un à l'autre et aussi quels sont leurs traits
communs, car il y en a, outre le combat contre l'Eglise d'Etat. Le thème de l'iné-
vidence de la croyance religieuse, fréquent chez Vinet, ne correspond-il pas en
quelque manière à la thèse de « l'impossibilité de la communication directe », exposée
dans l'Ecole iu Christianisme


	Revue générale : la pensée de Vinet

